



# ॥ श्रीविचारसागर ॥

साधु-श्रीनिश्चलदासजीकृत तथा

मह्मनिष्ठ-पंडित-श्रीपींताम्बरजीकृत ५५४ टिप्पण । अक्

# श्रीवृत्तिरत्नाविल

ओ

श्रीपंचदशीसटीकासभाषागत श्रीनाटकदीप इत्यादिसहित ।

 नवीनरुढियुक्त पंचमावृत्ति ॥ सर्वेमुमुश्चनके हितार्थ

श्री. व्रजवल्लभ हरिप्रसादजी

इन्होंने

छपाइके प्रकट कीन्ही।

॥ दोहा ॥

महारूप अहि ब्रह्मवित्, ताकी वानी वेद ॥ भाषा अथवा संस्कृत, करत मेदभ्रम छेद ॥ १॥

(वि. सा. तृ. त.)

॥ मुंबईमें मनोरंजन छापखानैमें छापी ॥ .

शक १८३९, विक्रमसंवत् १९७४, इस्वीसन १९१७. [इ. स. १९६० के २५ वें कायदेशनुसार यह प्रंथ प्रकटकत्तीनै रेजिस्टर करिके सर्व हक खाधीन रखेहें ॥]

# ॥ दोहा॥ अस्ति-भाति-प्रिय-सिंधुमैं, नामरूप जंजाल॥ लिखि तिहिं आत्मस्वरूप निज, वहे तत्काल निहाल॥ १॥

( वृ. म. )

साधु श्रीनिश्वल्दासकृत विचारसागर ब्रह्मनिष्ठ पंडित श्रीपीतांबरकृतटीकासहित, यह पुस्तक शरीफ साले महंमद इन्होंके पुत्र दाऊद माई और अलादीनमाई इनके पाससे सब रजिस्टरीहक्सहित हमने ले लियाहै.

> प्राचीन पुस्तकालयाध्यक्ष प्रजवसम हरिप्रसाद कालवादेवीरोड, मुंबई.



शरीफ सालेमहंमद.

यह आवृत्ति सुज्ञ श्री शरीफ सालेमहम्मदके प्रसिद्ध किये हुये आवृत्ती उपरसे छपी है.

# ॥ श्रीविचारसागर॥

# ॥ प्रथमावृत्तिकी प्रस्तावना ॥

प्राणिमात्र केवलसुखक् चाहेहैं औ दुःखकी अत्यंतिन हित्तक्तं इच्छेहें, परंतु ऐसी सर्वकी इच्छा पूर्ण नहीं होवेहै । अनेक पुरुष सुखके निमित्त धन-पुत्र-स्त्री आदिक पदार्धनकी प्राप्तिका प्रयत्न करेंहें औ दुः खकी निष्टत्तिअर्थ दान-तप-योग-ओपध-मंत्र-आदिकका आश्रय लेबेहें, परंतु दीनके दीनही रहेहैं । काहेतें ?सुखप्राप्तिओं दुःखनिष्टत्तिके हेतु उक्तपदार्थे नहीं हैं । तिन पदार्थीकरिके उलटी दुःखकी प्राप्ति औं सुखकी न्युनता होवेहैं। जैसें कोई पुरुष अफीममदिरा-दिकके अधिक अधिक ग्रहणकरि सुख मानेहें, परंतु तिनकरि दुःखकृंही अनुभवकरिके र्मरहें, तैसे जे जे पुरुष सुखप्राप्ति ओ दुःख-निवृत्तिअर्थ देहआसक्तिकरि जगत्के तुच्छ-पदार्थरूप मदिरादिक व्यसनका आश्रय करेंहैं। वे दुःखक् अनुभवकरिके जन्मेहें आ मरेहें।

केवलसुखकी प्राप्ति औ दुःसकी अत्यंत-निवृत्तिअर्थ पुरुष, विचित्रपंथ ओ तिनके आचार्यनका आश्रय लेवेहें । तिसकरि वी तिनोंकी इच्छा पूर्ण नहीं होवेहें । किंतु वृथा-कप्टकूंही अनुभव करेहें ॥

केत्रलसुखकी प्राप्ति औ दुःखकी अत्यंत-निवृत्तिअर्थ केइ न्यायादिक अनेकपांडित्यमतक् आश्रय करेहें तथापि तिनोंकरि वी पुरुपनकी इच्छा पूर्ण नहीं होवेहें । यातें—

. केवलसुसकी प्राप्ति औं दुःसकी अत्यंत- आत्म निष्टत्तिअर्थ आत्मज्ञान ( आपका ज्ञान ) ही अपेक्षित उपयोगी है। अन्य नहीं। जैसैं मृग अपनी अन्नजल

कस्त्रीकी सुगंधका अनुभवकरिके औरठौर कस्त्री दृढेहैं औ दुःखक्कं अनुभव करेहें, तैसें पुरुप वांछितविपयके छामरूप निमित्तेंतें अंत-मुख्यतिमें स्ररूपआनंदके प्रतिविवक् अनुभव-करिके विपयमें आनंदक्तं दूंढेहै । तिसकरि दुःखकूंही अनुभव करेहे ।

वडा आश्चर्य है जो पुरुप समुद्रकी गंभीरता, पवनका वेग, अनेक यंत्र, तारोंकी गति, इत्यादिककी शोध करेहैं। परंतु आपके ज्ञान-की शोध नहीं करेहैं औं जैसे और चुद्धिरहित प्राणी आपक्तं जानेविना आहार, निद्रा, भय आ मैथुनका अनुभवकरिके मेरेहै तैसें यह चुद्धिसहित मनुष्यप्राणी वी मरेहैं।

आत्मज्ञान (आपका ज्ञान ) अद्वितीयके प्रतिपादक वहुतसंस्कृतग्रंथनसे गुरुद्वारा पुरुपकं प्राप्त होवेहै ॥ तैसे फारसी, अरिव्य, इंग्रेजी आदिक भाषामें वी कोई कोई आत्मज्ञानके वोधक ग्रंथ हैं। परंतु संस्कृतमें जैसे विस्तीर्णग्रंथ हें, तैसे औरभाषाविष नहीं हैं। हिंदु-ध्यानीभाषामें वी आत्मज्ञानके वोधक ग्रंथ हैं, परंतु आत्मज्ञानमें उपयोगी इस जैसा संपूर्णप्रक्रियाग्रंथ दूसरा नहीं है। श्रीनिश्चलदासजीने भाषावालोंपर वडी कृषा करिके स्थूलबुद्धिवालोंको वी उपयोगी होवे, ऐसा यह श्रीविचारसागर ग्रंथ रच्याहै।

आत्मज्ञानके अर्थ औरपदार्थनका ज्ञान अपेक्षित है। जैसें मोजनकी सिद्धिअर्थ अग्नि अन्नजल आदिककी अपेक्षा रहेहै, तैसें आत्मज्ञानअर्थ जीवईश्वर औ जगत्का ज्ञान अपेक्षित है औ तिनकी सिद्धिअर्थ औरपदार्थन-का ज्ञान अपेक्षित है।। सो ज्ञान, ग्रंथ औ गुरुकरि औ अपने विचारकरिशाप्त होवेहै। यार्ते-

प्रक्रियाके ज्ञानविना आत्मज्ञानकी दृढता होने नहीं । यद्यपि इस प्रंथमें केनलमहानाक्यके श्रनणसेंही ज्ञान होनेहैं । ऐसा अंक १८ सें अंक २३ पर्यंत प्रतिपादन कियाहै । तथापि तहां कह्याहै:—असंभानना औ विपरीतभाननारहित जिसकी बुद्धि होने तिस उत्तम अधिकारीक्षंही केनल महानाक्यके श्रनणकारि ज्ञान होनेहैं । सर्वक्षं नहीं । ऐसें उत्तमअधिकारी जगत्में कचित्ही होनेहें । यातें जिसक्षं महानाक्यके श्रनणसें असंमानना औ विपरीतभाननासहित नोध हुनाहै, तिसक्षं तिनकी निष्टित्वर्थ अनेकयुक्तिसहित पदपदार्थ श्रनणकरिके विचारे चाहिये ॥

आत्मनोघमें उपयोगी प्रक्रिया इस ग्रंथमें अनेक हैं। यातें जिस पुरुपक्तं परमानंदकी प्राप्ति औ अनर्थकी निष्टत्तिरूप मोक्षकी इच्छा होते, तिसक्तं यह ग्रंथ मानों दुःखरूप संसार-सम्रद्रसें लंघावनेक्ं शीघ चलनेवाला अग्निचोट है किंवा विमानही है, ऐसें कहें तो अनुचित नहीं है।।

इस ग्रंथमें द्वेषकरिके कोई पंथकी निंदा नहीं है औ पक्षकरिके कोई पंथकी स्तुति नहीं है ॥ तैंसें न इसमें कोई पंथ वा धर्मका प्रतिपादन है । किंतु यामें केवलआत्मज्ञान ( आपका ज्ञान ) जो सर्वका निजधर्म है, तिसका प्रकारही अनेकयुक्तिकरि दिखायाहै ।

केई पुरुष उपासनामें, केई सिद्धिम, केई वेषमें औं केई औरिकसीमें अटकी रहेहें औ आपमें अथवा औरमें तिनकी प्राप्ति नहीं

देखिके आत्मज्ञानके तरफ आलसी होहके ग्रंकासहित रहेहैं ।। ऐसी औरवी अनेकशंका होवेहें, सो सब इस प्रंथके विचारनैकरि दूरि होवेहें ।।

विचार(का) सागर इस ग्रंथका नाम होनेतें इसके प्रकरणके नाम तरंग (मौजा) रखेहैं। इसमें सर्वमिलिके सप्ततरंग हैं। तिनमें—

- १ प्रथमतरंगिन अनुबंध (प्रथका अधिकारी संबंध विषय औ प्रयोजन)का वर्णन है। दूसरेतरंगमें अनुबंधका विशेषकरिके वर्णन है। जैसें कोई अपनी जमीनपर घर रचे, तहां दूसरा पुरुष आहके घरके धनीसें जमीनका दावा करे औ रचेहुये घरकं पायेसें उखाडी डाले। तब घरका घनी अपनी जमीनका धनीपना सिद्धकरिके फेर घरकं रचलेंवे। तब निःशंक होवेहें॥ तैसें इस प्रथके प्रथमतरंगमें अनुबंध दिखायेहें औ तिसका—
- २ दूसरे तरंगमें पूर्वपक्ष (वादीका पक्ष) करिके खंडन कियाहे। फेर सर्वशंकाका क्रमसें समाधान करिके अनुवंधका मंडन किया है।।
- र तीसरे तरंगमें मुम्रुक्षुक्तं शिक्षाअर्थ गुरुके औ शिष्यके लक्षण औ गुरुकी मिक्तका प्रकार औ फल दिखायाहै !!
- ४ चौथेतरंगमें उत्तमअधिकारीक् उपदेशका प्रकार दिखायाहै ॥
- ५ पांचवें तरंगमें मध्यमअधिकारीकूं उपदेश-ं का प्रकार दिखायाहै । तिसकूं अहंग्रह-उपासनाकी विधि कहीहै ॥
- ६ छडे तरंगमें किनष्ठ-(कुतर्कबुद्धि) अधिकारकं उपदेशका प्रकार दिखाया-है।।

७ सातवें तरंगमें जीवन्मुक्त औ विदेहमुक्तके व्यवहारका प्रकार दिखायाहै ॥ सातों तरंगोंका विशेषभावार्थ ''मार्गदरीक अनुक्रमणिका" करि जान्या जावेगा ॥

औरग्रंथकार जैसे वेदआदिकके प्रमाणकरि ग्रंथकं पूर्ण करेहें तैसा इसमें नहीं है। किंतु श्रुतिके अर्थकं निर्णय करनेवाली युक्तियां इस ग्रंथमें प्रधान हैं। युक्तिकरि सर्वप्रकारके अधिकारीकं सुखसें वोध होवेहे। एकदो-ठौरपर आवश्यकता धारिके श्रुति रखीहे।।

इस ग्रंथके समान ग्रमुक्षुक् उपयोगी भाषा-ग्रंथ आधुनिक समयमें अद्वेतमतियें नहीं है। संस्कृतमें वी ऐसें संपूर्ण वेदांतकी प्रक्रियाके ग्रंथ अल्पही हैं। ग्रंथकर्चा श्रीनिश्चलदासजीने दूसरे औं तीसरे अंकमें ग्रंथकी महिमा कहीहै। सो यथास्थितही कहीहै। आत्मवोधविष उप-योगी कोईवी प्रक्रिया इसमें नहीं ऐसा नहीं है औं सो यी कहुं वेदविरुद्ध नहीं है।।

वहुतकरिके वेदांतप्रक्रियाके ऊपर भाषा पढनेवालोंकी रुचि इस ग्रंथकी उत्पत्तिसें अनंतरही हुईहै । इस ग्रंथकी उत्पत्तिसें पूर्व भाषा जाननेवाले अनेकगृहस्थ औं साधुआदिक सत्संगी वेदांतप्रक्रियाकं यथास्थित नहीं जानतेथे । इसके अनंतर अब बहुतपुरुष प्रक्रियाकं जानिके निःसंदेह ब्रह्मनिष्ट हुवेहें ।। "वृत्तिप्रभाकर" जो इस ग्रंथके कत्तीने कियाहैं, तिसका जिस जिस पुरुषने सम्यक् अभ्यास कियाहै, सो मानों पंडितही भयेहें औं तैसें पुरुषनके साथि संस्कृतके वेत्ते जब बाखार्थ करतेहें, तब आश्चर्यकं पावतेहें औं कहतेहें:—अहो ! क्या इन भाषा जाननेवालोंकी बुद्धि है !

इस ग्रंथमें अनुवंधनिरूपण है। ऐसा अनु-वंधका सुंदरनिरूपण संस्कृतग्रंथनविषे वी मिलना कठिन है ॥ जैसें जेवरीविषे सर्प अध्यासरूपकार प्रतीत होनेहें, तैसें परमात्मा विषे सर्वस्थूलस्क्ष्मप्रपंच अध्यासरूप जीवकं प्रतित होनेहें। ऐसा वेदांतका सिद्धांत है। जेवरीविषे सर्पश्रममें अध्यासकी सामग्री कहीं। परंतु जगत्अध्यासमें तो कोईवी सामग्री नहीं है। परंतु जगत्अध्यासमें तो कोईवी सामग्री नहीं है। सामग्रीविनाही प्रतीत होनेहें। ऐसा इस ग्रंथमें प्रौढिवादकरि सिद्ध कियाहे। इस-प्रकारका अध्यासनिरूपण कोई संस्कृतग्रंथिवेष वी बहुतकरि नहीं देखियेहें। और वी अनेक उपयोगी सिद्धांतअविरुद्ध स्वतंत्र अद्भुतिचार ग्रंथकर्चाने इसमें रखेहें।।

ग्रंथके कत्तीने इसकी भाषा बहुतसरल करीहे औ जैसें औरग्रंथकार अर्थसंस्कृतमिश्र भापासें ग्रंथक् रचिके कठिन करि देवेहैं। ऐसा इसमें नहीं कियाहै । वहुत ठिकानैं कठिन प्रसंगनक्षं वारंवार लिखेहैं । जिसकरि स्थूल-बुद्धिमान् वी समजीसके। जहां जहां कठिन संस्कृतशब्द रखेहैं, तहां तहां तिन शब्दोंके अर्थ खोलेहें। ऐसा या ग्रंथक सरल कियाहै। तथापि इस ग्रंथका श्रवण अनेकपुरुपनकूं कठिन प्रतीत होवैहै । सो कठिनता इस ग्रंथकं प्रक्रियाकरि पूर्ण होनैतें औ विचाररूप होनैतें है औ इसका विषय बी दुर्वोध है । परंतु इस नवीनरूढिसैं अंकितग्रंथकुं विचारनैसें इसका श्रवण औ अभ्यास अत्यंत-स्रगम होवैगा ॥

एकही यह ग्रंथ ऐसा उत्तम है जो इसक् मुम्रुश्च भिलेशकार विचारे तो शीघ अपने सक्तपक्तं जाने औ आत्मज्ञानके निमित्त और-कोईनी दूसरे ग्रंथके देंखनेकी अपेक्षा रहे नहीं; परंतु इतना है जो इस ग्रंथक्तं गुरुद्वाराही देखना-चाहिये। काहेतें श्वात्मज्ञान वरकरि अथना बहुत पढनेकरि अथना औरिकसी स्वतंत्रउपाय- करि प्राप्त नहीं होतेहैं। ऐसा वेदांतका सिद्धांत है।। इसके अंक ९४ में कहाहै:-

### ॥ दोहा ॥

"पेख चारिअनुवंध युत, पढ़ै सुनै यह ग्रंथ ॥ ज्ञानसहित गुरुसें जु नर, लहै मोछको पंथ ॥ १ ॥" औ इसके अंक ९७ में वी कहाहै:-"विन गुरुभक्ति प्रवीनहु, लहै न आतमज्ञान ॥"

यातें जिज्ञासुनक्तं ऐसी विनति है, जो इस प्रथक्तं गुरुद्वारा विचारना ॥

इस प्रंथके कर्चा श्रीनिश्रलदासजीका संपूर्ण-जन्मचरित्र इसके साथि लिखनेका मेरा विचार था, परंतु ऐसे साधनकी अप्राप्ति होनेतें जो कछुक मेरे श्रवणमें आयाहे, सो इहां लिखूंहूं॥

श्रीनिश्चलदासजीका जन्म कहां आँ कृत्र हुवाहै, सो ज्ञान नहीं है। विद्यायभ्यासमें इनोंका वडा स्नेह था। १४ सें ७० वर्षपर्यंत विद्यायभ्यासमेंही काल व्यतीत किया।। इस ग्रंथके ५२६ वें अंकमें तिनके अभ्यासका यह कुछक वर्णन है:—

।। दोहा ।।

"सांख्य न्यायमें श्रम कियो;
पढि ज्याकरण असेप ।।
पढे ग्रंथ अद्भैतके,
रह्यो न एकहु सेप ॥ १११ ॥
कठिन जु और निवंध हैं,
जिनमें मतके भेद ।।

### श्रमतें अवगाहन किये, निश्चलदास सवेद् ॥ ११२॥

ऐसै अभ्यासवान् पुरुष आधुनिक समयमें कचित्ही देखनेमें आवेहें ॥

इस प्रंथकरि श्रीनिश्वलदानीकी अद्भुत-निष्टाका अनुमान होनेहैं। काहेतें १ जो इसमें सिद्धांतकी वार्चा कोईठारमें कछ वी छुपाइके नहीं कहीहे औं मुमुक्षकं निष्टा करावनके प्रकार सम्यक्रीतिसं इसमें रखेहें। आं तिहोंका व्यवहार वी अतिउत्तम आं निःशंक या। जैसे कोई ज्ञानीपनैका अभिमान घारिके देहाभिमान आदिकविष गिडेरहतेंहें, तेसें यह महात्मापुरुष नहीं थे। महाविरक्तद्यावाले औ वहे ब्रह्मनिष्ट थे। ब्रह्माकारप्रक्तिकी स्थितिमेंही सदा मग्र रहतेथे।।

न्यायन्याकरणआदिक दृद्धिक्तं तीत्र करेंहें आ तीत्रदृद्धिका वेदांतमं वी उपयोग है। तथापि तिनका बहुतअध्ययन अनात्मा (इत)की तरफ दृद्धिक्तं जोडेहें आ मित्क्तं मिलन करिडारेहे। ऐसा कहेंहें जो न्यायसं एकशत-गुन वेदांत विचार, त्व न्यायकरि दृपित हुई दृद्धि शांतिकं पावहं॥ श्रीनिश्चलद्दासजी न्याकरणन्यायआदिकमं अतिक्रशल थे तो वी तिनोंकी वेदांतपरही प्रवलनिष्ठा थी।।

आप कोईकोईकं न्यायादिशास्त्र पढावतेथे। तहां कोई प्रभातमें न्यायादि पढनेआवे, तिसकं नहीं पढावतेथे औं कहतेथे जो प्रभातमें अनात्मा (देत) के प्रतिपादकंप्रथनकं हम नहीं पढावेंगे॥

इस दृष्टांतोंकरि श्रीनिश्चलदासजी अद्भुत-निप्ठात्रान् थे। ऐसा सिद्ध होवेहे॥

श्रीनिश्रंलदासजीका पांडित्य तिनके अभ्यासकरिही वडाअद्भुतथा ऐसा सिद्ध होवेहैं। तिनका ''वृत्तिप्रभाकर'' ग्रंथ देखिके वडेवडे विद्वान् वी श्रीनिश्रलदासजीके पांडित्यक्तं सराहतेहैं। अधिक क्या कहें १ तिनोंके समयमें ओ अब वी साधुपुरुपनिवेपे श्रीनिश्रलदासजीके समान कोईवी परिपकविद्यावाला पंडित नहीं है।।

श्रीनिश्वलदासजी पृथ्वीवर जहां विचरतेथे तहां वेदांतशास्त्रकी प्रतिदिन कथा करतेथे ॥ इसग्रंथकी औ दृत्तिश्रभाकरकी वी आपने बहुतवेर कथा करीहै । जहां जहां आप श्रवण करावतेथे, तहां तहां अनेकसाधुनकी समा श्रवणवास्ते मिलतीथी औ अतिरसिकमापण सुनिके आनंदवान् होतीथी ॥

बहुतकरि श्रीनिश्वलदासजी श्रीकाञीजी-विपैही रहतेथे ॥ तहां आप वी कहं श्रवणमें जातेथे । एकसमय श्रीकाशीजीमें भाषारामा-यणके कत्तीसैं विलक्षण महात्मा श्रीतुलसी-दासजी कथा करतेथे । तहां आप गयेथे । प्रसंगसें श्रीतुलसीदासजीनै कहा, जो:-''ईश्वर-विषे आवरणशक्ति नहीं है। विक्षेपशक्ति है।" यह सुनिके श्रीनिश्वलदासजीने कहा कि. ''ईश्वरविषे दोनं नहीं हैं''। इस वातपर थोडाशास्त्रार्थ हुवा । इस पीछे आप तिस महात्माकी कथामें गये नहीं । कारण जो अपने वचनोंकरि कहुं किसीकूं खेद होते तौ भला नहीं । ऐसा विचारिके गये नहीं ॥ परंतु आप तिन महात्माकी निष्ठाकी बहुत । ऋाघा करतेथे । तैसें श्रीतुलसीदासजी वी श्रीनिश्रलदासजीके पांडित्य औ अद्भतनिष्ठाकी वारंवार स्तुति करतेथे । ''ईश्वरमैं आवरण औ विश्लेपशक्ति दोनों नहीं हैं" ऐसा इसके अंक २०६ औ २०७ मैं भिलप्रकार प्रतिपादन कियाहै ॥

इस ग्रंथक् रचनैमें श्रीनिश्वलदाजीने कोई विद्याके २७ लक्ष संस्कृतक्लोकनका

**बी ग्रंथकी सहायता नहीं ल**इहै। जैसें कोई सहज पत्र लिखेंहै तैसें इसकं रचि गयेहें। ''श्रीवृत्तिप्रभाकर" रच्या तव औरग्रंथोंकूं देखतेथे, परंत सो अपने ग्रंथकूं निर्दोप करनैकूं देखतेथे । औं ''श्रीवृत्तिप्रभाकर''मैं अनेक प्रामाणिक ग्रंथनके प्रमाण दिखायेहें औ तिसमें अनेकग्रंथनके दोप वी स्पष्ट दिखायेहैं॥अब केई केई संस्कृतके वेत्ते पंडित "श्रीवृत्तिप्रभाकर"कूं छुपाइके बांचेहैं । काहेतेंं जो संस्कृतके वेत्ते होड्के भाषाग्रंथकी सहायता लेनैकूं तिनकूं लज्जा होवेहैं । परंतु अतिउत्कृष्ट होनेतें तिसकी सहायता लेतेहैं ॥ ''श्रीवृत्तिप्रभाकर''में न्याय-आदिक अनेकपांडित्यमत भलिप्रकार दिखाये-हैं । यातें तिसका पढना कठिन भयाहै ॥ अंतके प्रकरणमें सर्वमतका खंडनकरिके वेदांत-मतका प्रतिपादन कियाहै॥

हिंदस्थानमें **बुंदी**विषे रामसिंहराजानैं श्रीनिश्रलदासजीकूं वडे आदरसहित अपने पास रखेथे औ राजारानी दोनं तिनोंमें गुरुभाव रखतेथे । श्रीनिश्रलदासजीकी संगतिसें सो राजा पंडितकी पदवीकूं प्राप्तभया ॥ राजानै एकसमय वडेवडे पंडितनकी सभा करीथी. तिसमें शास्त्रार्थ हुवाथा । तिसकी राजाने यथास्थित परीक्षा करी। तिस दिनसें सर्व-पंडितजनोंनै तिस राजाका नाम ''विद्वान्'' करिके रखा। इस राजानै श्रीनिश्रलदासजीकं विनति करी । जो हिंदुस्थानी भाषामें पंडितनकू उपयोगी होवे ऐसा वेदांतग्रंथ कोई नहीं है, सो आप करोगे तो सहजही उनपर उपकार होवैगा। इस प्रेरणाकरि औ भाषाके जाननैवालों-पर दयादृष्टिकरि आपनै "श्रीवृत्तिप्रभाकर" बनायाहै।

श्रीकाशीजीमें रहिके श्रीनिश्वलदासजीनै विद्याके २७ लक्ष संस्कृतक्लोकनका संग्रह

कियाथा । आप संस्कृतके बडे धुरंधर वेत्ते थे । तथापि भाषा पढनैवालोंपर बडी दयाकरि दो उत्तमग्रंथनक् प्रगट किये । इस ग्रंथके अंक **५२६ में कहाहै:**-

॥ दोहा ॥ "तिन यह भाषा ग्रंथ किय, रंच न उपजी लाज ॥ तामें यह इक हेतु है, दया धर्म सिरताज ॥११३॥"

श्रीनिथलदासजीनै श्रीकठवळ्ळीडपनिपदपर संस्कृतमें व्याख्यान कियाहै औ वैद्यकशास्त्रका बी एकग्रंथ रच्याहै, ऐसा सुन्या जावेहै ॥ काव्यशास्त्रमें वी आप क्रश्नल थे। ऐसा इस ग्रंथकी कविता निर्दोष है । तिसकरि जान्या-जावैहै ॥

श्रीसुंदरदास जिनका ''श्रीसुंदरविलास'' प्रसिद्ध है, तिनोंनै औ श्रीनिश्रलदासजीनै मिलिके श्रीदाद्जीके पंथकुं अतिशय प्रकाशित कियाहै ।।

श्रीनिश्वलदासजीकं पंथका अभिमान नहीं था। बडे निरमिमान थे। बाल्यावस्थासैं आप साधुदशामेंही रहेथे औ तिसमें बड़ा विद्या-अभ्यास किया औ पीछे बहुतकरिके ब्रह्म-चिंतनविषेही मग्न रहतेथे। संवत् १९२० की सालमें श्रीदिल्लीशहरमें इनोंका देह पड्याहै। तिनोंका श्रीकिहडोलीमें जहां यह ग्रंथ समाप्त भयाहै, तहां गुरुद्वारा वी है औ अद्यापि तहां तिनोंके शिष्य बी हैं।।

श्रीनिश्रलदासजीका जो ऊपर इत्तांत लिख्याहै, सो बहुतअपूर्ण हैं । कोई कुपा-

लिख भेजैंगे ती तिसका और कोई दूसरे-समयपर उपयोग करनेकी मेरी बडी इच्छा है।।

जिस समयमें यह ग्रंथ संपूर्ण भया, तिस समयमैं अनेक पुरुष इसकूं लिखाइके रखतेथे । औ तिसका अभ्यास करतेथे ।। तिस पीछे यह ग्रंथ कलकत्ता, लाहोर, म्रुंबई आदिक-स्थानोंमें छपाहै औं मराठी भाषामें इसका भाषांतर भयाहै ।। वंगालिभाषामें बी इसका भांपातर हुवा है ऐसा सुन्याहै ।।

जहां जहां यह ग्रंथ हिंदुस्थानीभाषामें छपा-तहां तहां विभक्त्यंतपद्च्छेदरहित औ विचारनैमें कठिनरूढिके छपेहैं औ कहुं कहुं तौ निकृष्टकागेद औ छापेकरि ग्रंथकूं अरुचि-कर करीदियाहै।।

मेरेकूं इसका अभ्यास कठिन प्रतीत भया। तब मैंने कष्टसें खअभ्यासके अर्थ अनुक्रमणिका रची ।। पीछे वहुतसत्संगीनै मेरेक्,ं सूचना करी। जो इस ग्रंथक् अनुक्रमणिका सहित छपाना-चाहिये औ तिसकरि सर्वेग्रग्नक्षनक्षं इसका अभ्यास बहुत सुगम होवैगा ! तब मैंनै--

इसमैं ५२७ अंक कियेहें । जिसकरि अनेकप्रक्रिया औं अंतर्गतप्रक्रियारूपी विचार (रूपी) सागरमें मिन्न मिन्न दृष्ट आवैंहें।

या ग्रंथकी कविता बड़े अक्षरमें औ टीका लघुअक्षरमें रखीहै । काहेतें ? इस रूढिके ग्रंथमें सर्वेअक्षर बडे लिखें तौ इसका पूर तीन ना चारगिना होइजावै। इसके पद्य औ गद्यके सर्वशब्द विभक्त्यंत पदच्छेदकरिके रखेहें ॥ औं कविताके चरन बी मिन्न मिन्न रखेहैं।। इसकरि इसका पढना अतिशयसगम होवैगा।।

इस ग्रंथके आरंभमें मंगलाचरणके अत्युत्कृष्ट पांचदोहे हैं, तिनका अर्थ बहुतगंभीर है 🔐 करिके इस महात्मापुरुषका सविस्तरवृत्तांत मेरेक्नं इनकी टीका कहुं नहीं है परंतु श्रीनिश्चल-

दासजीनै वहुतसाधु पुरुषनके पास इन दोहेका युक्तिपूर्वक न्याख्यान कियाथा। सो न्याख्यान स्वामी श्रीत्रिलोकरामजीसें एक-महात्मापुरुपने श्रवण कियाथा औ तिनसें मेंने श्रवण कियाहै। इन मंगलाचरणके दोहेकी टीका अतिउपयोगी जानिके नवीन रीतिके अनुसार इस ग्रंथके आरंभमें छापीके रखी है।

१ महात्मा श्रीमद्रामगुरु अखंडानंदसरस्वतीके प्रिश्-ध्य औ पूज्यपाद श्रीमद्वापुसरस्वतीके शिष्य, मद्वानिष्ठ-पंडित श्रीपीतांबरजी महाराज । इस महात्माने श्रीपंचदशी-की विस्तृत औ अतिउत्कृष्ट तत्त्वप्रकाशिकानामक हिंदुस्थानीमें टीका करीहें भी वेदके ईशआदिनामक अष्ट उपनिपद्नकी संपूर्ण सटीक शंकरभाष्यके अनुसार

जिस महात्मा ब्रह्मनिष्ठ पुरुषसे मैंने मंगला-चरणकी टीका औ इस ग्रंथका श्रवण किया है, तिस महात्मा पुरुषका मेरे ऊपर अतिवड़ा उपकार भेयाहै। औ ग्रंथके आरंभमें अपणपत्र रख्या-है। सो इसीही महात्मापुरुषके नास्ते रख्याहै।। ॥ विक्रमसंवत् १९७४॥

—प्रसिद्धकर्ताः

हिंदुस्थानीमें टीका करीहे भी श्रीमुंदरविलासके विपर्ध्य अंगकी टीका, श्रीविचारचंद्रोदय अरु वृत्तिरस्ना-विल्ञादिक अनेक वेदांतके ग्रंथ रचेहें, सो भाषा-वालोंपर परमअनुग्रह कियाहे । ऐसे उत्तमविद्वान् द्यास उपदेशकुशल भी ज्ञानवैराग्यभादिक अनेक-उत्तमगुणगणमणिमंडित ये महात्मा थे ॥

### ॥ श्रीब्रह्मवितुसद्गुरुभ्यो नमः ॥

# श्रीविचारसागर ॥

### ॥ पंचमावृत्तिकी प्रस्तावना ॥

### ॥ उपोद्धात ॥

संस्कृतभाषाविषै वेदांतार्थविषयक अनेक-उत्तमग्रंथ विद्यमान हैं। परंत खतंत्रभाषाग्रंथोंमें साधु श्रीनिश्वलदासजीकृत श्रीविचारसागर ग्रंथ उत्तमोत्तम औ अद्वितीय है। 'अखिलभाषाग्रं-थोंके समृहमें इसग्रंथसमान अन्य ग्रंथ नहीं है' ऐसें कहनैमें किंचित् वी अतिशयोक्ति नहीं है । वेदांतके सर्वप्रकारके अधिकारिओंकूं इस प्रंथसैं सम्यक्वोधकी प्राप्ति होवैहै। काहेतैं १ इसविषे अद्वैतसिद्धांतकी सर्वप्रक्रियां समाविष्ट हुईहैं । इतनाही नहीं, किन्तु वे सर्वप्रक्रियां वेदके महत्तिद्धांतसैं अविरुद्ध हैं। यह ग्रंथ है। इस ग्रंथका वेदांतोपयोगी सारांश ब्रह्मनिष्ठ मुमुक्षुजनोंकं कैसा प्रिय औ उपयोगी है, सो पंडित श्रीपीतांबरजी महाराजने निष्कर्पकरिके आवृत्तियों हूं उत्तरोत्तर देखनैसें ज्ञात हो- दयाकरिके पुनः संशोधन करिदिया। सो इस वैगा, कि, अभ्यासकी सुगमताअर्थ प्रत्येक- आदृत्तिनिपै छाप्याहै।।

आवृत्तिमें हमने नवीनता करीहै तथापि कहूं वी ग्रंथकत्तीके शन्दों विषे अधिकता वा न्यूनता नहीं करीहै। जैसी इस ग्रंथके अर्थकी उत्तमता है, तैसीही उत्तमता मुद्रणशैलीकी रचना औ शुंगारविषे करनैनिमित्त इस पश्चमावृत्तिविषे जे नवीनता करीहै, वे नीचे दर्शावतेहैं:--

### श्रीवृत्तिरहावली ।

श्रीवृत्तिप्रभाकरनामकग्रंथ वी साधु श्रीनिश्वल-दासजीनै कियाहै औ सो गहन होनैतें पंडित-गम्य तथा अनेकप्रकारके तर्कवितर्कींसे भरपूर वार्त्ता याकी यह पश्चमावृत्ति भईहै इसकरिकेही तिसका नाम ''श्रीवृत्तिरत्नावलि'' रख्याहै ॥ सिद्ध होवेहै ॥ प्रथम, द्वितीय, तृतीय, यह दृत्तिरत्नाविलग्रंथ इस श्रीविचारसागरकी चतुर्थ औ यह पश्चम ऐसैं इस ग्रंथकी पांच तृतीयावृत्तिनिपै छाप्याथा सोईही महाराजश्रीनै

### श्रीपंचद्शीसटीकासभाषा हितीया-वृत्तिगत श्रीनाटकदीप ।

जैसे भाषाग्रंथोंमें श्रीविचारसागर र्लरूप है, तेसें संस्कृतग्रंथोंमें श्रीमद्विद्यारण्यखामिकृत श्रीपंचदशी रतस्प है। श्रीविचारसागर ओ श्री-पंचदशीका लक्ष्यपूर्वक अवलोकन करनेसे श्री-विचारसागरविषे श्रीपंचदशीकी अनेकप्रक्रिया दृष्ट होती हैं । यातें ऐसा अनुमान होवेहे, कि, साधु श्रीनिश्वलदासजीनै श्रीपंचदशीग्रंथका अभ्यास औं रटनकरिके तिसके सारार्थकुं अपनै चित्तरूपी जठरमें अत्यंतपाचन कियाहो-वैगा । उक्त श्रीपंचदशीकी अर्लाकिकरूढियुक्त द्वितीयावृत्ति हमने छापीहे औ तिसका विस्तार इस ग्रंथके पृष्टके परिणाम जैसे १००० से है। तिसविष ५६७८ अंक . अधिकपृष्टका करीके संपूर्णसंस्कृत मूल तथा अन्वययुक्त टीका आ तितनहीं अंकयुक्त तिनकी संपूर्ण-भाषा औं ८३५ टिप्पण सुमाविष्ट कियेहैं ॥ संस्कृतटीकाकी रचनामें जैसी गंभीरता है वैसी अन्य कोईवी भाषाके टीकाकारोंकी टीकाविपे देखनेमें आवती नहीं। सो गंभीरता उक्त नवीनरूढिसैं ग्रंथके छापनतें स्पष्ट भईहै । इतनाही नहीं, परंतु ऐसी ख़ढिके लिये अभ्यासं-की अत्यंतसुगमता भईहे। इस ग्रंथके अंतर्मे श्रीपंचदशीसटीकासभाषाका श्रीनाटकदीप नामक दशमप्रकरण धरचाहै। तिसकरि सारे-पंचदशीग्रंथकी मुद्रणशैली ज्ञात होवैगी ॥ इस ग्रंथमें नाटकके रूपकसें वेदांतसिद्धांतकी उत्तम-प्रक्रिया रखीहै, सो वी ग्रमुक्षुजनोंक् अति-उपयोगी होवेंगी ।। इसके मुखपृष्ठउपरि अनुक्र-मणिका धरीहै। सो तहां देखनैसें तद्गत विषय ज्ञात होवेंगे ॥

॥ पर्दर्शनसारदर्शकपत्रकम् ॥

उक्त श्रीनाटकदीपके आरंभमें ब्रह्मनिष्ठपंडित श्रीपीतांवरजीकृत अत्युपयोगी पट्दर्शनसार-दर्शक पत्रक दियाहै। जिसविपे पूर्वमीमांसा,

उत्तरमीमांसा (ब्रह्मस्रव्रह्म वेदांत ) न्याय, वैशेषिक, सांख्य औ योग, इन पद्दर्शनोंके मतानुयायीओंने जीव, जगत्, वंध, मोक्ष आदिक १७ ग्रुख्यविषयोंके कैसे मिन्निमन्न लक्षण कियेहें, सो संक्षेपसें स्फुट दर्शायेहें। प्रत्येकदर्शनसंबंधी अनेकग्रंथोंके अमपूर्वक अवलोकनसं जे उपयोगीपदार्थ जाने जावहें, वे इस लघुपत्रकके अवलोकनसं प्राप्त होवेहें, इस पत्रककी स्पष्टताके लिये श्रीपददर्शनसाराविलामक ग्रंथ महाराजश्रीने तैयार किया है।।। स्वप्नवोध औ महावाक्यविवेक ॥

साधु श्रीसुंदरदासजीकृत अत्यंत रुचिकर श्रीसुंदरिवलासादिविष खप्नवोधनामक अति-रिसक औ कंठ करनेमें सुगम ग्रंथ है। सो इस ग्रंथ-विष अवकाश्कूं देखिके श्रीवृत्तिरत्नाविलके अंतमें धरचाहे।। तसही श्रीपंचदशीगत श्रीमहावाक्य-विवेक, जिसविष चारिवेदके महावाक्य-का सम्यक्त्वोध कियाहे, सो वी अर्थयुक्त इस प्रस्तावनाके अंतमें धरचाहे।।

॥ अनुक्रमणिका ॥

जैसें मंदप्रकाशयुक्त गृहगत अनेकपदार्थनमेंसें कीनसा पदार्थ कहांहै, सो जाननेनिमित्त दीपककी आवश्यकता है। तैसें ग्रंथिवपे रहे भिन्निमत्त पदार्थनकी प्राप्तिम अनुक्रमणिका मानों एक दीपकके समान है। इसग्रंथमें प्रसंगदर्शक औ विषयदर्शक ऐसें दोप्रकारकी विस्तारयुक्त अनुक्रमणिका छापीहै।

१ प्रस्गदर्शकानुक्रमणिका प्रथारंभमें धरी-है। तिसतें कोई वी वांछितप्रसंगका अंक औ कितने अंकपर्यंत तिस प्रसंगका विस्तार है।

सो निमेपमात्रसें ज्ञात होवेगा ॥

र ताके पीछे विषयदर्शकानुक्रमणिका घरीहै सो अत्यंतउपयोगी है। काहेतैं १ तिस-विषे ग्रंथमागगत, टिप्पणमागगत औ दृति-रज्ञाविष्ठगत, सर्व ज्ञातच्य विषयों कूं अमपूर्वक प्रवेश कियेहैं। इतनाही नहीं। परंतु ये सर्व अकारादिअनुक्रमसें ग्रथित किये होनेतें कोई

वी वांछितविषयका अंक सीघ्र प्राप्त होवेहे ॥

(१) उक्तअंकनमें जे चिन्हर्हित हैं, वे श्रीविचारसागरके अंक हैं।।

(२) जिन अंकनके अंतमें "टि" धर्याहै, वे टिप्पणांकनकुं सूचन करेहें । औ—

(३) ब्रुत्तिरत्नाविलगत अंकनक्तं तिसके अंतमें "ब्र" छापिके भिन्नता करीहै।।
सुगमताकी अधिकता औ श्रमकी न्यूनता
करनैनिभित्त इस अनुक्रमणिकागत बहुतशब्दनक्तं जहां जहां अवकाश मिला तहां तहां
भिन्न भिन्न अक्षरोंके अनुक्रममें एकसे अधिकवार
दियेहैं। जैसे किः—"पंचक्लेश" का विषय
कीनसे अंकमें है, यह जानना होवे तौ—

(१) ''पं" के अनुक्रममें ''पंचक्लेश" शब्द देखनैतें तत्संगंधी सर्वअंक प्राप्त होत्रेंगे ॥

(२) तैसेंही ''क्रे" के अनुक्रममें ''क्रेशपंच" यह शब्द देखनैतें वी तिसके सर्वअंक ज्ञात होवेंगे।।

इसरीतिसें ''पंचक्रेश'' औ ''क्रेशपंच'' ऐसें दो स्थलमेंसें एकही विषयके अंक मिल सकेंगें।। कहूं तो एकही पदार्थ अवकाशानुसार तीन-स्थलविषे वी घराहै।।

### छापनैकी रुढि ॥

इस आवृत्तिमें अंकयुक्त पेरेग्राफकी (विभाग्नि ) नवीनमुद्रणश्चली प्रविष्ट करीहे । तिसतें इसप्रंथके अभ्यासी जनोंकं अवणमनन्त्रप अभ्यासमें अत्यंतसुरुमता होवेगी ऐसें स्वानुभवसें निश्चय होवेहे ॥ एकही पेरेग्राफमें एकही विषयका अनेकप्रकारसें विवेचन कियाहिवे अथवा एकही पेरेग्राफमें उत्तरोक्तरसंवंधनान् अनेकविषय संलग्नतासें आवते होवें, तब उक्तविषयका कितनेप्रकारसें विवेचन हुवाहे । किंवा तिसपेरेग्राफमें कितनें विषयका समावेश हुवाहे औ तिनोंका परस्परसंबंध किसप्रकारका है, सो संपूर्ण पेरेग्राफ चिंतापूर्वक आरंगसें अंतपर्यंत पठन कियेविना ज्ञात होता नहीं ॥ अंकयुक्त पेरेग्राफनकी जो नवीनरूटी इस-आवृत्तिविष प्रवेश करीहे तिसके योगतें उक्त-

सर्वविषय दृष्टिपातमात्रसें ज्ञात होवैहें ॥

जैसें कि:—- २१ वे पृष्ठोपिर दुः खका विवे-चन कियाहै। वे दुः ख कितने प्रकारके हैं सो अंक १--२-३ वाले तीन पेरेग्राफऊपर दृष्टि करनैसेंही ज्ञात होवेहैं कि दुः ख तीनप्रकारका है। तदुपिर प्रत्येकप्रकारके दुः खका वर्णन मिन्नमिन्न पेरेग्राफमें किरके तद्गत अध्यात्म-दुः ख, अधिभूतदुः ख औ अधिदैवदुः खआदिक प्रधान शब्दों कुं स्थुलकरिके स्पष्टता करीहै।

तैसेंही पृष्ठ २३२ ऊपर "ईश्वर व्यापक ओ नित्य है" ऐसा विषय चलताहै, तिसमें ईश्वरक्तं व्यापक औ नित्य नहीं माननेमें भिन्न मिन्न प्रकारके पद्दोप किसरीतिसें प्राप्त होने-हैं । तद्गत चिन्नकानामक तृतीयदोप किसप्रकार चन्नाकार अमण होनेहैं । चतुर्थ अन्योन्याश्रयदोप किस अनुक्रमसें प्राप्त होने-है, इस आदिक समग्रवाची भिन्नमिन्न पेरेग्राफ आंतरपेरेग्राफ औ तिसके आरंममें दियेहुने अंकनपर दृष्टिका पतन होतेही तत्काल ज्ञात होनेहैं ॥

इस रीतिसें उक्त नवीनरूढिके लिये ग्रंथगत भिन्नभिन्नविषय, तिनोंका संबंध, समाना-समानपना, उत्तरोत्तरक्रम, शंका, समाधान, तिनोंका आरंभ तथा अंत, दष्टांत, सिद्धांत औ विकल्पआदिक श्रमसें विना बुद्धिमें प्रवेश करेंगे।

### ॥ हिप्पण ॥

इसआवृत्तिमें टिप्पणोंकी मुद्रणशैली वी ग्रंथविभागकी रूढिकं अनुसरिके रखीहै। इतनाही नहीं, परन्तु तद्गत सारस्त शब्दकं स्थूलतायुक्त धरिके स्फुटता करीहै।। तदु-परि इस आवृत्तिके लिये ब्रह्मनिष्ठपंडित श्री-पीतांव जीमहाराजने कृपाकरिके श्रमपूर्वक उक्त-टिप्पणोंका पुनः संशोधन कियाहै औ तिसमें कितनेक स्थलमें तो असंगवशात् न्युनाधिकता करिके वी अर्थकं विशेष स्पष्ट कियाहै।।

### ब्रह्मनिष्टपंडित श्रीपीतांवरजी पुरुपो-त्तमजीकी यथार्थचित्रितमृर्ति ।

परमसनिष्ठ औं पूज्यपाद इन महात्माका जन्म संवत् १९०३ में कच्छदेशगत श्रीमज्ञलग्रामिवेष हुवा । परमपूज्यपाद श्रीमद्रामगुरुके
प्रिष्य ओ श्रीमद्राप्महाराजके वे शिष्य होवेहें।
इनोंका स्वभाव अत्यंत्रशांत द्याल आ परमोपकारी था। इनोंका जीवनचरित्र ४६ पृष्ठके
विस्तारसें श्रीविचारचंद्रोदयकी पंचमाष्ट्रिकि
आरंभविष हमने छाप्याह। इन महात्मान जे
ग्रंथ स्वतंत्र रचेहें तथा जिन ग्रंथक्तं टिप्पण कियेहें
औं संस्कृतभापाविष अज्ञजनोंके लिये जिन ग्रंथनकी भाषा करीहै, वे नीचे दिखावेहें:—

- १ जे स्वतंत्रग्रंथादिक रचेहें औं जे छापेगयेहें, वे ये हैं:—
  - (१) श्रीविचारचन्द्रोद्य। इसकी पंचमआइ-चि अंकयुक्त पेरेग्राफनकी रुढिसहित है।।
  - (२) श्रीवालबोधसटीक सटिप्पण हितीया-वृत्ति ॥
  - (३) श्रीसुंदरविलासके विपर्ययनामक २० वें अंगकी रहस्यार्थदीपिका नामक टीका ॥
  - (४) श्रीष्टिचित्रभाकरका सारभूत ष्ट्रिचरताव-लिग्रंथ। सो इस ग्रंथके साथिही छाप्याहै।।
  - (५) श्रुतिपद्दिंगसंग्रह संस्कृत तथा भाषा-युक्त । श्रीईशाद्यष्टोपनिपत् औ श्रीवृह-दारण्यकोपनिपद्के आरंभमें छाप्याहै ॥
  - (६) श्रीसर्वात्मभावप्रदीप । स्वामी श्री-त्रिलोकरामजीकृत श्रीमनोहरमालाके साथि छाप्याहै ॥
  - (७) श्रीवेदस्तुतिकी टीका ॥
  - (८) श्रीविचारसागरके मंगलाचरणके पंच-दोहाकी टीका ॥ [यह इसी प्रंथमें छाप्या है.]

- (९) श्रीपट्द्शेनसारद्शेकपत्रकम् ॥ [यहवी इस ग्रंथके अन्तमें छाप्या है.]
- २ जिन ग्रंथनके उपरि स्वतंत्र टिप्पण रचेहें, वे ये हैं:---
  - (१) श्रीविचारसागरपर टिप्पण ५५३×४५॥
  - (२) श्रीपंचद्शीसटीकासभाषापर टिप्पण ८३५×१५॥
  - (३) श्रीसुंदरविलासपर टिप्पण १०५ ॥
  - (४) श्रीविचारचद्रोदयपर टिप्पण १८१ ॥
  - (५) श्रीवालवोधसटीकपर टिप्पण २१०॥
  - (६) श्रीमनोहर मालाप्र टिप्पण ४५२॥
  - (७) श्रीसर्वात्मभावप्रदीपपर टिप्पण १०५॥
- ३ जिन ग्रंथनके भाषांतरआदिक कियेहैं औ जे छापेगयेहैं। वे ये हैं:—
  - (१) श्रीपंचदशी मूल औ टीकाकी भाषा ॥
  - (२) श्रीअष्टावक्रगीताके मूलकी भाषा ॥
  - (३) श्री ईश, केन, कठ, प्रश्न, मुंड, मांह्रक्य, तैत्तिरीय श्री ऐतरेय । ये ८ उपनिषद् श्री तत्संबंधी श्रीशंकर-भाष्य तथा आनंदगिरिकृत टीकाका भाषांतर ''ईशाद्यष्टोपनिषद्'' नामसैं प्रसिद्ध है। याकी द्वितीयआवृत्ति भईहै।।
  - (४) श्रीछांदोग्यउपनिपद् औ तत्संबंधी श्रीशंकरभाष्य तथा आनंदगिरिकृत टीकाका भाषांतररूप टिप्पण ।
  - (५) श्रीचृहद्ारण्यकउपनिषद् औ तत्संबं-धी श्रीशंकरभाष्य तथा आनंदगिरिकृत टीकाका भाषांतररूप टिप्पण ॥
  - (६) श्रीवेदस्तुतिका भाषांतर ।
  - (७) श्रीपदार्थमंज्या श्रीमूलचंद्रज्ञानीकृत शोधन करीके छपवायाहै।।
- २ और भी इन्होंने श्रीवेदान्तकोशादि तेरह ग्रंथ रचे हैं।

इसरीतिसें इस महात्माने अनेकग्रंथकी रचना करिके सकल ग्रुमुक्षुजनोंके उपिर महान्-अनुग्रह औ दया करीहै । तिनोंकी दर्शनमात्रसें कृतार्थ करनेहारी यथास्थितचित्रितमूर्ति बहुत द्रन्यव्ययसें विलायतसें मंगवाई हुई चतुर्थाष्ट्रत्तिके ग्रंथारंभमें स्थापित करी थी। अभी पंचमाष्ट्रत्तिमें भी वैसीकी वैसीही ग्रंथारंभमें रखी है।

इस चित्रितमूर्तिके नीचे जे अक्षर हैं, वे पूज्यपादमहाराजश्रीके हस्ताक्षर हैं ॥ ॥ निर्गुणउपासनाचक्र ॥

॥ १११३ ॥

\*अजुभूतेरभानेऽपि ब्रह्मास्मीत्येव चित्यताम् । अप्युस्त्याप्यते ध्यानानित्याप्तं ब्रह्म किं पुनुः१५५

जैसें उक्त महाराजश्रीकी मूर्ति दर्शनद्वारा हितकारी है, तैसें इस निर्भुणउपासनाचकका दर्शनमात्र स्मृतिद्वारा स्वरूपस्थितिके हेतु अभ्यासमें हितकारी है।। यह निर्भुणउपासना-चक्र वस्तुनिर्देशरूप मंगलकी टीकाके अन्तमें उप-रोक्त श्लोकसहित लिखदिया है। ''प्रधान्रूपशक्ति ब्रह्मचेतनसें भिन्न नहीं'' ऐसें श्रीविचारसागरके

\* उक्तक्षोककी संस्कृत तथा भाषाठीका श्रीपंचदशी-सटीकासभाषामेंसें नीचे रखीहै॥

३९३३ ज्ञानेऽसमर्थस्य ध्यानेऽधिकार इत्यत्र वाक्यांतरं पठति—

३४] अनुभूतेः अभावे अपि ''ब्रह्म आस्मि" इति एव चिंत्यताम्।

३५ ध्यानाद्धि त्रह्मप्राप्ती केंग्रुतिकन्याय-माह (अपीति )—

३६ ] असत् अपि ध्यानात् प्राप्यते । पुनः नित्यासं ब्रह्म किस्॥

३७) उपासकस्य पूर्वमविद्यमानमपि देव-त्वादिकं ध्यानात् प्राप्यते किल । स्वरूप-त्वेन नित्यप्रासं सर्वात्मकं ब्रह्म ध्यानात् प्राप्यते इति किम्र वक्तव्यमित्यर्थः ॥ १५५॥ २७९ के अंकमें लयचिंतनप्रसंगमें कहाहै। तैसें अज्ञानादिक उपाधि औं अन्य जितने
नाम उपासनाचक्रविपे देखियेहें, तिनोंका
अमेदचिंतनरूप लयचिंतन वी इस चक्रकरिके
होइ सकेहै। लेयचिंतनका विस्तृतवर्णन श्रीविचारसागरके २७७–२८० अंकनविपे है।

निर्गुणउपासनाकी रीति जैसै उपनिपदादिक विषे है, तैसें विस्तारसें श्रीविचारसागरके अंक २८१–३०२ पर्यंत देखनैमैं आवेगी औ उपासनाचक्रविपै ईश्वरादिकका प्राज्ञादिक तथा मकारादिकके साथि अभेद, समीपताकरि दिखायाहै। सो श्रीविचार-सागरमें उक्तअंकनविषे अतिस्पष्टही है ॥ यद्यपि उक्तचक्रविषे ॐआदि अक्षर हैं तिनका कोरेकाग-जुसे भेद नहीं । तथापि स्याहीरूप उपाधिसेंही मेद भासता है। यह वार्ता टिप्पणकारने श्री-विचारसागरके द्वितीयतरंगके ४८ वें टिप्पण-विषे जनाईहै । तिस् इष्टांतकी वी इस चक्रके दर्शनतें स्पृति होवेहै । यातें मुमुक्षुजनोंकं यह चक्र वी कल्याणकारीही होवैगा ॥

३९३३ ज्ञान्विपे असमर्थपुरुपर्क् ध्यान-विपे अधिकार है । इस अन्यवाक्यक्रं पठन करेहैं:—

्रे४] अनुभूतिके अभाव हुये वी "मैं ब्रह्म हूं" ऐसेंही चिंतन करना ॥ ३५ ध्यानतेंही ब्रह्मकी प्राप्तिविषे केंग्रतिकंन्याय कहेहैं:—

३६) असत् कहिये अविद्यमानवस्तु वी ध्यानतें प्राप्त होवैहै । तब फेर नित्यप्राप्त जो ब्रह्म सो ध्यानतें प्राप्त होवे यामें क्या कहना है ?

२७) कीटक् अमरभावकी न्यांई उपासकक्तं पूर्व अविद्यमान वी देवभावआदिक ध्यानतें प्राप्त होवेहैं। तब स्वरूप होनेकिर नित्यप्राप्त जो सर्वात्मकब्रह्म है, सो ध्यानतें प्राप्त होवेहैं यामें क्या कहना है ? यह अर्थ है ॥ १५५॥

॥ ग्रंथकी जिल्द ॥

इस ग्रंथकी चतुर्थावृत्तिकी जिल्द देखनेतेंही निश्रय होताथा कि श्रीपंचदशीसटीकासभापा द्वितीयावृत्तिकी जिल्दकी न्यांई वह जिल्द वी महासुंदर चित्ताकर्पक औ उत्तमअर्थवान् कर-नैमें अत्यंतद्रव्यखर्च औ परिश्रम कियाथा ॥

परंतु खेद हैं कि अवकी बार हम इस ग्रन्थ-की पश्चमाद्यत्तिकी जिल्द बहुतही परिश्रम और बड़ा भारी द्रव्य खर्च करनेपर भी वैसी न बना सके, जैसी कि चतुर्थाद्यत्तिमें बनाई थी; क्योंकि कागज, स्याही, रंग, कपडा, कारीगर आदि जिल्दको महासुंदर और नयनमनोहर बनानेके साधन जैसे चाहिये वैसे इसवक्त नहीं मिलसके. इसिलये हम आशा करेते हैं कि पाठकगण सिर्फ जिल्दकी थोडीसी त्रुटिको देखकर नाराज न होंगे किन्तु क्षमाही करके पहिले जैसाही उदार मनसे आश्रय देंगे.

'पदार्थगत सुंदरता तिस पदार्थविपै प्रीतिकृं उत्पन्न करेहै औ जहां प्रीति होवे तहां प्रवृत्ति ची अवस्य होवेहैं यह सामान्य नियम है। सुंदरता चित्ताकर्पणकी हेतु है औ 'जहां प्रीति-सहित चित्ताकर्पण होवैहै तहां प्रवृत्तिकी पुन-राष्ट्रित होवेहैं' यह बी नियम है। जहां वारं-चार प्रवृत्ति होवै तहां अधिकदृढता ची होवै-है। इसरीतिसैं सुंदरताका उपयोग रूपकी संदरताके साथि कोई उत्तमअर्थकं जोडनेमें आबे तो सुंदरतानिमित्त चित्तकी प्रवृत्ति होतेही तिसके साथि अनुस्पृत किये-हुवे उत्तमअर्थक्तं मनुष्यकी वृद्धि अनायाससै ग्रहण करिलेवे यह स्वाभाविक है । इस हेतुकूं लक्ष्यमें राखिके हमारे ग्रंथोंकी जिल्द ऊपर छापेहुवे चित्र मात्रसुंदरतासंपादनार्थ नहीं । परंतु सुंदरताके साथि अतिगंभीर औ उत्तम-अर्थके स्मारक होनें इस हेत्से दियेजातेहैं ॥

इस ग्रंथकी जिल्द ऊपर जे चित्र हैं तिन-विपे जो अर्थकी कल्पना करीहैं, सो नीचे दर्शावतेहैं:—

### ॥ गजेन्द्रमोक्षका चित्र ॥

यह चित्र देखनैसें जान्याजावैगा कि सरी-वरविषे गजराजकं एक ग्राहर्ने वहुतवलपूर्वक ग्रहण कियाहै औ सो गजराज ग्रसनसैं होनैअर्थ अत्यंतवल करताहै, इतनाही नहीं । परंत गजराजका कुदुंवपरिवार आपआपकी छुंडादं-डसें तिस गजराजक्षं वाहिर खींच लेनेमें अत्यंत-परिश्रम करताभया ।। ऐसें दीर्घप्रयत्नसें वी अपना मक्त होना अशक्य देखिके सी गजराज सरोवरविषे उत्पन्न हुये अंबुजोंमैंसैं एककूं तोडिके शुंडसें मस्तकउपरि धरिके, मक्तिभावपूर्वक श्रीविष्णुकी प्रार्थना करताभया. स्त्रतिसे प्रसन हुवाहै जिसका औ परमदयाल है स्वभाव जिसका, ऐसै श्रीविष्णुभगवान् आपके चक्रसैं तत्काल गजेंद्रका ग्राहतें उद्धार करतेभये ॥

इस कथाभूतंरूपकविषे जो उत्तमसारार्थ गृढ रह्याहै। सो यह है:—

गजराजकं तो अज्ञानी जीव, ग्राहकं तो महामोहरूप माया औ सरोवरकं तो अपार दुस्तर संसार समजना ॥ जैसें सरोवरविषे रमण करताहुया गजेंद्र ग्राहसें ग्रस्त भयाहे, तैसें संसारविषे रमण करताहुया यह अज्ञानीजीव प्रवलप्रधानमहामोहरूप मायासें ग्रस्त होवेहै ॥ जैसें गजराज आपके औ अन्यहस्तिनके वलसें वी लूटनेकं असमर्थ भयाहे । तैसें यह अज्ञानी जीव वी केवल अपनी वुद्धिके वलसें वा मंत्र-कर्महत्योगादिक बाह्योपचारसें ग्रक्त होनेकं असमर्थ होवेहे । परंतु जैसें गजराज हरिस्तुति-सें श्रीहरिकं प्रसन्न करिके तिनोंके फेंकेहुये चक्रकी सहायतासें ग्रक्त हुवा । तैसें यह अज्ञानीजीव

वी परमहानिष्ठगुरु जो गोविंद (हरि) सैं अभिन्न है, तिसक् श्रद्धापूर्वक तनमनधन अपणरूप सेवापूर्वक स्तुतिसें प्रसन्न करें तो तिसके दियेहुये ज्ञानीपदेशरूप चक्रकी सहायतासें तत्काल मुक्त होवे । यह निःसंशय है।।

इसरीतिसें यह उत्तमचित्र दर्शनमात्रसेंही उक्तश्रेष्ठसिद्धांतक्तं स्मरण करावनैद्वारा मुम्रुक्षुन-क्तं महाकल्याणका साधन होवेगा।

### सागरका चित्र।

[चतुर्थावृत्तिमें इस ग्रंथकी जिल्द पर गर्जे-द्रमोक्षके ऊपर सागरका चित्र दिया था जिसका तात्पर्यअर्थ भवसागरके रूपकसे नीचे दर्शाया है वह इस वक्त इस ग्रंथकी पश्चमावृत्तिमें उसकी बनावटकी सामग्रीके न होनेसे न देसके इस लिये भी पाठकोंको क्षमाही करनी चाहिये ]

न योगेन न सांख्येन कर्मणा नो न विद्यया। ब्रह्मात्मैकत्ववोधेन मोक्षः सिध्यति नान्यथा।।

यह मोक्षप्राप्तिका उपायदर्शक श्रीमच्छंकरा-चार्यकृत विवेकचूडामणिका ५८ वां श्लोक चतुष्कोण आकृतिविपै दियाहै ॥ अब भवसाग-रके सिद्धांतरूप सारार्थकुं प्रकट करेहैं:—

यह संसार एक विकट औ दुस्तरसागरकी उपमाकूं सर्वप्रकारसें योग्य है ।। तिसविषे इ्वावनैंमें अत्यंत्रशक्तिमान् ऐसे रागद्वेप सुखदुःख आदिक इंद्रनके अनेक महान्तरंग उछल रहेंहें ।। जे जन गुरुकृपामें उक्ततरंगनका उछंघन करिके समुद्रके पारकूं पावहें । केवलवेदही मात्र मुक्त होवेहें । अन्य सर्व तिन तरंगनिषय होइके ''पुनरिप जननं पुनरिप मरणम्' रूप महादुः खकरघटमालमें चक्रकी न्याई अमण करेहें ।। सागरकं तरनेवास्ते सर्वथा नौकाकी आवश्यकता है ।। अब इस दुस्तर्भ मवसागरके उछघनअर्थ मिन्नभिन्नमतवालोंने मिन्नभिन्न नौकाकी कल्पना करीहें । तिसमें

"कर्म" ''उपासना'' औ ''ज्ञान'' रूप तीन नौका प्रधान हैं।।

इस जगत्विप कर्म, उपासना औ ज्ञान इन तीनोंमें ज्ञानके अधिकारिनकी संख्या अति-अल्प देखियेहैं। काहेतें ? ज्ञानमार्गमें प्रवेशकरने-अर्थ अनेकसद्गुण औ विचक्षण तथा निर्मल बुद्धिकी आवश्यकता है औ तैसी बुद्धि सर्वदा सर्वथा सर्वक्तं प्राप्त नहीं होती, किंतु अल्पजनोंक्ं-ही प्राप्त होवेहैं। यह अर्थ विवादरहित है।। उक्त-चित्रक्तं देखनेसें वी ज्ञात होवेगा कि कर्म औ उपासनारूप नोका मनुष्यजनोंसें मरपूर भरी-है। तब ज्ञानरूप अग्निनोकाके प्रति जानेका प्रयास मात्र थोडेजन करतेहुवें तिनमेंसें कोई वीरपुरुप अग्निनोकामें स्थिति करेहै।।

- १ मनुष्यसमुद्दायमें अधिकसंख्यायुक्त वर्ग तो ऐसा है कि जो इस असार मिथ्या औ अनित्य भवसागरक्तं नित्य मानिके श्रांतिग्रस्त होयके तिसविषे प्राप्त होते सुखदुःखनमें ही कृता-र्थता जानताहें औ उत्तमपुरुपार्थका परित्याग करिके केवलविषयप्राप्तिका प्रयत्न करें है ॥ ऐसे पुरुपनक्तं इस ग्रंथविषे पामर कहे हैं ॥
- २ उक्तपामरजनोंसें न्यूनसंख्या ऐसें मनुण्योंकी है कि जो यद्यपि स्वर्गीदिक उत्तमलोकके भोग इस संसारके भोगनके तुल्यही हैं तदिप अधिक होनैतें तिनकी प्राप्तिकंही मोक्ष मानेंहें ॥ ऐसें पुरुप कर्म औ उपासनामें प्रवृत्त हुये ''कर्मसें उत्पादित हुया
  फल क्वचित् वी नित्य वने नहींं" ऐसें
  सामान्यन्यायकं विचारनैमें वी असमर्थ हैं ॥
  इनकं शास्तनविषे विषयी कहेहें ॥
- इनतें न्यूनसंख्यावाले जन ऐसे हैं कि जो
   कर्म औ उपासनासें प्राप्त होनेहारे इसलोक औ परलोकके सर्वभोगनक्षं अनित्य मानिके

नित्यनिरतिशय जो मोक्षसुख तिसकी प्राप्तिकाही सर्वदा विचार करेहें । शो गुरुक्तं गोविन्दरूप जानिके तिसके उपदेशरूप मार्गद्वारा नित्यनिरतिशयसुखरूप पारक्तं पहुंचावनेहारी ज्ञानरूप अग्निवोटमं स्थिति करेहें । ऐसे मनुष्यनक्तं इस ग्रंथविप सुसुक्षु कहेहें ॥

४ मुमुक्षुनतै न्यूनसंख्या । गुरुआदिककी कृपा-तैं ''तत्त्वमसि'' आदिक जीवव्रद्यकी एकताके प्रतिपादक महावाक्यनके अर्थेमं " अग्निवोट"में आस्तिक हुये ज्ञानरूप स्थिति करिके अँह्रप (मोक्षहरप) पारकुं प्राप्त भये ज्ञानिनकी है।। तिनोंक् इसलोक वा परलोक वा मोक्षरांपादनार्थ कुछ वी कर्त्तव्य अवशेष रहा नहीं, यातें वे कृतकृत्य औं भाप्तप्राप्य हैं ॥ ऐसें ज्ञानी पुरुष अज्ञानिनकी दृष्टिमें भवसासर औ विचार-सागर इन उभयविषे यथेच्छ वर्त्ततेहुवे दृश्यमान होवेहैं। परंतु जैसें घूकपक्षी प्रकाशक्ष् नहीं जानेहैं तेसे अज्ञानी पुरुष ज्ञानिनकी अंयुजवत् निर्लेपस्थितिकं नहीं जानैहैं ॥

इसजगत्विपे पामरनतें विपयिनकी विपयिन नतें मुमुक्षुनकी औ मुमुक्षुनतें मुक्तनकी संख्या उत्तरोत्तर न्यून होवेहै ऐसें ऊपर कहा सो श्रीमद्भगवद्गीतागत भगवान् श्रीकृष्णके नीचे लिखेहुये वचनसें स्पष्ट होवेहै ॥

### ॥ श्लोक ॥

मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिचतति सिद्धये। यततामूपि सिद्धानां कश्चिनमां वेति तत्त्वतः ७३

अर्थः — अनेकसहस्र मनुष्यनिषे कोईएकही
समक्ष ज्ञानकी उत्पत्तिअर्थ प्रयत्न करेहै। औ
तिन प्रयत्नकरनेहारे अनेक सहस्र मुमुक्षुनिषे वी
कोईएकही मुज परमात्माकूं तत्त्वतें कहिये वास्तवदूपसें ज्ञानेहैं।। ७३॥

जे पुरुष कर्म वा उपासनारूप नौकाका आश्रय लेवेहें वे मोक्षरूप पारक नहीं पावेहें किंतु सर्गादिलोकुत्रं पार्वेहैं, कुर्म औ उपासनाके मताज्ञयायी केवलकर्म औं केवल्डपासना-द्वाराही मोक्षकी सिद्धिका वाद करेहें । परंतु वेदांत्यासुके महान्सिद्धांतसे वे वाद केवल-विपरीत हैं ॥ वेदांतमतमें कर्म औ उपासनाकृ मल्विक्षेपवान् चित्तोंकी छुद्धि ्औं खस्थता करनेहारे गिनिके मात्र तितने अंशमें ज्ञानप्राप्ति विपे सहायकारी मानेहें । परंतु तिनसेंविना मोक्ष न होवे अथवा वे मोक्षके साक्षात साधन हैं ऐसे मान्या नहीं है ॥ मोक्षका साक्षात्-साधन तो मात्र एकही संभवेहै औ सो ब्रह्म-ज्ञान है ॥ सर्वत्र ऐसा नियम है कि विरोधी-पदार्थके नाश करनेक् तिसका साक्षात् विरोधी पदार्थही समर्थ होवेहैं । जसं शीतलता केवल उप्णतासें दूरी होवेहै । अन्यथा होवे नहीं । तेसं अंधकार केवल प्रकाशके सद्धावसें दूरि होवेहैं । परंतु यज्ञ तप वलिदान किंवा अख़ुशस्त्रके प्रहार तिसक्तं दूरि करनैमें समर्थ होवैं नहीं । काहेतें ? अंधकारका साक्षात्विरोधी मात्र एक प्रकाश है।। यंधकी प्राप्ति अज्ञानसैं है । यातें तिस अज्ञानका विरोधी जो ज्ञान है । केवल तिसतैंही वंध नष्ट होनैक्कं योग्य है, परंतु कर्म वा उपासनासे गंधनिष्टत्ति कदाचित् वी होत्रे नहीं औ संभन्ने नहीं ।। श्रुतिमें वी केह्या

"तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पंथा विद्यतेऽयनाय"॥

अर्थः—तिस प्रत्यक् अभिन्नपरमात्माक्तं जानिके संसाररूप मृत्युक्तं उर्छ्यन करिके जाताहै, मोक्षके प्रति गमन अर्थ अन्यमार्ग नहीं है।।

इसी अर्थक् वेदांतशास्त्रों विषे अनेकखलों में विस्तारसे कथन कियाहे यातें इस अर्थकी अत्र समाप्तिअर्थ जगद्धुरु श्रीमच्छंकराचार्यकृत श्रीविवेकचूडामणिगत ५८ तां श्लोक अर्थसहित नीचे देतेहें॥

### ॥ श्लोकः ॥

न योगेन न सांख्येन कर्मणा नो न विद्यया । ब्रह्मात्मैकत्वबोधेन मोक्षः सिद्धचित नान्यथा ५८

अर्थः — योग, सांख्य, कर्म, औ विद्याकरि मोक्ष नहीं होवेहैं। किंतु मोक्ष तौ केवल ब्रह्मा-रमाकी एकताके ज्ञानकरिही सिद्ध होवेहै ॥ ५८॥

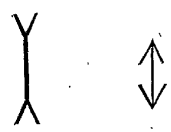
इस प्रमाणरूप श्लोकसैं वी उक्तसिद्धांत स्थापित है ॥

इसरीतिसैं मुमुक्षुजनोंकूं यह चित्र दर्शन-मात्रसैं वेदांतके, महान्सिद्धांतकूं सदा सरण करावेगा ॥

### ॥ भ्रांतिचित्र ॥

ग्रंथकी पींठगत एक चित्र औ जिल्द्के पृष्ठ-मागगत सात चित्र, ऐसैं सर्वमिलिके आठ-चित्र हैं ये साररूप भासनैहारे जगत्की असार रूपताके दृष्टांतनिमित्त धरेहैं । तिनका विस्तृ-तिविवेचन अब करेहैं:-

१ प्रथम चिन्नः-ग्रंथकी पींठऊपरि द्वित्रि-कोणाकारके नीचे प्रथम औ द्वितीयआकृतिके समान दोचित्र रखेहैं।



प्रथम आकृति.

द्वितीय आकृति.

उभयचित्रोंकी दोनूं सीधी मध्यरेवा यद्यपि समानपरिमाणकी हैं, तथापि तिनके अग्र भागविषे धरीहुई तिर्थक्रेपारूप उपाधिके मलसे भ्रांतिद्वारा वामचित्रकी मध्यरेवा दक्षिण-चित्र मध्यरेपासे घडी प्रतीत द्वोनहै। (जिल्द्के पृष्टभागगत सातचित्रः-)

२ द्वितीय चित्रः-ऊपरके भागमें दो स्थूल हरितवर्णरेपाओंके मध्ममें जो चित्र है, ति- ' सकी दो दीघेरेपा नीचेकी तृतीयआकृतिसदश

### क ख क

तृतीय आकृति.
प्रतीयमान होवेहै। किहये आदि अंतमें दोनं दीर्घ
रेपाका 'क' 'क' भाग संकोचित तथा मध्यका
'ख' भाग विकासित दृष्ट आवताहै। यातें वे
रेपा बाह्यवक्राकार प्रतीत होवेहैं। परंतु तैसी
हैं नहीं। किंतु सीधीही हैं। इस वार्ताकी
चक्षुरूप प्रत्यक्षप्रमाणसें सिद्धि करेहैं:—

जैसें कोई वाणक छोडनेके समयपर वाणकं लक्ष्यके साथि सांधताहै। तेसें उक्त ऊपरनीचेकी दो रेपाओंके आदिके साथि अंतकं लक्ष्यकिरके देखनेसें वे दोनं रेपा नीचेकी चतुर्थआकृतिसमान सीधीही दृष्ट आवैंगी।।

चतुर्थ आकृति

यातें 'क' 'क' भाग संकोचित औं 'ख' भाग विकासित दृष्ट आवताहै। सो मात्रश्रांति करिकेही दृष्ट आवताहै। प्रत्येक दीघरेषाके उपिर तथा नीचे जे अनुमानसें २८ छोटी टेढी-रेपा हैं वे उपाधिही इस श्रांतिका कारण है।।

३ तृतीय चित्रः—'क' औ 'ख' अक्षरयुक्त नीचेकी पंचमआकृतिसमान दो चित्र एक दूसरेके



पंचम आकृति

ऊपरि धरेहैं। ये उभयचित्र यद्यपि सर्वेत्रकारसें परिमाणमें समान हैं। तथापि 'ख' चित्र 'क' चित्रसें वडा मासताहै।।

इस असत्यप्रतीतिकां इतनाही कारण है कि 'ख' चित्रक्षं यत्किंचत् नहिर निकसता दिखायाहै॥ विपै 'ख' अक्षरयुक्त स्थूलरेपाके उपरि 'क' अक्षरयुक्त सुक्ष्मरेषा खडी करीहै । तिसमैं मूक्ष्मरेपा 'क', स्थूलरेपा 'ख' सें किंचित्लघु है तो बी दीर्घ भासतीहै ॥

यह आंति स्थूलसूक्ष्मताके संयोगसें औ सुक्ष्मरेपाकं खड़ी करी होनेतें उत्पन होवेहै।।

५ पंचम चित्रः-बरावर मध्यमैं पद्चक्रयुक्त एकआकृति है तिसका उपयोग ऐसा है कि:-ग्रंथकं सन्म्रख दक्षिणहस्तविषे धरिके वामसें दक्षिणकी तरफ त्वरासें लघुचकाकार फेरनै-करि वे पद्चक्र दक्षिणकी तरफ फिरते दृष्ट पहेंगे औ तिसी आकृतिके मध्यमें १२ दंतयुक्त जो रक्तचक है, सो पद्चकनसें कहिये वामकी तरफ फिरता देखनेमें आवेगा ॥

प्रज्वलितअग्निवाले काष्ट्रकं अमण करनैतें अलातका चक्र प्रतीत होवेहे । तिसमैं तीववेग अंतरालमैं प्रतीत रक्तवस्रूरूप कारणभूत है। तैसे यामें बी वेगही प्रधान- | यद्यपि नीचेकी दशमआकृतिसमान सीधीही हैं। कारण है ॥

६ षष्ट चित्र:-'क' 'ख' औ 'ग' रेपावाली नीचेकी पष्टआकृतिसमान चित्रमें प्रथमदृष्टिसँ



पष्ट आकृति.

'क' रेपा 'ख' रेपाके साथि नीचेकी सप्तम-आकृतिकी न्यांई संधिके योग्य दिखतीहै।



सप्तम आकृतिः

४ चतुर्थ चित्रः-उक्तचित्रकी दक्षिणदिशा- परंतु वास्तविक तौ नीचेकी अष्टमआकृतिकी



अप्टम आऋति.

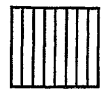
न्याई 'ग' रेपाके साथिही संधिक्तं प्राप्त है।। इस आंतिके उत्पन्न होनैमें मध्यका ज्याम-विभाग दृष्टिकं रोकनैद्वारा कारणभूत है।।

७ सप्तम चित्र:-उक्तचित्रके नीचेकी नवमआकृतिसद्य सप्तरेपावाला एक



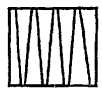
नवम आऋति.

चतुष्कोणचित्र है। ये सातही रेपां औ तिनोंके



दशम आकृति.

तथापि वे सर्वरेषा नीचेकी एकाद्यमआकृतिकी न्यांई क्रमानुसार ऊपर नीचे संकोचित-



एकादशम आकृति.

विकासित हुई भासतीहै।। यह विपरीतदर्शन छोटी टेढीरेपारूप उपाधिके अनुसंधानसें होवैहै ॥

८ अष्टमित्रः—सर्वसैं नीचे दो स्थूल हरितवर्णरेपाके मध्यमें द्वितीयचित्रके सहय आकृति रखीहै। तिसकी दोनं दीर्घरेपा यद्यपि सीधीही हैं, तथापि नीचेकी द्वादशमआकृति-

क स्व क

द्वादशम आकृति.

सद्य डितीयचित्रसें विपरीतवकाकार कहिये आंतरवकाकार प्रतीत होवेहें॥

या आंतिका कार्ण द्वितीयचित्रकी आंतिके कारण समानूही होनेतें इहां लिख्या नहीं ॥

उक्तसर्वभ्रांतिनविषै सुख्यकारण तौ यह है कि उपाधिके प्रतापसे प्रकाशके किरणों-का चक्षुकरि यथास्थित प्रहण नहीं होनेहैं ॥ प्रकाश औ दृष्टिकी आधुनिकिवद्या (Optics) के अनेकप्रंथ इंग्रेजीमापामें हैं । तिसतें तौ ऐसा सिद्ध होनेहें कि चक्षु वाह्यपदार्थों कं बाह्यस्थित देखती नहीं है, परंतु पदार्थिके मात्र प्रतिवित्रकं ग्रहण करतीहै । अर्थात् पदार्थोंका बहिरस्थितपना मात्र भ्रांतिकरिही भासताहै ॥ इसवात्तीकं स्पष्ट करनेनिमित्त एक पाथात्य-विद्वानकी उक्तिमैसें कञ्जक नीचे धरेहैं:—

"पुष्पका रंग, पक्षीका शन्द भी अन्नका खाद, ऐसे जे गुण पदार्थमें नहीं हैं वे गुण पदार्थमें मानिके जनसमूह कथन करेहैं। परंतु वे गुण मनोमान हैं ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ अवकाशिय पदार्थोकी स्थिति जैसे प्रतीत होतीहै, तैसे अपने देखतें नहीं हैं। इस बात्तीकृं मानना यद्यपि दुष्कर है तथापि इतना तो निर्दिनाद सिद्ध हुवाहै, कि परिमाण अनकाश भी अंतर (दूरपना) इन तीनोंकी कल्पना बाल्याबस्थामें कियेदुवे मानसिक्त्रयत्म औ शारीमक प्रयोगका परिणाम है॥ जब किसी जन्मां धपुरुपकृं शक्रकियासें दृष्टि प्राप्त होतीहै, तब तिसकृं सो दृष्टिमानसें पदार्थोका परस्पर-अंतर ज्ञात होता नहीं। किंतु समीप औ दूर स्थिरसर्व-पदार्थ तिसकी नक्षकृं समानसमीपतावाले भासतेहैं॥"

> ( केनतेट ता॰ २१ डिसेम्बर १८९९ पृष्ठ १५५८ ) इन सर्वेश्रांतिचित्रोंका सारार्थः—

सर्वमतिशरोमणि वेदांतसिद्धांतमें सत्यकी न्याई भासनेवाले इस जगत्कूं स्वप्नके नगरकी, रज्जुके सर्पकी औं जपरभूमिविषे दृश्यमान मिथ्याजलकी उपमा देवेहें।

स्वप्नविषे देखे नगरका औ रज्ज्जविषे माने सर्पका तो अनेक ग्रमुक्षुनक् अनुमन होनेहैं; परंतु मिध्याजलका अनुमन चहुतजनोंक् नहीं है। काहेतेंं? तिस आंतिके कारणस्प ऊपरभूमि-आदिक सर्वदेशविष प्राप्त नहीं हैं।।

वेदांतदास्त्रविषे यह मिथ्याजलका दष्टांत अत्यंतप्रवल असरकारक औ समानअंशवाला है। कारण कि जैसें ऊपरभूमिविषे वास्तविक जलका लेश नहीं है तौ वी जल प्रतीत होवै-है। औ ''सी मिंथ्याजल हैं" ऐसा निश्रय-ज्ञान हुने पीछे वी सो जलकी प्रतीति दूर होती नहीं । तेसे ब्रह्मरूप अधिष्ठानिये वास्तविक जगतुका लेश नहीं है तौ वी जगत् प्रतीत होनै है। औ ''यह मिथ्याजगत हैं" ऐसा ददनिश्रय हुवे पीछे वी सो जगत्प्रतीति दूर होती नहीं; परंतु जैसें ऊपरभूमिके जलका मिथ्यात्वनिश्रय सो जल पान करनेकी इच्छा जुत्पन होती नहीं, तैसे यह बसरूप अधिष्ठानमें जो जगत् प्रतीत होताहै, सो "मिथ्या है" ऐसा शास्त्र औं गुरुकुपासें दढनिश्रयुरूप वाध होयजावै । तौ इस मिध्याजगत्विपे अहंता-ममतादिक दुःखकी कारणभूत दृढआसक्तियां कचित वी उत्पन्न होवैं नहीं ॥

ये आंतिचित्र बी लघुरेपाक् दीर्घ, सीधी-रेपाक् वक्त औ स्थिरतावाले चक्रोंक गतिमान, ऐसे विपरीत दिखावेहें। इतनाही नहीं, परंतु यथार्थवात्तीके ज्ञान हुने पीछे बी सो पूर्वकी न्यांईही विपरीतदर्शन देवेहें। यातें मरुस्थलके जलके यथोचित चित्रितदर्शतमय हैं। औ तिस-द्वारा इस जगदाडंबरकी असारताके सारक हैं।।

अपरिप्रदर्शित किये वर्णेनसैं वाचक-वृंदक्कं निश्रय होवैगा कि श्रीविचारसागरकी यह पंचमाद्यति उत्तमोत्तम भईहे औ सो उत्त-मता संपादन करनैवास्ते केवळ ग्रम्रश्चजनोंका हितही लक्ष्यमें राखिके द्रव्य औ श्रमकी किंचित् वी गणना नहीं करीहै ॥

---प्रकाशक.



# ॥ श्रीविचारसागर॥

**ಾಬಾ** 

### ॥ पंचमावृत्ति ॥

### ॥ प्रसंगद्शेकानुक्रमणिका ॥

### ॥ प्रथमस्तरंगः ॥ १ ॥

### ॥ अनुबंध सामान्य निरूपण ॥

॥ १ ॥ वस्तुनिर्देशरूप मंगल ॥

॥ २--३ ॥ ग्रंथमहिमा ॥

॥ ४॥ अनुवंधनाम ॥

॥ ५-२३॥ अधिकारीवर्णन॥

५-१४ विवेक । वैराग । समादिपट्क । मुमुक्षता१५-१६ अंतरंग वहिरंग साधन-१८ श्रवण ।
मनन । निदिष्यासन-२१ वेदांतके एकदेशीका
मत ॥

॥ २४ ॥ संबंधवर्णन ॥

॥ २५॥ विपयवर्णन ॥

॥ २६--३२ ॥ प्रयोजनवर्णन ॥

२७-३२ प्रयोजनमें शंकासमाधान ॥

### ॥ द्वितीयस्तरंगः ॥ २ ॥

॥ अनुबंधविशेषनिरूपण ॥

॥ ३३-६०॥ अनुबंधखंडन ( पूर्वपक्ष )

॥ ३३–३८ अधिकारी खंडन ॥

३३-३६ कारणसहित जगत्निशृत्तिरूप मोक्षके
प्रथमअंशकी इच्छा वनै नहीं-३७ बद्धाप्राप्तिरूप
मोक्षके द्वितीयअंशकी इच्छा काहृकूं वनै नहीं-३८ वैराग्यादिक वी वनें नहीं ॥

# ३९-४४ विषय खंडन ॥ ३९-४४ जीव मदाकी एकता बनै नहीं

( ४१-४४ साक्षीका नानापना )

॥ ४५-५९ प्रयोजनखंडन ॥

४५ मिथ्यावंधकी सामग्री नहीं है-४६-५० अध्यास सामग्री (४७-४८ सखनसुके ज्ञान-जन्य संस्कार नहीं हैं-४९ प्रमातादिक दोपकी असिद्धि-५० ब्रह्मका 'निशेपरूपसें अज्ञान वनै नहीं )-५१ केवल कमेंसें मोक्षकी सिद्धि (एक-भविकवाद )-५९ वंधनिवृत्ति ज्ञानद्वारा प्रयका प्रयोजन नहीं ॥

॥ ६० ॥ संबंध खंडन ॥

### ॥ ६१-९३॥ अनुबंधन मंडन, (क्रमतें उत्तर)

॥ ६०-७१ ॥ अधिकारीमंडन ॥

--६१--६३ मोक्षके प्रथमअंशकी इच्छा वनैहै --६४--६५ मोक्षके द्वितीयअंशकी इच्छा वनैहै --६६--६८ प्रथके आरंभकी सफलता- ६९ पामर सो विषयी--७० जिज्ञासु--७९ प्रथमें जिज्ञासुकी प्रवृत्ति ॥

॥ ७२-७६॥ विषयमंडन ॥ १ ॥ ७७-९२॥ प्रयोजनमंडन ॥

> -- ७७-८४ कार्येभध्यास ( ७८-८२ सखबस्तु-जन्य ज्ञानके संस्कारका खंडन-८३ प्रमेयदोषका खंडन-८४ प्रमाता औ प्रमाण दोषका खडन) -- ८५-८६ कारणभध्यास ( अधिष्ठानके विशेष-रूपसे अध्यासका खंडन)-८७-९२ एकमविक वादका खंडन ॥

॥ ९३ ॥ संबंधमंडन ॥

### ॥ तृतीयस्तरंगः ॥३ ॥

### श्रीगुरुशिष्यलक्षण गुरुभक्तिफल-प्रकारनिरूपण ।

॥ ९४-९६ ॥ गुरुशिष्यलक्षण ॥ ९४ मंथारंमकी प्रतिज्ञा-९५ गुरुलक्षण-९६ शिष्य-लक्षण॥

॥ ९७-१०८ ॥ गुरुभक्तिफलप्रकार ॥

९७ गुरुभक्तिफल- ९८ ज्ञानीगुरुसें नेदभर्थपटन-श्रवणकी योग्यता- ९९ साषाग्रंथसें बी ज्ञान होते है- १०० जिज्ञामुक्तं सेनाकी कर्त्तव्यता- १०१-१०५ आचार्यसेनाप्रकार (१०२ तनसर्पण- १०३ मन-स्राण- १०४ घनसर्पण-- १०५ नाणीश्चर्पण)-१०६-१०८ शिष्यका गुरुसंनंधरें स्यवहार ॥

### ॥ चतुर्थस्तरंगः ॥ ४ ॥

### ॥ उत्तमाधिकारीउपदेशनिरूपण ॥

- १०९-१११॥ शुभसंतितराजा औ ताके तीनि पुत्रोंकी गाथा॥
- ॥ ११२ ॥ तीनि पुत्रोंका गृहसें निकसना औ गुरुसें मेटना॥
- ॥ ११३ ॥ तत्त्वदृष्टिकरि प्रश्न करनेकुं आज्ञाका मांगना औ गुरुकरि आज्ञाका देना ॥
- ॥ ११४ ॥ तरंबदप्रिकी मोक्षदच्छास्चक् विनति ॥
- ॥ ११५ गुरुका उत्तरः— (मोक्षइच्छाकी भ्रांतिजन्यतापूर्वक महावाक्यका उपदेश)॥
- ॥ ११६ ॥ प्रश्नः "मेरा आत्मा आनंदक्ष होवै तौ विषयसंवंघसें आनंदका आत्मा-विषे भाग नहीं हुवाचाहिये" ॥
- ॥ ११७ ॥ उत्तरः आत्मविमुखक् अंतर्भुख-वृत्तिमें आनंदका भान । विषयमें आनंद नहीं ॥
- ॥ ११८॥ प्रश्नः∽ "क्षानीकूं विषयकी इच्छा औ ताके संवंधर्से पूर्वरीतिसें सुखका भान होवेहै अथवा नहीं ?"

- ॥ ११९ ॥ उत्तरः- द्विविध आत्मविमुख हैं। विषयानंद स्वरूपानंदसें न्यारा नहीं॥
- ॥ १२० ॥ प्रश्नः- ''जन्मादिक दुःख कौनविषै है ?''
- ॥ १२१ ॥ उत्तरः-जन्मादिक दुःख कहूं नहीं ॥
- ॥ १२२ ॥ प्रश्नः- "दुःख कहं नहीं तो प्रत्यक्ष प्रतीत क्युं होवेहै ?"
- ॥ १२३॥ उत्तरः-- आत्माके अक्षानमें प्रतीति ॥ रज्जुसर्पका द्रष्टांत ॥
- ॥ १२४–१३० ॥ प्रक्षः- " रज्जुमें सर्प केसें भासेहै ?"

१२५-१३० प्रश्नअभिप्राय (१२६ असत्त्व्याति— १२७ आत्मख्याति— १२८-१२९ अन्यथाख्याति— १३० अख्याति । उक्त तीनि ख्यातिनका खंडन )॥

॥ १३१-१४६ ॥ उत्तरः १३१—१३२
 अख्यातिखंडन ॥ १३३-१४६ अनिर्वचनीय
 ख्याति ॥

१३४ अमस्थलमें सपीदिक विषय भी तिनका ज्ञान एकही समय उत्पन्नलीन होते हैं। सो साक्षीआस्य है—१३५ रज्जुमें सप भी ताका ज्ञान अविद्याका परिणाम भी चेतनका विवर्त है—१३६ रज्जु भी अंतःकरणउपहितचेतन अधिष्ठान है। रज्जु नहीं॥ सप भी ताके ज्ञानकी रज्जुज्ञानमें निष्टृति—१३७ द्यांकाः— रज्जुज्ञानमें सपीनवृत्ति वने नहीं—१३८ समाधानः— रज्जुज्ञानही सप्अधिष्ठानका ज्ञान है—१३९ रज्जुज्ञानतें सप्जानकी निष्टृति वने नहीं—१३९ रज्जुज्ञानतें सप्जानकी निष्टृति वने नहीं—१३९ निष्टृति होवेहे—१४३ रज्जुज्ञानसमय साक्षीका भान होवेहे—१४४ सर्वित्रपुटीज्ञानमें साक्षीका ज्ञान होवेहे—१४५—१४६ सप्या औ ताके ज्ञानका अधिष्ठान साक्षी है।।

- ॥ १४७॥ प्रश्नः- ''अपारमिध्याजगत्का आधार औ अधिष्ठान कौन है ? ''
- ॥ १४८-१४९ ॥ उत्तरः- १४८ मिथ्याजगत्का आघार औ अधिष्ठान तूं है ॥

१४९ आत्माका सामान्यरूप आधार औं विशेषरूप अधिष्ठान है।

- ॥ १५० ॥ प्रक्षः- ''जगतद्वष्टा आत्मासं भिन्न ॥ १७७-१८३ ॥ उत्तरः--क्छा चाहिये "॥
- ॥ १५१-१५२ ॥ उत्तरः- १५१ सारे कल्पितका अधिष्टानहीं द्रष्टा है॥

१५२ मिथ्यासंसारके निष्टतिकी चाह बने नहीं॥

- ॥ १५३ ॥ "जन्मादिकसंसार दुःसका हेत् है। यातें ताकी निवृत्तिका उपाय बतायो "॥
- ॥ १५४-१५५ ॥ उत्तरः १५४ आत्माके अज्ञानतें जगत्की प्रतीति होर्वेह, ताकी तिवृत्तिके उपायशानका स्वरूप ॥

९५५ अज्ञानका नाश केवलशानसे हैं, कर्मडपासना-सें नहीं ॥

- ॥ १५६ ॥ उक्तअर्थकं अनुवादपूर्वक वस्यमाण-शंकाका सूचन ॥
- ॥ १५७॥ शंकाः- "ब्रह्म औ मेरा यातें तिनसं मेरी परस्परविरुद्ध हैं। एकता बने नहीं "॥
- ॥ १५८ ॥ अन्यशंकाः- पक्षीरूपतासँ विलक्षण जीवब्रह्मकी एकतासें कर्मउपासनका प्रति-पादक वेद निष्फल होवेगा"।
- ॥ १५९-१७२ ॥ समाधानः- अंक १५७ गत शंकाका समाधान॥

१५९--१६३ चारिआकारा ( १६० घटाकारा-- १६१ जलाकाश- १६२ मेपाकाश- १६३ महाकाश)-१६४--१७२ चारिवंतन ( १६५ क्टस्थ- १६६--१७० जीव (१६७ स्फटिक पुष्पदृष्टांत- १६८-१६५ गमनागमन कुटस्थविथे नहीं-- ३७० जीवका और-खह्म ) १७१ ईश-- १७२ ब्रह्म ) ॥

॥ १७३-१७५ ॥ समाधानः अंक १५८ गत-शंकाका समाधान ॥

> १७३ फूटस्थ प्रकाशमान है औं आभास भोगे है--१७४ साभास कर्म कैरेंहे जी फल वेवेंहैं। चेतन नहीं- १७५ जीवब्रहाके लक्ष्यअर्थका अमेद है।।

॥ १७६ ॥ प्रश्नः-- " अर्ह अस " यह शान किसकं होवेहे ।"

- १७७ -१७८ आभासकी सप्तअवस्था— १७९ अङ्गान र्था भावरणसहप-- १८० भ्रांति-- १८१ परोक्ष औ भपरोक्षक्षान-- १८२ आंतिनाश-- १८३ हपेखरूप ॥
- ॥ ६८४ ॥ प्रश्नः- "ब्रह्मसें भिन्न आभासकें में ब्रह्म" यह ज्ञान मिथ्या होवेगा (अंक १७६ गतप्रक्षका गृहअभिप्राय॥
- ॥ १८५ ॥उत्तरः-- , "अहं" शब्दके दोअर्थ । तिनमें महास मुख्यसामानाधिकरण्य कुटस्थका आं आभासका वाधसामानाधिकरण्य ॥
- ॥ १८६ ॥ प्रश्नः- "अहंबृत्तिविषै क्रूटस्थ और आभासका भान क्रमसें अथवा क्रमविना हेविंह ?॥
- ॥ १८७-२०५॥ उत्तरः- १८७ एकही साक्षीका औं आभासका भान होवेहैं ॥

१८८ शंका:--अज्ञानका आध्य औ विषय चेतन र्ध-- १८९-१९० समाधान-बाहिरके पदार्थविंव पृत्ति औं आभास दोनुंबांका उपयोग है । तिसर्विप अञ्चानआवृतघटका उदाहरण- १९१--१९६ प्रमाण निरूपण-( १९१ प्रत्यक्षप्रमाण-- १९२ शतुमान-प्रमाण-- १९३ शब्दप्रमाण-- १९४ उपमानप्रमाण-१९५ अर्थापतिप्रमाण - १९६ अनुपरुच्धिप्रमाण ) -१९७ प्रमाण भी प्रमाज्ञानका लक्षण-- १९८--१९९ स्गृतिहान थीं पर्प्रमाके विचारपूर्वक लक्षण-- २०० प्रमाता, प्रमाण, प्रमिति की प्रमेय चेतन- २०१ धन व्छेदवादकी रीतिसे प्रमाता की साक्षीसहित विशेषण भी उपाधिका स्क्षण--२०२ सामासवादकी रीतिसे जीव औ साक्षीआदिकका लक्षण्-- २०३ आभासवादकी श्रेष्ठता-- २०४ अंतः-करणमें विविध प्रकाश हैं। यातें सोई प्रमाता है। अन्य नहीं-- २०५ प्रमाताआदिक चारि चेतनका खरूप ॥

॥ २०६-२१० ॥ प्रश्नः- २०६ "इंद्रियसंवंध-विना 'अद्वरा' यह बान प्रत्यक्ष केसे वने ?-"

२०७ वहाकुं नेत्रकी अविषयता (रामफुष्णादिकनके शरीर मदा नहीं )-- २०८ - प्रदाकूं स्वचाइंदियकी अविषयता-- १०९ महाकूं रसना प्राण शै। श्रोत्र-इंदियकी अविषयता - २१० महाकू कर्महेंद्रियकी भविषयता ॥ . . . . .

॥ २११-११२ ॥ उत्तरः- ( अंक २०६-२१० गतप्रश्नका )- २११ 'इंद्रियसंबंधविना प्रत्यक्ष-ज्ञान होवै नहीं" यह नियम नहीं ॥

२११ सुखदुः खकी साक्षीभास्यता— २१२ प्रझका झान प्रत्यक्ष संभवेहै ॥ तत्त्वदृष्टिकूं मेदभमका अंत ॥

### पंचमस्तरंगः ॥ ५ ॥

॥ श्रीगुरुवेदादिञ्यावहारिकप्रतिपादन

॥ २१३--२७६ ॥

।) मध्यमाधिकारी साधननिरूपण

।। २७७-३०३ ॥

॥ २१२ ॥ अद्दृष्टिका प्रश्नः " वेदगुरु सत्य होवें वा मिण्या होवें दोनूं रीतिसें वेदगुरुतें अद्वैतज्ञान वने नहीं " ॥

॥ २१४-२३६ ॥ उत्तरः-

२१४ शंकरमतकी प्रमाणता- २१५ मेदबादकी अप्रमाणता-२१६ भेदवादका-तिरस्कार- २१७--२२८ राजाके मंत्री भर्छुकी कथा (२१७ मर्छुका तपस्वी होना- २१८ नारीनिंदा- २१९ भर्छुके वैराग्यका कथन–२२० राजासैं लेके ब्रह्मापर्यत सर्वेष्ठुख एकांतमें होवेहै-२२१ युत्रतिसंगसें दुःख २२२ युवतिसंगसें धनविगार-२२३ युवतिसंगसें धर्मविगार- २२४ युवतिसंगसें विंदुनाश-२२५ पुत्रसंगसें दुःख-२२६ धनसंगसें दुःख- २२७ राजा-कूं भर्हुमें प्रेत्युद्धि होनी औ राजाका भागना-२२८ अंक २२७ उक्त दर्शतकूं सिद्धांतमें जोडना ॥ मेदवादकी धिक्कारपूर्वक खाज्यता )-२२९ मिथ्या-दुःखका मिथ्यासें नाश । एकभूपकुं खप्नकी प्राप्ति । तिसकूं गादरीकरि दु:खका होना औ मिथ्यानै वसें मिटना-२३० अंक २२९ उक्त प्रसंगकी टीका-२३१ मरस्थलके जल भी प्यासमें सत्ताका भेद- २३२ समसत्ताकी आपसमें साधकवाधकता- २३३-२३५ तीनिसत्ता ( २३४ व्यावहारिकसत्ता-- २३५ पार-मार्थिकसत्ता )-२३६ वेदगुरु औ संसारदुः खकी व्याबहारिकसत्ता.है ।- यातें तिनके मबदुःखका नाश बनैहै ॥

॥ २३७॥ शंकाः— " शुक्तिरूपाआदिकका ब्रह्मः ज्ञानमिनाहि नाध औ संसारद्वः खका ब्रह्मः ज्ञानसे अनंतर वाध । यह भेद कौन हेतुसें राखौहो ? "

॥ २३८ ॥ समाधानः जाके ज्ञानसें जो उपजै तिसका ताके ज्ञानसें वाध होवेहै ।

॥ २३९ ॥ प्रश्नः—ब्रह्मके अज्ञानसे संसार कौन क्रमते उपजेहे ?"

॥ २४०-३७१ ॥ उत्तरः---

२४० खप्रसमान विनाकमतें जगत्का आसना-२४१ सूत्रकारभाष्यकारका श्रुतिवचनसे जगत्-**उत्पत्ति कथनका अभिप्राय--२४२ प्रसंगर्से मायाख-**रूपप्रतिपादन- २४३ अज्ञानकी खाश्रयता औ स्त-विषयता-२४४ उक्तअर्थमें वाचस्पतिका मत-२४५ वाचरपतिके मतकी असमीचीनता औ अज्ञानकी एकता- २४६ स्वाश्रयस्वविपयपक्षका अंगीकार-२४७ एकअज्ञानपक्षमें वंधमोक्षकी व्यवस्था ॥ सर्वप्रक्रियाकी श्रेष्टतापूर्वक मायाका नामभेद्सें खरूप- २४८ प्रसंगसें ईश्वरका खरूप ॥ द्विनिध-कारणका लक्षण- २४९ जगत्का उपादान औ निमित्तकारण ईश्वर है- २५० जीवका खरूप- २५१ ईश्वरमें विषमदृष्टि और ऋरता नहीं-२५२ जीवनके भोगनिमित्त ईश्वरकूं जगत्के उपजावनैकी इच्छा-२५३--२५७ सुक्ष्मसृष्टिनिरूपण ( २५३ पंचभूत औ तिनके गुणनकी उत्पत्ति- २५४ अंतःकरणकी चारिमेदसहित उत्पत्ति- २५५ प्राणकी पंचमेद-सहित उत्पत्ति - २५६ ज्ञानेंद्रिय औ कर्मेंद्रिय-की उत्पत्ति )- २५८-२५९ पंचीकरण ( २५८ पंची-करणप्रकार- २५९ स्थूलब्रह्मांडादिककी उत्पत्ति )-२६०-२७१ आत्मविवेक अथवा पंचकोशिववेक ( २६० पंचकोश औ तिनकरि आत्माका आच्छादन करना-२६१ विरोचनका सिद्धांत- २६२ इंद्रिय-आत्मवादीका मत [इंद्रियक्षात्मा]-२२३ हिरण्य-गर्भके उपासकका मत [ प्राणभाव्या ]- २६४ मन-.आस्मवादीका सत [ मनआत्मा]- २६५ विज्ञान-वादीबौद्धका मत [ब्रद्धिशात्मा]- २६६ भट्टका मत [ आनंदमयकोशभातमा ]- २६७ माध्यमिक-वौधका मत [ आनंदमयकोशआत्मा ]- २६८ प्रभाकर भी नैयायिकका मत [ आनंदमयकोश-आत्मा :- २६९ जीवका पंचकोशकी न्यांई ईश्वरके पंचकोशनसे ताके खरूपका आच्छाइन-२७० पंच-कोशविवेकका प्रकार २५१ महावाक्यके अर्थका इपेदेश ) ॥

॥ २७२ ॥ प्रश्नः आत्मा पुण्यपाप करेहै ।
 सुखदुःख भोगेहैं। यातें ताकी ब्रह्मसें एकता
 वनै नहीं ॥

### ॥ २७३-३०३ ॥ उत्तरः---

२७३ अकर्ताअभोक्ता औ नित्यमुक्तभात्माका सदा त्रद्वारी अभेदः २०४ जीवन्मुक्तका निधय । नेदांत-श्रवणका फल. २७५ धानी की अज्ञानीका चिह् ( अक्तिव्य की कर्तन्य. ) २७६ गोप्यतत्त्वका उप-देश. २७७--२८० सर्याचेतन ( २७७ सर्वेप्रपंचकी ईश्वरहणता. २७८ सारीसूक्ष्मसृष्टिकी रार्वअनारमपदार्थनका भूतरूपता. २७९ ग्रहाविषे लयचितन. २८० ध्यान औ शानका भेद ॥ अहंग्रहध्यान. ) २८१-३०३ प्रणवकी उपासना (२८१ प्रणवका अहंप्रह्ण्यान २८२ निर्धेण औ फलसहित सगुणप्रणवकी उपासनाका २८३ निर्गुणस्य प्रणवडपासनाके प्रकारका प्रारंभ. २८४ खोंकार भी ब्रह्मका अभेद. २८५ चारि-पादनके कथनपूर्वक आत्माका त्रदासे औं विश्वका ्विराट्सें अभेद् ॥ विराट्विश्वके सप्तशंग औं उनीस-मुख. २८६ चतुर्दशशिपुटी. २८७ विश्व विराह आं अकारका अमेदर्चितन. २८८ विश्व श्री तेज-सकी विलक्षणता. २८९ तेजस हिरण्यगर्भ अभेद्धितन. २५० प्राप्त इंश्वर औ मकारका अमेद ॥ प्राश्चके विशेषण. २९१ वास्तव-विश्वभादिक तीनुंकी एकता ॥ तुरीयका इश्वरसाधीरी अमेद. २९२ दॉसहपवाले ऑकार जी आत्माका मात्रा औ पादइपसे अभेदनितन. २९३ लयचितन-का अनुवाद ( एकएकमात्राह्म विश्वभादिककी 👭 अन्यमात्रारूपताः ) २९४ औकारचितनमें परम-इंसका अधिकार. २९५-२९६ ऑकारके ध्यान-वाहेकूं कल. २९७ ब्रह्मलोकके मार्गका कम. २९८ सायुज्यमोक्षका वर्णन. २९९ ऑकारके अहंप्रद-ध्यानते महालोककी प्राप्तिका नियम. ३०० उत्तरा-यणमार्गसे ब्रह्मलोकसें गयेकुं फेरी संसारकी अन्नाप्ति भी ज्ञानद्वारा मोक्षकी प्राप्ति. ३०९ हिरण्य-गर्भवासीकूं असंगनिविकारत्रहारूप आत्माका भान होवहै। तामें कारण, ३०२ ॐ ओ महाबाध्यके अर्थकी एकता.३०३ निर्गुणउपासनाके अनधिकारीकृं कर्त्तव्य ) ॥

### ॥ पष्टस्तरंगः ॥ ६ ॥ वेदादिसाधनमिथ्यावर्णनम् ।

॥ श्रीगुरुवेदादिसाधनमिथ्यावर्णनम् ॥

॥ ३०४॥ उपोद्धात ॥

॥ ३०५-३०६ ॥ तर्कदृष्टिके प्रश्नः- ३०५ स्वप्त-दृष्टांतसं जागृतपदार्थ मिथ्या संभवे नहीं, ३०६ स्वप्त मिथ्या नहीं॥

॥ ३०७-३२८॥ उत्तरः—

३०७ जागृत्के पदार्थनकी खामे स्मृति नहीं. २०८ खप्रम लिंगशरीर बाहिर जायके जागृतके पदार्थोक्तं देराता नहीं. ३०९-३२८ सिद्धांतः-जागृतस्वप्नकी तुल्यता ॥ (३०९ सारात्रिवृटी समाज सप्तमं उपजेहै. ३१० शंका:-जागृतकी न्यांई उत्पत्तिवाले होनेतें खप्नके पदार्थ सत्य हुये-चाहिये. ३११ समाधानः-स्वप्तपदार्थ सामग्रीविना उपर्नि ताते मिथ्या है. ३१२-३१८ त्रिविधसत्ता-पक्षतं विरुक्षण जागृतखप्रकी दोसत्ताके मानैतं सविरुक्षणता [उक्तअर्थने शंकासमाधान ॥ दो-प्रकारकी निष्टति ॥ तीनप्रकारकी सत्ता.] ३१९-२२१ वदाकी कारणता देशकालमें प्रतीत हो**ने**हैं। इत्यादिग्शरुमें अन्यथास्यातिका अंगीकार [उक्त-अर्थमें शेकासमाधान. ] ३२२ जागृतप्रपंच सामग्री-विना होवेह । याते खप्रसमान मिथ्या है. ३२३-**२२४ जागृतके पदार्थ ज्ञानके सायिही उत्पन्न** होवेंदें। याते दूसरीजागृतमें रह नहीं [ वेदका गृद सिद्धांत. ] ३२५-३२७ जागृतके पदार्थनका परस्परकार्यकारणभाव नहीं ि सृष्टिप्रतिपादनमें ध्रुतिका अभिन्नाय नहीं. ] ३२८ दृष्टिसृष्टिवादका अंगीकार ) ॥

३२९ ॥ प्रश्नः—स्वप्तकी न्यांई स्त्रस्पकाल स्थायी संसार होवे तो अनादिकालका वंध नहीं होवेहे ॥ वंधनिवृत्तिरूप मोक्षके निमित्त श्रवणादिक साधन निष्कल होवेंगे ॥

### ॥ अगृधदेवका स्वप्त ॥ ३३०-४५२ ॥

॥ ३३०—३३८ उत्तरः—

३२०-३२१ अगुध्देवकूं स्वप्नकी प्रतीति. ३३२ अगुमदेवका सप्नमें गुरुसें मिलाप. ३३३-३३८ मिथ्याधाचार्यका मिथ्याबिष्यकूं मिथ्यासंस्कृतप्रंथसें उपदेशादि (३३५ निर्गुणवस्तुनिर्देशस्पादिमंगल. ३३६-३३८ वेदांतशास्त्रकर्ताधाचार्यनमस्कार [प्रयूत्ति-नियृत्तिरूप वेदवाक्यमें सूज्ञजाल पुष्प सौ वृक्षनसें स्पक ) ] ॥ ॥ ३३९ ॥ अगृधदेवके प्रश्नः—

१ "में कौन हं ?"

२ "संसारका कर्ता कौन है ?"

३ "मुक्तिका हेतु ज्ञान है अथवा कर्म है अथवा उपासना है अथवा दो हैं?"

॥ ३४०--३६९ ॥ १ " मैं कौन हूं " याका उत्तरः—

३४० आत्मा संघातका साक्षी है. २४१--२५४ आत्मा सुखदुःखादिधर्मसें रहित व्यापक एक है सांख्यमतका औ त्रिविधन्यायमतका कथन भो खंडन. ३५५ आत्मा सत् है. २५६-२५९ आत्मा चित् है. २६०--२६२ आत्मा आनंदछ्य है. २६४--२६५ सचिदानंद परस्पर मिन्न नहीं. ३६५--३६८ ब्रह्मछ्प आत्मा अजन्मा है. ३६९ आत्मा असंग है॥

॥ ३७०--३७४॥ " संसारका कत्ती कौन है ? " याका उत्तरः—

> ३०० जगत्का कत्ती ईश्वर है. ३०१--३०२ ईश्वर सर्वेज्ञ सर्वेज्ञिकान् स्त्री खतंत्र है. ३०३ ईश्वर व्यापक सा निस्स है. ३०४ ईश्वर सी जीवका सक्रपसे मेद नहीं ।।

॥ ३७५-४०६ ॥ ३ " मुक्तिका हेतु कौन ?" थाका उत्तरः—

> ३७५ मुक्तिका हेतु ज्ञान है. ३७६--३७९ कर्मओं उपासना मुक्तिके हेतु नहीं. ३८०--३८३ आक्षेपः--कर्म भी उपासना ज्ञानके औं मौक्षके हेतु हैं. ३८४-३८६ कर्मडपासनासें ज्ञानका विरोध है. ३८७--३९० ज्ञानमें कमेलपासनाकी अपेक्षा नहीं. ३९९ ६र्मरुपासनातैं ज्ञानकी रक्षा होवै नहीं. ३९२~३९३ ज्ञानकूं पाप औ चंचलताके अभावतें कर्म औ उपासनाका उपयोग नहीं. ३९४ ज्ञानिनके प्रारब्धकी विरुक्षणता औं तिनकी जीवन्म्रक्तिके सुखअर्थ वी उपासनामें अप्रवृत्ति. ३९५--३९६ हत-अदृढज्ञानी औ उत्तममंदजिज्ञासुकुं कुर्मद्रपासनार्से अधिकार नहीं. ३९७--३९९ दढवोधके कमेंडवा-सना विरोधी नहीं । परंतु मंदबोधके विरोधी हैं. ४०० उक्तअर्थ सर्ववेदका सार है. ४०९ भाषाकी संप्रदाय. ४०२-४०४ उक्तअर्थका संग्रह. ४०५--४०६ अन्यप्रकारसैं मोक्षका साधन ज्ञान है। यह कथन 🏗

॥ ४०७-४०९ ॥ स्रक्षणा तीनित्रकारकी हैं॥ ॥ ४१०-४२७ ॥ शक्तिनिरूपण ॥

४१० न्यायरीतिसँ शक्तिविरुक्षण, ४११ अथ खरीतिशक्तिरुक्षण, ४१२ प्रश्नः-वर्णसमुदायसँ ज्दी शक्ति
नहीं। यातें इश्वरहच्छा शक्ति है. ४१३--४२७ गतप्रश्नका उत्तर (४१३--४१४ सिद्धांतरीतिसें अप्रि.
आदिक्रमें दाहादिकार्यकी सामर्थ्येष्ठ्य शक्तिका
प्रतिपादन, ४१५--४२७ अन्यमतकी शक्तिका खंडन
[ ४१६ वैयाकरणरीतिशक्तिरुक्षण, ४१७--४१९
वैयाकरणरीतिकी शक्तिका खंडन, ४१९--४२१ महरीतिशक्तिरुक्षण, ४२२--४२७ महमतकी शक्तिका
खंडन ])

॥ ४२८ ॥ शक्यका लक्षण ॥

॥ ४२९ ॥ लक्ष्यअर्थ औं लक्षणाका सामान्य-रूप ॥

॥ ४३०-४३२ ॥ जहति अजहति औ भाग-त्यागळक्षणाका लक्षण ॥

॥ ४३३-४४९॥ महावाक्यनमें लक्षणा॥

४३३ "तत्" पदका वाच्यअर्थ. ४३४ "त्वं" पद-वाच्यनिरूपण. ४३५ वाच्यभर्थसें एकताकां विरोध औ लक्षणाकी कर्तेव्यता. ४३६ महावाक्यमें जहतिका असंभन ४३७ महावाक्यमें अजहतिका असंभन महाबाक्यमें भागत्यागका 358 अंगीकार. ४३९-४४३ जीवईश्वरके खरूपमें पंचदशीकार तथा विवरणकारादिकका मत ( आभास प्रदिविव अवच्छेदवाद. ) ४४४ उक्तअर्थसंप्रह. ४४५ प्रश्न:-दोनूंपदनमें लक्षणा मानना निष्पल है. ४४६--४४९ गतप्रश्नका उत्तर. (४४६--दोन्यूवदनमें लक्षणा सफल है.४४७ ईशवाचकपदमें लक्षणा है। याका उत्तर. ४४८ जीववाचकपदमें छक्षणा है। याका उत्तर, ४४९ दोनूंपदनमें सक्षणा औ ओत्-श्रोतभाव.)

॥ ४५० ॥ अंक ३३३ उक्त व्रंथकी समाप्ति ॥ ॥ ४५१ ॥ प्रश्नः-अर्थसहित् व्रंथ पढा तौ वो मन दुःखका मूळ भासताहै ॥

॥ ४५२ ॥ वनका नाशक हेतु यही (उक्त) है॥ अगृधदेवके स्वमकी समाप्ति (नाश)॥

॥ ४५३॥ मिथ्यागुरुदेवर्ते अज्ञानजन्य मिथ्या-जगत्का परिहार हौवेहै ॥

### ॥ सप्तमस्तरंगः ॥ ७ ॥

### ॥ जीवन्मुक्तिविदेहमुक्तिवर्णनम् ॥

॥ ४५४ ॥ ज्ञानीके व्यवहारमें नियम नहीं ॥ ॥ ४५५-४७३ ॥ आक्षेपः-ज्ञानीके व्यवहारमें नियम हैं ॥

॥ ४७४-४७८॥ समाधानः-अंक ४५५-४७३ गत आक्षेपका समाधान॥

> ४०४-ग्रानी निरंकुश है ॥ प्रारम्परें व्यवदारसिद्ध. ४०५ ज्ञानीकूं विदेहमोक्षलाग वा परलोककी इच्छा होवे नहीं. ४०६ ज्ञानीकी मंदप्रारच्यरें जीवन्मुक्तिसुसकी विरोधि प्रगृति. ४००-४०८ ज्ञानीके व्यवदारका अनियम ॥

- ॥ ४७९-४८० ॥ तत्त्वदिष्ठका देशादिअपेक्षा-रित देहपात ॥
- ॥ ४८१ ॥ अदिष्का देशादिअपेक्षासिहत देहपात ॥
- ॥ ४८२-४९८ ॥ तर्कटिष्टका निश्चय ॥ विद्याके अष्टादशमस्यान ॥

४८२ सर्वशासनकूं ब्रह्मज्ञानकी हेतुता. ४८३ विद्यां अष्टादशप्रस्थान. ४८४ चारिचेदका ब्रह्मग्रानमें तात्पर्य. ४८५ चारिचेदका ब्रह्मानमें तात्पर्य. ४८६ चारिचेदके षट्अंगनका अर्धसहित प्रयोजन. ४८७ अष्टादशपुराण तथा उपपुराणका अर्थ. ४८८ न्याय औ वेशेपिकसूत्रनका फल-४८९ धर्मगीमांसा औ ब्रह्मगीमांसा मेदतें दोगीमांसा

भी संकर्षणकांडका फल. ४९० स्पृतिआदिक्रयंथनके कत्तां भी प्रयोजन. ४९१ सांच्यशालका फल- ४९२ योगशालका फल- भी शारीरकडिकसें अविरोध. ४९३ पांचरात्र भी पाशुपततंत्रभादिकका फल. ४९४ शेवयंथादिकनका फल भी वाममार्ग. ४९५ नास्तिकमत. ४९६ साहिस्थादिकके तात्र्यपूर्वक तर्कदृष्टिका सारप्राहीनिथय. ४९७ तर्कदृष्टिका एकविद्वान्सें मिलाप. ४९८ शानीकूं इंच्छाका संभव भी इच्छाके भभावका अभिप्राय ॥

### ॥ ४९९--५०८ ॥ छुभसंततिराजाका प्रसंग ॥

५०० शुभसंतितिका पंडितोंसे प्रश्नः—"ऐसा कीन देव है, जो सोच नहीं, किंतु जागताहे?" ५०१ विष्णुडपासकका उत्तर. ५०२ शिवसेवकका उत्तर. ५०२ शिवसेवकका उत्तर. ५०२ शेवसेवकका उत्तर. ५०३ गणेशपूजकका उत्तर. ५०४ देवीभक्तका उत्तर. ५०६ उक्तमतके का उत्तर. ५०५ सूर्यभक्तका उत्तर. ५०६ उक्तमतके का उत्तर. ५०५ सूर्यभक्तका उत्तर. ५०६ उक्तमतके पर-स्परिवक्ता. ५०८ तकेंद्रष्टिका पितासे मिलाप ॥

॥ ५०९-५२४ ॥ तर्करृष्टिका पिताप्रति उपदेश ॥

५०९ कारणक्षकी उपासता है। कार्यक्षकी निकुष्टता. ५१० पुराणडफासुति भी निंदाके करनैमें व्यासका भिमाय. ५११ पांचदेवनके उपासनकूं सम (प्रदालोक) फलप्राप्ति. ५१२ एकपरमात्मामें नानानामक्ष्य संभवेदें. ५१३-५१४ सारे पुराणका कारण भी कार्य प्रदाले उपासनाकी कमते उपादेयता भी देयतामें तात्पर्य है. ५१५-५१६ मृतिप्रतिपादनका अमिप्राय. ५१७ भाकारमें भाजहवाले शैवा-दिककूं खेदकी प्राप्ति. ५१८-५२० उत्तरमीमांसाकी प्रमाणता। भीरनकी अप्रमाणता. ५२१-५२२ अन्य शासनकी खाज्यतामें द्यांत भी हेतु. ५२३--५२४ राजाका मृत्यु भी व्रद्मलोककी प्राप्ति॥

॥ ५२५ ॥ तर्कदृष्टिका देहपात औ परमात्मासँ अभेद ॥

॥ ५२६ ॥ इस भाषात्रंथके रचनेका प्रयोजन ॥ कल-४८९ धर्म-मेदतें दोगीमांसा ॥ ५२७॥ मंगलाचरणपूर्वक ग्रन्थकी समाप्ति ॥

॥ इति श्रीविचारसागरकी प्रसंगदर्शक अनुऋमणिका ॥

ş

8

### मंगलाचरणम् । [अनुष्टुप् छंदः ]

चैतन्यं शाश्वतं शांतं व्योमातीतं निरंजनम् ।
नाद्विंदुकलातीतं तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥
सर्वश्रुतिशिरोर्त्तविराजितपदां जुजम् ।
वेदांतां जुजमातण्डस्तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥
अज्ञानतिमिरां घस्य ज्ञानां जनशलक्या ।
चश्लक्तमीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥
गुरुर्त्रवा गुरुर्विं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥
गुरुर्त्रव परं ज्ञव्य तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥
ध्यानमूलं गुरोर्म् चिंः पूजामूलं गुरोः पदम् ।
मंत्रमूलं गुरोर्म् चिंः पूजामूलं गुरोः कृपा ॥
अखंडमंडलाकारं व्याप्तं येन चराचरम् ।
तत्पदं द्रितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥

न गुरोरधिकं तत्त्वं न गुरोरधिकं परम् ।
गुरोः परतरं नास्ति तस्मात् संपूज्यते गुरुः ॥ ७
अखंडानंदवोधाय शिष्यसंतापहारिणे ।
सिचदानंदरूपाय रामाय गुरवे नमः ॥ ८
अज्ञानमूलहरणं जन्मकर्मनिवारणम् ।
ज्ञानवैराग्यसिद्धचर्थं गुरुपादोदकं पिवेत् ॥ ९

### [ मंदाकांता छंदः ]

त्रह्मानंदं परमसुखदं केवलं ज्ञानमूर्ति

५ इंद्रातीतं गगनसद्भं तत्त्वमस्यादिलक्ष्यम् ॥

एकं नित्यं विमलमचलं सर्वधीसाक्षिभूतं

६ मावातीतं त्रिगुणरहितं सद्वुरं तं नमामि ॥ १०

॥ इति ग्रुरुस्तुतिः ॥



# ॥ श्रीवृत्तिरत्नावली ॥

् <sub>अर्थात्</sub> श्रीवृत्तिप्रभाकरसार ।

॥ प्रसंगदर्शकानुऋमणिका ॥

॥ प्रथमरल ॥ १ ॥

# सकारणसभेद वृत्तिस्वरूपनिरूपण ॥ १—२४ ॥ १ वृत्तिके सामान्यस्थलका निर्णय ... ... ... ... ... ... ... १-९ २ वृत्तिके भेदका निरूपण ... ... ... ... ... ... १०-१७ ३ प्रमा सौ सप्रमाकी संस्था सर् कारण ... ... ... ... ... १८-२४

ţ,

| ॥ द्वितीयरत्न ॥ २ ॥                                                            | •               |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--|--|--|--|--|--|
| ॥ १ ॥ प्रत्यक्षप्रमाणनिरूपण ॥ २५-८८ ॥                                          |                 |  |  |  |  |  |  |
| ४ पर्प्रमाणोंके नाम रुक्षण भा मतभेदर्ग स्वीकार                                 | 54-50           |  |  |  |  |  |  |
| ५ प्रसंद्रमण शा प्रमाके सहपका निर्णय                                           | ' २८-३५         |  |  |  |  |  |  |
| ६ शंकासमाधानपूर्वेक प्रसक्षप्रमाका निर्णय                                      | ३६-५३           |  |  |  |  |  |  |
| ७ जांतरप्रत्यक्षप्रमाके भेदका निर्द्धार                                        | 48-59           |  |  |  |  |  |  |
| ८ याग्यप्रसाक्षप्रमाके सेदके कथनपूर्वक श्रीत्रजप्रमाका निर्दार                 | ६२-७१           |  |  |  |  |  |  |
| ९ वाह्यश्रस्रभाके मेद् । त्यान प्रमाका निर्दार                                 | ७२-७८           |  |  |  |  |  |  |
| १० याग्यप्रसाक्षप्रमाके मेद् । चाक्षप्रमाका निर्सार                            | ७९-८१           |  |  |  |  |  |  |
| १९ चाट्यप्रस्वक्षप्रमाके मेद् । रासनप्रमाका निर्दार                            | ८२–८५           |  |  |  |  |  |  |
| १२ बाव्यप्रस्थक्षप्रमाके नेद । प्राणजप्रमाका निर्दार श्री सामग्रीके अनुवादसहित |                 |  |  |  |  |  |  |
| प्रलक्ष्यमाका उपसंदार                                                          | c*1-66          |  |  |  |  |  |  |
| ॥ नृतीयरत्न ॥ ३ ॥                                                              |                 |  |  |  |  |  |  |
| ॥ २ ॥ अनुमानप्रमाणनिरूपण ॥ ८९-१०४ ॥                                            |                 |  |  |  |  |  |  |
| १३ सामग्रीसहित अनुभितिप्रसाका निर्दार                                          | ८९९६            |  |  |  |  |  |  |
| १४ वेदांतर्विष उपयोगी अनुमानका निद्धार                                         | <b>९७</b> –१०१  |  |  |  |  |  |  |
| १५ न्याय भी नेदांतके मतमं अनुमानके स्तीकारका निर्णय                            | 902-908         |  |  |  |  |  |  |
| ॥ चतुर्थरत्न ॥ ४॥                                                              |                 |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                |                 |  |  |  |  |  |  |
| ॥ ३॥ उपमानप्रमाणनिकपण ॥ १०५-११८ ॥                                              |                 |  |  |  |  |  |  |
| १६ व्यवहार्यिपे उपयोगी उपमिति औ उपमानका सारस्यसहित खरूप                        | 904-900         |  |  |  |  |  |  |
| १७ जिज्ञासुके अनुकृत उपमिति औं उपमानका स्वर्ष                                  | १०८-११४         |  |  |  |  |  |  |
| ॥ पंचमरत ॥ ५ ॥                                                                 |                 |  |  |  |  |  |  |
| ॥ ४ ॥ शब्दप्रमाणनिरूपण ॥ ११५-१५१ ॥                                             |                 |  |  |  |  |  |  |
| १८ शाब्दीप्रमाके गेद                                                           | 994-996         |  |  |  |  |  |  |
| १९ शब्दकी वृत्तिके मेद । शक्तिवृक्तिका निरूपण                                  | 195-928         |  |  |  |  |  |  |
| २० शब्दकी मृत्तिके मेद । रुक्षणावृत्तिका निरूपण                                | १२५१३९          |  |  |  |  |  |  |
| २१ शाब्दवोधके आक्रांक्षाआदिक चारि सहकारीका निरूपण                              | 940-949         |  |  |  |  |  |  |
| ॥ पष्टरत्न ॥ ६ ॥                                                               |                 |  |  |  |  |  |  |
| ॥ ५ ॥ अर्थापत्तिप्रमाणनिरूपण ॥ १५२–१६२ ॥                                       |                 |  |  |  |  |  |  |
| २२ अर्थापत्तिप्रमा भी प्रमाणके सहत्वका निर्दार                                 | १५२–१५३         |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                | 144-14 <i>६</i> |  |  |  |  |  |  |
| २४ अर्थापत्तिप्रमाका जिज्ञासुकूं उपयोग                                         | १५८-१६२         |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                | 110 141         |  |  |  |  |  |  |
| ॥ सप्तमरत्न ॥ ७ ॥                                                              |                 |  |  |  |  |  |  |
| ॥ ६ ॥ अनुपल्लिधप्रमाण्निरूपणम् ॥ १६३–१८१ ॥                                     |                 |  |  |  |  |  |  |
| २५ न्यायशाक्षकी रीतिसं अभावके खहपका निर्द्धार                                  | 965-968         |  |  |  |  |  |  |
| २६ उपाधमीवने खरूपमें वेदांतसे विरुद्ध अंशका प्रदर्शन                           | 300-906         |  |  |  |  |  |  |
| २७ सामग्रीसहित अभावप्रमा भी ताके जिज्ञासुकूं उपयोगके कथनपूर्वक                 |                 |  |  |  |  |  |  |
| प्रमावृत्तिका उपसंहार                                                          | 969-969         |  |  |  |  |  |  |

| ॥ अष्टमरत्न ॥ ८ ॥                                                           |                  |            |             |              |     |                  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------------|------------|-------------|--------------|-----|------------------|--|
| ॥ १॥ अप्रमावृत्तिके मेद । अनिर्वचनीयख्यातिनिरूप                             | ण॥               | १८२        | १२२ ।       | ì            |     |                  |  |
| २८ यथार्थस्रप्रमाके मेदका कथन •••                                           |                  |            |             | •••          |     | १८२–१८६          |  |
| २९ अयथार्थअप्रमाके मेद । संशय औ भ्रमका निर्दार                              | •••              | ***        | ***         | •••          |     | १८७–१९७          |  |
| ३० अयथार्थअप्रमाने मेदनिश्वयरूप भ्रमज्ञानका निर्द्धार                       | ***              | •••        |             | •••          | ••• | 205-299          |  |
| ३१ प्रसंगप्राप्त गंकासमाधानआदिक धर्थका कथन 🚥                                | •••              | • • •      | •••         | ***          | ••• | २०८-२१९          |  |
| ३२ सिद्धांतमें स्वीकृत अनिर्वचनीयख्यातिका निर्द्धार                         | ***              | •••        | •••         | •••          | ••• | २२०२२२           |  |
| ॥ नवमरत्न ॥ ९ ॥                                                             |                  |            |             |              |     |                  |  |
| ॥ २ ॥ अप्रमावृत्तिमेद् । सत्ख्यातिप्रदर्शनपूर्वक खंड                        | न ॥              | રર્વેરૂ–   | <b>-</b> ₹₹ | ı            |     |                  |  |
| ३३ सिद्धांतसे भिन्न सकलल्यातिनके नामसहित सरख्याति                           |                  |            |             |              |     |                  |  |
| ताके निराकरणकी योग्यता                                                      | •••              | •••        | •••         | •••          |     | २२ <b>३२२५</b>   |  |
| ३४ सत्ख्यातिवादका खंडन                                                      |                  | ***        | •••         | •••          | *** | २२६-२३०          |  |
| ॥ द्वामरत्न ॥                                                               | १०               | ll .       |             |              |     |                  |  |
| ॥ ३॥ अप्रमावृत्तिमेद् । असत्ख्यातिप्रदर्शन खंडन ॥                           | -                |            | : 13        |              |     |                  |  |
| ३५ द्विषिभसत्ख्यातिवादके कथनपूर्वेक असत्ख्यातिवा                            |                  |            |             |              |     | २३१-२३२          |  |
| ३६ असत्ख्यातिबादका खंडन                                                     |                  |            | * ***       | •••          |     | <b>२३३-२३४</b>   |  |
|                                                                             | 11 9 9           | ) ii       | •           |              | ••• | ****             |  |
| ॥ एकाद्शरल ॥ ११ ॥                                                           |                  |            |             |              |     |                  |  |
| ॥ ४॥ अप्रमावृत्तिभेद् । आत्मख्यातिप्रदर्शनपूर्वकर्त्तं                      | हम् ॥            | २३५        | -380        | · II         |     |                  |  |
| ३७ आत्मख्यातिवादका अनुवादपूर्वक खंडन                                        |                  | •••        | •••         | ***          | ••• | <b>3</b> 34-336  |  |
| ३८ अनिर्वेचनीयख्यातिकी रीतिपूर्वक अद्वेतवादीकूं अनिर्<br>पदार्थकी प्रसिद्धि | वनीय             | <b>[-</b>  |             |              |     |                  |  |
| •                                                                           | •••              | •••        | ***         | ***          | *** | २३ <b>९—</b> २४० |  |
| ॥ झाद्शारत्न ॥ १२ ॥                                                         |                  |            |             |              |     |                  |  |
| ॥ ५ ॥ अप्रमावृत्तिमेद । अन्यथाख्यातिप्रदर्शनपूर्वक                          | खंडन             | ।। २६      | }१५         | 3 <b>२</b> ॥ |     | -                |  |
| ३९ अन्ययाख्यातिवादका कथनपूर्वक खंडन                                         | •••              | •••        | •••         | •••          | ••• | २४१२४२           |  |
| ॥ त्रयोदशस्त                                                                | 11 8 7           | 3 11       |             |              |     | •                |  |
| ॥ ६ ॥ अप्रमावृत्तिसेद् । अख्यातिप्रदर्शनपूर्वक खंडन                         |                  |            | e a         |              |     | •                |  |
| ४० अख्यातिवादका अनुवादपूर्वक खंडन •••                                       |                  |            |             |              |     | २४३–२४४          |  |
| ४१ तर्कत्रमके निर्णयपूर्वक ख्यातिनिरूपण श्री खंडनके स                       | पसंहार<br>स्टब्स | <br>रसहित. | •••         | •••          | ••• | 104 100          |  |
| चतुर्दशङ्गानोंका कथन                                                        | ***              | ***        |             | ***          | ••• | २४५–२४८          |  |
| ॥ चतुर्दशरत                                                                 | n Pr             | 2 H        | •           |              |     |                  |  |
|                                                                             |                  |            |             |              |     |                  |  |
| ॥ ७ ॥ वृत्तिफलनिरूपण ॥ २४९२५७ ॥                                             |                  |            |             |              |     |                  |  |
| ४२ अवस्थाका निरूपण<br>४३ वृत्तिके प्रयोजनका कथन                             | •••              | ***        |             | •••          | ••• | 288-544          |  |
| ठर् पृ।राक अथाणनका कथन       •••                                            | •••              | •••        | •••         | •••          | ••• | २५६२५७           |  |
| ॥ इति श्रीवृत्तिरत्नाविन्निः। प्रसंगदर्श <del>कअनु</del> ऋमणिका ॥           |                  |            |             |              |     |                  |  |



# ॥ विचारसागर सटिप्पण ॥

तथा

## ॥ वृत्तिरत्नावाळे ॥

### ॥ पंचमावृत्तिकी अकारादिअनुक्रमणिका ॥

ष्टः-श्रीवृत्तिरत्नाविके अंकनकं मुचन करेंहै। टि:-श्रीविचारसागरके टिप्पणांकनक् सूचन कर्हे । अन्यसर्वअंक श्रीविचारसागरके अंकनके सूचन करेंहैं।

अ

शंदा

,, दो ञ्रांतिर्म ३६७

,, द्वितीय मोक्षका ६०

,, षांच पदार्धनमे ३६८

🔒 प्रथम नोहाका ६३

अकर्तापना ग्रामीका ३१३ टि अकार

,, कालका ३०२

,, का वाच्य २०१ । २०२ अकृतीपासन ५१-५६ टि अध्याति १३०

,, मतखंदन १३१ । १३२

,, बादसंधन २४३ । २४४

,, अगर्भप्राणायाम ४६३

,, की आहुतिरूप उपासना ४२३

,, रूप उपासना ४२३

लगृधदेव

,, का गूउअर्थ ३५९ टि

,, का सम ३३०-४५२

n के खप्रकी समाप्ति ४५२ शंक ३३७

शंग

,, अष्ट समाधिके ४५९-४६५

,, वेदके ४८६

,, पद् चारिवेदके ४८६

अंगीकार

,, सरगंत भागका १७८ ग्

,, रष्टिमुक्षिनादका ३२८

াবল ४०४

अजन्म ३६८

,, भारमा ३६६

<sup>्</sup> अजहतीलशणा ४२३

्,, का असंभवप्रतिपादन ४३७

,, के रशंत ४५८ टि

अञातनाद ३५६ टि

**स**ष्ट्रभारमारांडन ४०३ टि

अधुवादीका सिद्धांत २५० अस्पंतनिवृत्ति ६२ । १४२ | ३१४

भरयंताभाव १६५ य

,, का अंगीकार १७८ व

अद्भुतमहिमा अविद्याका ६१८ ए

अरष्ट ७९ | ८८

अध्यक्त ३८७

., का हेतु १००

अर्रतभावनारूप निविकल्पसमाधि ४६७ भद्वतगादका सुरुगसिद्धांत २३८ ए

अर्द्वतावस्थानरूप निर्धिकल्पसमाधि४६७

अद्देतावस्थानरूप समाधि औं मुपुप्तिका

भेद ४६८

अधर्मधर्म ७९

भिषकार मनुष्यमाप्रकूं ९९ टि

अधिकारी २३।७१

"कनिष्ठ ३०४

फनिए अधिकारी संदन ३४

🗩 झानगोग्य ६८

,, पुरुष ४८०

,, मंदन ६१--७१

अधिकृत ५ . अधिर्व २८६।२९० । ६४टि ३३२ टि

,, दुःख ३४

अभिभूत २८६। २९०। ६३ टि

,, दुःख ३४ । ६३ टि

अभिहान १४९। २०३ ह

,, खप्रका ३४९ टि

अधीतवेद ५५

,, आचार्य ९५

अध्यस्य ३५४

अध्यास्म २८६ । २९० । ६३ टि

,, ताप ३४।६२ टि

., दुःस ३४।६२ टि

अध्यास ४५ । ८३ ।१३५ (२०१ ए ।

७६ डि १८५ डि

,, कारणनिरूपण ८५ । ९२

,, कार्यनिरूपण ७७-८४

,, की साममी ४६

" दोपप्रतिपादन ११८ टि

"सामग्रीनिरूपण ४६

अनंत १८६ टि

अनर्ध २६

,, निरंति निखसिद्ध ४४१ दि

" निरुत्तिविवै दोषझ ५९ टि

अनवस्थादोष ३७३ अनात्म ३०४

,, गोचर अयथार्थस्मृति १८४ वृ

,, गोचर आंतरप्रसक्षप्रमा६ १ व

" स्मृति यथार्थ १८३ वृ अनादि २४२

,, अनंत ११२ टि

,, प्रवाहरूपतें ८२

षर्पदार्थ १७४ दृ

,, षट्वस्तु ८२

,, स्रांत ११२ टि

सांतता अन्योन्याभावकी १७३ वृ

,, सांतता प्रपंचकी ११३ टि

,, खरूपर्धे ८२ । ११२ टि

अनिस्य ३५७। ३६४

अनियमव्यवहार ज्ञानीका ५०६ टि अनिर्वचनीय १३३। २४२। २०७ वृ

"ख्याति १३३ । १४६ । ३०९ " ख्यातिका निर्धार २२०-२२२

,, ख्यातिनिरूपण १८२-१८६वृ

,, तादातम्यसंबंध ४५५ टि

"पदार्थ १६६ टि

" सत्ता २०७ वृ

धनुकूल ७० अनुदात्त ५१५ टि अनुद्भुत ४७१ । ७५ वृ अनुपरुच्धि १९६। १७९ य

", प्रमाण १९६ | २६ वृ। १६३ वृ

,, प्रमाणनिरूपण १६३ । १८१ वृ अनुपर्लम १७९ वृ

• अनुबंध ४

,, विशेषका रूपक ६० टि

,, विशेषनिरूपण ३३-९३

,, सामान्यतिरूपण १-३२ अनुभव ३७। १८९ वृ

अनुमान

,, अन्वयि १०३ वृ

,, अन्वयिव्यतिरेकि १०३ वृ

"प्रमाण १९२ । २६ वृ ८५ वृ

,, प्रमाणरूप युक्तियां ३० टि

अनुमिति ८९ वृ सनुविद्ध ४६५ अंतःकरण

,, की पांचभूमिका ४७१

के परिणाम ४९८ -

में द्विविधप्रकाश २०४

" विषे तीनदोष ५

अन्तःप्रज्ञ २९० अन्तरंग १६

,, आठसाधन १५

,, बहिरंगसाधन १५–१६

,, साधन १५।४०३। २३ टि **अन्तर्यामी** १७१

*अन्धगोलांगुलन्याय ५*२२ अञ्चमयकोष २६०। २७०

अन्यतम २२३ वृ

अन्यथा १२८ । १२९ ,, ख्याति १२८ । १२९ । ३१९

" ख्यातिमंडन २४१-२४२ वृ अन्यप्रयोजनसंबंधका कथन ५३ टि अन्यमतसिक्तखंडन ४१५ **अन्योन्याध्यास २०५** वृ **अन्योन्याभाव १६५** वृ

,, की अनादिसांतता १०३ घृ अन्योन्याश्रयदोप ३७३ अन्वय ४७२ दि अन्वयि

,, अनुमान १०३ वृ

,, व्यतिरेक्तिअनुमान १०३ वृ

अपक्षय ३६८ अपरब्रह्म २८२ अपरोक्ष २१०

,, का लक्षण ४९ वृ

,, दोप्रकारका ४६९ टि

,, ज्ञान २०। १८९ । १९०। २१२टि

अपान २५५ **अपार्वार** ४०३

अपूर्व ७९ । १५७ वृ

अपूर्वता १४६ वृ। २९ टि अप्पयदीक्षित ५०४ डि

अप्रमा ११ वृ

धप्रमाणता मेदवादकी २१५

अभानापादकशक्ति १७९ अभाव १६३ वृ

,, प्रमा १७९ वृ

अमिघान १५६ वृ

,, अनुस्पत्ति १५६ वृ अभिज्ञात्रस्यक्ष ३०७ । ३३ वृ

अभिषेय अर्थ ४५६ टि अभिनिवेश ७० टि

अभिव्यनिमित्तोपादानकारण जगतुका

२९८ टि

अभिप्राय

,, जगत्उत्पत्तिकथनका २४१

,, पुराणनका ५१७

मूर्तिप्रतिपादनका ५१५-५१६

अभिप्राय वेदप्रवृत्तिवाक्यका ५१२ टि अभिमानी अज्ञानका १८८ अभिहितानुपपत्तिश्चतार्थापति १५७ टि अंभेदकी साधकयुक्तियां ३० टि अभोक्तापना ज्ञानीका ३१३ टि अभ्यास १४५ वृ धमात्र २९२ अमुक्त ४८५ अयं ४४३ ,, आत्मा ब्रह्म ४६८ टि **अयथार्थ** 

,, अप्रमा १२ वृ

"अप्रमाके मेद १८७-१९७ वृ

,, स्मृति १८८ वृ

" स्मृति अनात्मगोचर १८४ वृ

,, स्पृति आत्मगोचर १८४ व्र अयोग्य ४३ वृ अर्विमार्ग ५४८ टि

अर्थ

,, ॐ अक्षरका ४२०

,, प्रमाणशब्दका ३७ टि

,, वाद १४७ च २९ टि अथोध्यास २१६ वृ ७६ टि

अर्थोपत्ति १५३ वृ "प्रमा १५३ वृ

,, प्रमाण १९५ । २६ छ । १५२ छ

अर्पेण

,, धनका दूसरे प्रकारका १०४

,, अकार तनका १०२

,, प्रकार धनका १०४

,, प्रकार मनका १०३

,, वाणीका १०५ अवच्छेदक २०३

अवच्छेद्बाद् ८५ । ४४२ ,, का मत २०१

**अवधिपरम** उपासनाकी ५०४ अवभास २०१ वृ

अवयव

"तीन ९३ घ

,, शक्ति १२१ प्ट

अवस्था ४७१ । २४९-२५५ ह ,, अज्ञान २८५ टि

" त्रय निरूपण २४९-२५५ वृ

,, सप्त आभासकी १७७–१७८ अवांतर

,, प्रयोजन २६

,, बाक्य २०।४४ वृ । ११८ वृ

 $\sim$ 

ź

सविद्या १७१ । २५७।२७९ । ६६ टि ,, का अञ्जतमहिमा २१८ य ,, का परिणाम ३२४ ,, कारणस्य ६६ दि ,, कायरप ६६ डि क्षविनाभाषहप संबंध ८९ प्र अविरोध प्रानम्पवहारका *४*३२ डि अविरोधिपना सक्षानका १२० सविवेक ३४२ **सन्यव**हित ७९ सञ्चभवासनानियृत्ति ५०५ टि सप्टबंग समाधिके ४५९-४६५ सप्ताण ईपरमें ३४३ **अष्टादशपुराण ४८०** असंगक्षरमा ३६९ सस्त् २४२ । २६७ | ३५५ । ५६६डि <sub>अ</sub>स्याति १२६ । २३४ ष्ट <sub>अ</sub> स्यातियादसंतन २३३–२३४ छ भसत्यता प्रयंचकी ३५६ ससरवाषाद्यक्यकि १७९ असद्वित्रधण २३५ यू **असंभावना** ५८ 🚅 वेदांतवाययकी ६६ संग्राधारण ,, कारण १९५ । ३० ग्र ,, प्रायधित ५५ असि ४३५ असिदि 🚜 देशकासकी ३५३ टि ,, प्रपंचकी ३५२ टि अस्ति ३६८ भगिता ६७ टि क्षस्र ४८५ सर्व १७५। १८४ अट्कार १८५ ,, सामान्य ६७ टि **अर्हेप्रह ऱ्यान २८० | २९९** <sub>ग</sub> तें मोक्षप्राप्ति ३२३ टि ,, प्रणवका २८१ अहंपदका याच्य ४४३ " अहंबहा " यह जान किसकूं होवंहे 9945 अदंशस्य ,, का सहय १६७ ,, का वाच्य १६७ ા મે દો અર્ધ ૧૮૫ **अ**श्चित्र । १७१। १७३ | १८९। 784 1 240 1 208 वि. सा. ५

अगम भवस्या २८५ दि ,, का अभिमानी १८८ ,, फा अविरोधिषमा १२० टि ,, का आधय १८८। २९२ टि ,, का विरोधि ८५ ,, का विषय १८८ ,, दी शक्ति १७९ ., की शक्ति दोप्रकारकी १७९ ,, की स्तापयस्वनिषयता २४३ ु, व्यष्टि १५० 🔐 समष्टि १५० ,, स्वम्पवर्णन १७९ आ आवांसा ५४० द भाकास ,, की निखतागंडन ३९३ टि .. के चारिमेद १५९ सागमापायी ३५८ सागामी ४५५ क्षागामीकमें ४५८ डि **सानार्य ९५**।३८४ टि ु, अधीतनेद ९५ ..की नेया १०० ,, सेवायकार १०१ ,, एयारि १२७ ,, र्यातिगादगंडन २३५--२३८ वृ ,, गोनरअययार्थस्यति १८४ प् ., हान १५४ ,, पदका लक्ष्यभये १६५ ,, योधप्रंथ ११ टि ,, विमुत्त ११९ ., विनेक २६०-२७१ ,, संशय १९३ ष्ट ,, स्मृतियथाथे १८३ य भारमा ८६ । १२७ । ३६४ । ५२५ ,, अजन्म ३६६ । ३६८ ,, असंग ३६९ ,, आनंदहर ३६०-३६३ .. एक ३४१ ,, का आनंद ११७ ,, का विशेष रूप ८६ ,, का संसर्गाध्यास २१७ मू ,, का सामान्यरूप ८६ ,, का खरूप ३५८ ,, के चारिपाद २८५

., के दोप्रकारके खरूप २९२

भारमा के मेदका गांडन ३८७ टि ,, चित् ३५६−३५९ भारमानंद ११७ । ३६१ **सारमापदका बाच्य ४४३** भारमाध्यदीप ३७३ आत्मा सत् ३५५ आधार १४९ षांतर 🕠 निर्विकस्पसमाधि ३३ टि ,, प्रसाधप्रमा अनात्मगोचर ६१ गू ,, राग ४९७ टि शानंद ३६४।३६८ ,, सत्माका ११७ ,, निरुपाधिका ४७२ ,, पदका सस्य ४४३ ,, पद्का बाच्य ४४३ ,, धुक् २९० ,, मयं कोष २६०। २६६ । २७० ,, रूप आस्मा ३६० ,, रूपता मदाकी १८६ टि ,, विषयमें नहिं १३७ ,, सोपाधिक ४७२ ,, स्वरूपका ११९ भाषेक्षिकव्यापकता १७२ भापेक्षिकसत्य ३२६ टि क्षाभास ११७ ,, सी प्रतिधिषका गेद ४४९ ,, की सप्तअवस्था १७७–१७८ ., प्रतिबिंब आं अवच्छेदवादः ४३९-,, में संसारधमाव १८० टि ,, रूप कर्म ३९८ ,, बाद ८५ । ४३९ ,, वादकी रीति २०२ ,, वादकी श्रेष्ठता २०३ ,, वादवर्णन ४५५ टि ,, अधिकारिके चारिमेद ४८५ ,, चारिप्रकारके ४८५ भारुखपतित ३९६ भारोप २४६ गृ आरोपित ४६३ टि भालयविद्यानधारा २६५ आवरण ५। ६८। १३८।१७९ ।१८१ ,, खरूपवर्णन १७९ आगृत्ति ३९६ आशाह्य राग ४९७ टि

आशीर्वीद्रूप मंगल ३३३ आश्रय अज्ञानका १८८।२९२ टि आसित १५० वृ <del>खासन</del> चौरासी ४६२

इच्छा २८० इदंअंश सामान्य ३६७ इदंता २२० घ इंद्रिय

" आत्मवादीका खंडन ३०४ टि 🕠 भारमवादीका सत २६२

इंद्रियनके विषय ४१

ईश ३३९।४३३८ि ", वर्णन १७१ **ईश्वर १७१।२४८।३७०**|३७१।३७४|

४३८।४३९।४४२।४६३ डि ,, आश्रितप्रमा १९ वृ

,, इच्छादिककी निखता २९९ टि

,, का कारणशरीर २६०

"का यथाथेखरूप २६९

,, का सूक्ष्मशरीर २६० ,, का स्थूलशरीर २६०

,, का खरूप २४८

,, की इच्छाका निमित्त २९९ टि

,, के तीनशरीर ३०२ टि

,, के पंचकोश ३०२ टि

"में अष्टगुण ३४३

,, शब्दका स्वभाव १७२

,, सर्वमत अविरुद्ध ३३९ं टि

,, साक्षी ३६५

" सृष्टि २३३|३१६

उकारका लक्ष्य ३०२ उकारका वाच्य ३०१।३०२ उत्तम

,, अंग १०१

,, अधिकारिटपदेशनिरूपण१०९-२१२

🗕 " जिज्ञासु ३९५ । ३९६ । १०१ टि २८९ टि

,, पामर ९७ टि

,, विषयी ९८ टि

उत्तर ३१८

,, गणेशपूजकका ५०३

,, देवीभक्तका ५०४

,, पूर्वपक्षीकूं क्रमतें ६१

,, मीर्मासा ४८९

उत्तर मीमांसाका मत ५०७

., मीमांसाकी प्रमाणता ५१८-५२० उत्तरायणमार्ग ३००

उत्तेजक ४१३

उत्पत्ति जगत्की २४०

उदक १६२

उद्धि ९७

उदास ५१४ टि उदान २५५

उदासीनिकया ८० टि उदाहरण ५६ टि

,, धर्माध्यासका २१८ वृ

,, बाक्य ९४ वृ

उद्भुत ४७१। ७५ वृ **चद्युक्तराग ४९७** टि

उपक्रम १४४ दृ! २९ टि उपक्रमोपसंहार १४४ वृ

**उपदेश** 

,, गोप्यतत्त्वका २७६

,, निरूपण उत्तमाधिकारिकूं १०९-२ १२

उपनिषद् ९५ टि उपपत्ति १४८ वृ

उपपादक १५३ वृ उपपाद्य १५३ वृ

उपपुराण ४८७

उपमान ४०३। १०५ छ। १०९ य ,, प्रमाण १९४। २६ छ । १०५ इ

,, प्रमाणरूप युक्तियां ३० टि

उपमिति १०५ च १०९ च ,, उपमानका खरूप १०५ वृ

उपमेय ४०३ उपयोग ३७९

,, विकाररूप ३७९ उपरति १५ टि

उपराम लक्षण १२ । १५ टि

उपलक्षण ५१६

उपलिध्य १७९ वृ

उपलंभ १७९ वृ

उपवेद चारि ४८५ उपसंहार २९ टि

उपसंहारक १४४ वृ .

उपस्थ २५६

उपहित ७२ | २०१ | ३५३ उपादानकारण २४८ | ३० वृ | २९४टि

,, का रुक्षण २९४ टि

उपादेयता विद्यानंदकी ४०८ टि उपाधि ७२ । २०१

,, का खभाव ३५३

,, जीवपर्नेकी १७०।१८१ टि

" तैजसकी २९१

उपाधि प्राज्ञकी २९१ ,, विश्वकी २९१

उपाय रागादिकके ४३४ टि

,, अभिकी भाहुतिरूप ४२३

,, अग्निह्प ४२३

,, कारणब्रह्मकी ५१६

,, की परमभवधि ५०४

,, निर्गुण ऑकारकी २९३

,, निर्गुणकी रीति २८३ ,, प्रणवकी २८१−३०३

,, प्रणवकी रीति २८२

,, स्मार्त ५०१

एकआत्मा ३४९ एकजीव ४६५ टि

,, वाद ३५७ टि एकदेशी ४२ टि

ु, न्यायका मत ३४४

एकमविकवाद ५१-५८। ८९ टि एकायता ४७३

ॐ अक्षरका अर्थ ४२०

ॐ औ महादाक्यके अर्थकी एकता ३०२

ॐकार २८३। २८४

.. औ ब्रह्मका अमेद २८४

,, का निर्गुणउपासन २९३ ,, कालक्ष ३०१। ३०२

,, का वाच्य ३०२ ,, के दोखरूप २९२

,, के ध्यानवालेकूं फल २९५-२९६

"स्रहण २८३ ऒतप्रोतभाव

,, क्रतेव्यता ४७३ दि

,, की रीवि ४४९

कणभुक् १९५ टि कथन अन्यप्रयोजनसंबंधका ५३ टि

" मर्छकी २१७

,, महाभारतगत २३६ टि

"सुंदनिसुंददैखकी २३६ टि ,, सुभसततिके तीनिपुत्रनकी

905-999

,, अधिकारी ३०४

,, जिज्ञासु १०१ टि

,, पामर ९७ टि ,, विषयी ९८ टि

```
करण १८८।२००।२५४।२९४ २०६ हि
,, कालक्षण २०६ डि
,, प्रहाक्षप्रमाके १९९
करंलेखिन्याग ३३८ दि
कर्तव्य २४। ३९५
,, सभावमं प्रमाण ४३० टि
,, संगुणडपासनादि ३३८ टि
कर्राज्यता ओतप्रोतभावको ४६४ हि
कर्सा २४।३४०
 ,, युः कर्मसे पन्त्रप्रकारका उपयोग३७७
,, भोक्षा २०९
,, घटशास्त्रनके ५१५
क्षत्रेकरोज्यभावसेवैध २४
कर्ग ५२ । उठाउँ।२५६।३७३।४५५
 ,, सागामी ४७८ टि
,, वाभासरूप ३९८
.. इंद्रिय २५६
,, डवासनास ग्रानका विशेष ३८४-
     36€
 ,, काम्य ५३
, की निष्टिसिमें हेतु १२३ टि
,, तीनित्रकारके ४५५
,, निस ५३
,, निषिक्ष ५२
,, निर्मिशिक ५३
,, पंचित्रकारके ५३
,, प्रायध्यस ५३
,, मिश्रितका फल ७०
 ,, विहिस ५२
🕠 विहित चारप्रकारके ५३
कल्पतहच्यारयान ५३५ हि
कल्पसूत्र ४८६
क्षाय ४७१
,, विषं दर्शत ४९८ हि
काम्यकर्म ५३
काम्यह्य प्रायधिश ५६
कायब्यूह योगीका ५८
कारण ३० ४ २०६ टि
,, सध्यास ११९ दि
,, अध्यासनिरूपण ८५।९२
,, असाधारण १९९
,, उपादान २४८
,, जगत्का १५६
,, निमिश २४८
,, मदा ५१७
🔐 मधाकी खपासना ५१६
n श्रांतिनिष्टत्तिका ४६४ टि
,, में लयहप नियुत्ति १४२
,, रूप अभिद्या ६६ दि
```

मारण विषयकानंदका ४०६ टि ,, शरीर ईश्वरका २६० ,, शरीर जीवका २६० ,, साभारण १९९ फारीरीयाग ८२ टि कार्य ३५६।३८ ए .. अध्यास १०८ टि ,, क्षभ्यासुनिरूपण ७७-८४ ,, कारणमें नेदोसमत ४५४ टि ,, महा २९७। ५१७ ,, रूप अविद्या ६६ टि क्तंगक ४६३ कुट १६८ क्टरुर १६५ । १६६ । १६८ ,, वर्णन १६६ क्रुवोचायन ५१ । ५६ टि कृष्णादिक २०७ फेवलप्रायधित ५६ **पेवललक्षणा १३**० ए केवल व्यतिरेकीशतमान १०३ पू पोविद १८ टि कोश २२८ | २६० | २६५ मनसमुनयकी माधता ४२४ दि किया ४२५ । ६८ य वियापान् ६८ ए विशेषांच ३९ ख राहन ,, अग्यातिमतका १३१-१३२ ,, अधिकारीका ३४ ,, अणुआत्माका ४०३ टि

```
., अन्यगार्यातिका २४१-२४२ पृ
,, धन्यमसकी शक्तिका ४१५
,, आकाराकी निस्पताका ३९३ हि
, आरमाके भेदका ३९१ टि
,, इंब्रिय आत्मवादिका ४३९ टि
,, प्रंथ ३४३ टि
,, नानाभारमा व्यापकका ४०१ टि
,, म्यायएकदेशी शानका ३९५ टि
,, न्यायपद्शिक्षका ४४५ टि
,, न्यायमत जडताका ३९६ टि
,, न्यायमस ग्रानका ३९४ टि
ग न्यायमत मननका ३९२ टि
., प्रयोजनका ४५-५९
,, भट्टमतका ४२२-४२७
,, भनकी निखताका ३९३ टि
,, विरोचनसिद्धांतका ३०३ दि
```

» विषयका ३८-४४

रोइन संयंगका ६० » सांग्यमतका ३९० टि खेनरीगुद्रा २५९ टि एसाति १२६-१२८ । १३३ । १४६ गणेशपूजकका उत्तर ५०३ गंध १७५ गरदान ५११ टि गीता ,, अभिप्राय हडविरागमे ४३० टि ,, के पंचमअध्यायके तीनन्दोक्तका यमित्राय ३१३ टि गुडजिन्हान्याय ३३८।३८५ टि गुण ४२९।६८ वृ ., अष्ट ईश्वरमें ३४३ 🕠 नतुर्देश जीवरूप आत्माविष ३४३ ,, पीच २५३ गुणी ४३९ । ६८ वृ गुप्तासन ४६२ 3E 30 ,, गिकपालप्रकारनिरूपण ९७-१०८ ,, मिफफलवर्णन ९७ ,, भक्तिविषं युतिप्रमाण १३० टि ,, सक्षण ५५ ,, वेदादिज्यावहारिकप्रतिपादन २१३−२७६ » नेदादिसाधनमिध्यावर्णन३०४-४५३ ,, शिष्यसंस्य ९४-९६ ,, सेवाफे दोफल १०८ गृह्यार्थ अमध्येवका ३५९ टि गोप्यसस्वका उपवेश २७६ 🕠 आरंभकी प्रतिहार ९४ 🕠 का विषय २५ ,, की समाप्ति ४५०।५२७ ,, महिमा २-३ प्रयकारका गोप्य ३५९ टि भाष्यता कमसमुचयकी ४२४ पटाकाश १६०। १७४ टि ,, वर्णन १६० धन २९० चक्रिकादोप ३७३

च्य निक्षित्तरेगः १०९-२१२ नितुर्धस्तरेगः १०९-२१२ नितुर्दशतिपुटी २८६ नितुर्दशलोक २५९ नितुर्दशहानकथन २४५-२४८ तृ

चार्वीक १९३ टि चित् २५४।३५६।३६४।४०५ टि ,, आत्मा ३५६ चित्त २५४ ,, की पांचभूमिका ४७१ ,, संबोधन ४६९ चिदामास १७८ टि , की सात**अव**स्था ४७ टि चितन लयका २७७--२८० चिंतामणिकारका मत १२९।१६१ टि चिन्ह ज्ञानी औ अज्ञानीका २७५ चेतन "का विवर्त्त ३२४ .. के चारिमेद १५९।२०० ,, विषय २०० चैतन्य ., विशेष ८५ ,, सामान्य ८५ चौरासीआसन ४६२ चारी ,, आकाश १५९ ,, उपवेद ४८५ ,, चेतन १५९ " प्रकारके आयुध ४८५ ,, महावाक्य ४४३ ,, महावाक्यमें भागसागप्रदर्शन ४४३ ,, वेद ४८४ ,, वेदका ब्रह्मज्ञानमें तात्पर्य ४८४ ,, साधन ६ গুর ४०४ छाया १७१।१७४ जगत् ,, उत्पत्तिकथनका अमित्राय २४१ ., का अभिन्ननिमित्तोपादानकारण २९८ टि ,, का कारण १५६ ,, की उत्पत्ति २४० जङ ३५६|३५७ जन्मादिकदुःख कौनविषै है १२० जन्यजनकमावसंबंध २४।४३८ टि সভাদ্ধাহা ৭६৭ ,, वर्णन १६१ जहित अजहित औ भागत्यागनक्षणाका लक्षण ४३०-४१२ महतिअजहतिसक्ष्मा ४३२

जहतिससंभवप्रतिपादन ४३६ जहतिसक्षणा ४३० ,, के दष्टांत ४५७ टि जाप्रत्भवस्य। २५० वृ ,,फल २८५ जाप्रत्खप्रकी तुल्यता ३०९–३२८ जाति ४२१।६८ वृ। ११४ टि जायसम्प्रयसमार्ग ५४८ टि जिज्ञास ७० ,, उत्तम ३९५।३९६।१०१ टि 🥠 कनिष्ठ १०१ टि , का लक्षण ७० ,, मध्यम १०१ टि ,, मंद ३९६। १०१ टि जीव १६५११७०१२०२।२५०।३७२। इेल्डाइडेटाइडेटाइडरा १६२ टि १७८ टि।१८९ टि।४६३ टि ,, साश्रितप्रमा १९ वृ ,, ईशकी मायिकता १७६ .. का औरस्वरूप १७० ,, का कारणशरीर २६० ,, का सूक्ष्मशरीर २६० ,, का खह्म २५० ,, ता ३७२ 🕠 त्रिविध ३४९ टि ,, पदका सक्य ७६ ,, पना ३३४ "पनैकी उपाधि १८१ टि ,, पारमार्थिक ३४९ टि ,, प्रातिभासिक ३४९ ,, ब्रह्ममें रुक्षणा ४५९ टि ,, रूप आत्मविषै चतुर्देशगुण ३४३ ,, वर्णन १६६ ,, व्यावहारिक ३४९ टि ,, साक्षी १६५।३६५ ,, स्टष्टि ३१६ जीवन् १०६ ,, মু*দ্ধ ४७३* ,, मुक्तका निश्चय २७४ ,, मुक्ति ४७६ .. मुक्तिके विरुक्षणभानंदका हेतु ३ ३ टि ,, मुक्ति-विदेहमुक्ति-वर्णन ४५४-५२७ ढंढोरा वेदका ७०।४५७ "तत्" ४३५ ,, पदका रुक्य १७१।३६५

ा पदका वाच्य १७११४३८।४४३

तत्- पदका वाच्यअर्थ ४३३ ,, पदार्थगोचरसंशय १९३ वृ तत्त्व ३४२ ,, अतत्त्ववेताका मेद ४१६ टि . ,, विस्मरण ज्ञानचानुकुं १५१ टि ,, ज्ञान ३४३ "तत्त्वमसि" ४६१ टि ,, का वाच्यक्षर्थ ४३५ ,, महावाक्यमें रुक्षणा ४३३ तनअर्पणप्रकार १०२ . तम १५५।४०३ तमोग्रण ,, का खभाव १८९ ,, प्रधान ३०० टि तरंग ,,चतुर्थे १०९-२१२ ,, तृतीय ९४–१०८ ,, द्वितीय ३३-९३ ,, पंचम २१३--३०३ ,, प्रथम १-३२ ,, षष्ठ ३०४-४५३ ,, सप्तम ४२४-५२७ तर्के ९५ दृ " मुद्रा १४४ टि तर्कदृष्टिका निक्षय ४८२-४३१ ,, पितासैं मिलाप ५०८ तात्पर्ये १४२ वृ ,, चारिवेदका ब्रह्महानमें ४८४ टि ,, श्रुतिमाताका ३८९ टि ,, षट्लिंग १४३ ब्र तादातम्य ४२१।४५५ टि 🕆 "संबंध ४१९ । ४५५ टि ,, संवंध अनिर्वचनीय '४५५ टि तिरस्कार भेदवादका २१६ तिर्थेक् ७० तीन .. अवयव ९३ वृ " दोष ४६ ,, दोष अंतःकरणविषै ५ ,, प्रकारका पासर ९७ टि ,, प्रकारका विषयी ९८ टि ,, शरीर ईश्वरके २०२ टि तीनिद्वःख ३४ तीवतरशारब्ध ५०५ टि ,, का फल ५०५ दि तीनप्रारब्ध ५०५ डि ,, का फल ५०५ हि ট্রক্ট ২ছতাদত ঠি

तुरीतंतुचेग ४२७ डि

तुरीय २८५।२९१ त्लाअविद्या ६६ डि । २८५ डि तृतीयसारंगः ९४-३०८ तृप्तिनिरंकुश १८७ टि तजस ્ર, કી ઉપામિ ૨૬૧ ,, के उनीस मुरा २८८ ,, के सात अंग २८८ खाञ्चता समरामुचयकी ४२४ टि चिषुटी २८६ ,, चतुर्दश २८६ ,, प्राप्तके भोगफी २९० त्रिविध ,, जीव ३१९ टि ,, प्रतिवंध ५ .. ब्युपुक् ७६ वृ "रवं" ४३५ ., पदका रहना १६७ । ३६५ । ४४८ ,, पदका वाच्य १६ अ४२४।४३८ ,, पदवाच्यनिहत्यण ४३४ 🔑 पद्मार्थगीचरसंशय १९२ मृ द् ,, नामापराध ५४६ टि ,, सुम्यउपनिषद् ९५ टि दशमपुरुपका रष्टांत भी तिक्षांत ४७ टि 📒 🚜 का अपरोक्ष ४६९ टि दार्शत ५६ द्वःस ,, इकीस न्यायमतम ३४२ ,, का साधन ६३ ,, का हेतु ७० ,, तीनि ३४ ,, नाशविंप ६१ टि ,, पुत्रसंगका २६८ टि ,, युवतिसंगवर्णन २२१ दुर्जनतोपन्याय ४२८ टि दृक् २०४ ,, विरागमें गीताअभिन्नाय ४३७ टि ,, शान १९३ T ,, फल ३८७ ्र, फलका हेतु १०० ,, फलका हेतु ३८८ दृष्टमदा २१८ दृष्टांत ५६ टि । ९४ वृ , अजहतिसंध्यामे ४५८ दि

द्यान्त कपायविषे ४९८ टि ,, बहतितसणाके ४५७ टि ,, बियप्रतिविवका १६७ ,, मलीनसत्वयुगविध १८४ टि ,, लालपुष्य थी। एकदिकका १६७ ,, शुक्सलगुगर्विष १८३ द्यागीपति १५४ प्र दक्षिपृष्टिवाद ८२ | ३२८) १२० टि । ३५६ टि ,, का अंगीकार ३२८ ,, का निष्हपं ३५७ टि .. प्रतिपादन ३५१ टि हर्ग २०४ ,, मार्ग ३०० ,, सुरुष २२० ,, शरीर ७० देवनानमार्ग ५४८ टि देवीभक्तका उत्तर ५०४ देशकालकी असिद्धि ३५३ दि देहलीरीपकरवाय १७४ देहवासना ४९४ टि देशिक ९६।५०७ दोवस ,, क्षनर्थनिवृत्तिविष ५९ टि ,, विषयानंदर्भे ४०९ टि दोप्रकार तुषा शान ३९३ ,, की समाधि ४६५ ,, की सविकल्पसमाधि ४६५ ,, के प्रायक्षित्त ५५ ,, के संस्कार ३७७ दोप ३७३ ,, अनवस्था ३७३ ,, वन्योस्याधय ३७३ ,, आरमाथय ३७३ ,, चिकिका ३७३ ,, तीन ४६ ,, दृष्टि ४०६ ,, प्राग्लोप ३७३ ,, विनिगमनविरह ३७३ ,, मनके १४५ टि ,, वाणीके १४५ टि ,, शरीरके १४५ टि द्रव्य ६८ च द्विजाति ८३ द्वितीयस्तरंगः १३-९३ दिविधभारमविस्स ११९

द्विविधज्ञानवर्णन १८१ देव ६९ टि ध धन २५४ ., अर्थण यूनरे प्रकारका १०४ ,, अर्थणप्रकार ३०४ ,, विगार सुवतिसंगर्स २२२ ा संगदुःरावर्णन २२६ ,, सभमें ७५ ,, विगार सुवतिसंगरीं २५३ ,, भीमांसा ५२० टि ,, शास ४९० धर्माप्यासका ढदाहरण २३८ वृ भारणा ४६४ भारा ,, सालयविहान २६५ ., प्रवृत्तिविज्ञान २६५ भीर ४ दि भूममार्ग ५४८ डि ष्यान २८०१४६४ ,, सहप्रह २८०।२९९ ,, प्रतीक २८०।२९९ ,, ज्ञानका सेंद २८०।३१९ डि ध्येस ५०५ प्वंस ३१।३४।६२ ननु ४१२।४४१ टि नभ १६३ नगरहार ३८५ टि ,, रूप मेंगल १३५ नवगुण ७७ वृ नानाभारमाण्यापकराउन ४०१ टि नानापना साक्षीका ४१-४४ नाम २८३ नामापराधी ५४२ टि नारीकी निंदा २१८ नास्तिकनके पर्भेद् ४९५ नास्तिकमन ४९५ निजमेव १०० निजह्य १६५ निख २९९ टि "कर्मे ५३ ,, निवृत्तकी निवृत्ति ५७ दि ,, प्राप्तकी प्राप्ति ८८ टि "मुक्त १७१ ,, सिद्ध अनधीनवृत्ति ४१४ डि

" सिद्धपरमानंदशांति ४१५ दि

नित्यता ईश्वरइंच्छादिककी २९९ टि निदान १५५ निदिध्यासन १८। ३३ टि निसित्त ३० व ,, ईश्वरकी इंच्छाका २९९ टि ,, कारण २४८।२९५ टि नियमपांच ४६१ निरंकुशातृप्ति १८७ टि निरपेक्षिकव्यापकता १७२ निरुक्त ४८६ निरुपादानता मायाविविष्ठकी २९०८ निरुपाधिक आनंद ४७२ निरूढलक्षणा १३२ वृ ,, अनिर्वचनीयख्यातिका १८२-१८६ वृ ,, अञ्जयलन्धिप्रमाणका १६२–१८१वृ निरोध ४७१ निर्गुणडपासना ,, ओंकारकी २९३ ,, की रीति २८३ निर्गुणवस्तुनिर्देशरूप मंगल ३३५ निर्देयवंचक ५५० टि निर्देश वस्तुका ३३३ निर्धार ४१९ ,, अनिवेचनीयख्यातिका २२०-२२२वृ निर्विकल्पसमाघि ४६५।३३ टि **, अद्वेतभावनारू**प ४६७ ,,अद्वैतावस्थानरूप ४६७ ., का सुषुप्तिसें मेद ४६६ ,, दोप्रकारकी ४६७ .. में चारिविघ्न ४६९-४७२ निर्वेद १०७ ,, ચચાર્થ ૪९९ निवृत्ति १५२ ,, अखंत ६२।१४२।३१४ ,, अञ्चभवासनाकी ५०५ दि ,, भेदज्ञानकी १०० टि ,, लयरूप ३१४ ,, लयरूप कारणमें १४२ निश्चय १९८ वृ निषिद्धकर्म ५२ निष्कर्ष दृष्टिसृष्टिबादका ३५७ टि नैसित्तिककर्म ५३ नैयायिकका मत १२८ मैष्कर्म्यसिद्धिकारका वचन २९३ टि न्याय ५१७ ,, अंधगोलांगुल ५२२ ,, एकदेशी ज्ञानखंडन ३९५ दि » करेलेडि ३२८ टि

न्याय का सिद्धांत ३४३।३४४ ,, के एकदेशीका मत ३४४ ,, गुडजिह्य ३३८।३८९ टि " दुर्जनतोष ४२८ टि ,, पदशक्तिखंडन ४४५ टि ,, मत ३४३।५०७ ,, मतका मनन ३९२ टि ,, भत जडता खंडन ३९६ टि ,, मत ज्ञानखंडन ३९४ टि .. मत मननखंडन ३९२ टि "मतमैं इकीसदुःख ३४३ ., मतमें मोक्ष ३४३ ,, मतमें व्यापकका सक्षण ३४५. ., इयालसारमेय ५१७ पंचकोश २६० ,, ईश्वरके ३०२ टि ,, क्लेश ३९ ,, प्रकारके कर्म ५३ .. प्रकारके मेद ९५ ु, प्राण २५५ ,, भाषा ९ टि ,, मूत २५३ ,, मेदखंडनकी युक्तियां १२५ टि पंचमस्तरंगः २१३--३०३ पंचीकरण २५८-२५९ ,, का दूसरा प्रकार ३०१ टि ,, दोभांतिका २५८ पंचीकृत २५८ पतंजिल ४९२ पदक्रति साक्षिके रुक्षणकी १०४ टि ,, स्मृतिकी १८८ वृ पदार्थ "अनिर्वचनीय १६६ टि ,, में पांचअंश ३५८ ,, शोधन २२ टि ,, पदार्थानुमिति ९६ वृ ., पद्मपादाचार्येका मत २८५ डि ., पश्त्रह्म २८२ परमक्षवधि योगका ४९० टि परमप्रयोजन २६ " वृत्तिका २५६ व परमाण ३४३ परमानंद्रप्राप्ति नित्यसिद्ध ४१५ डि परमार्थसत्ता २३५।३१६

परंपरासंबंध ४४० टि ंपरस्परसहकारिता शमादिकनकी १९८ परार्थानुमान ९२ वृ परिन्छित्र ३५६ परिच्छेद्य २०१ परिणास १३५।२२० वृ ४१८ टि ,, अंतःकरणके ४९८ ,, अविद्याका ३२४ परिभाषा १२२ वृ परिमाण मध्यम ३४७ परिशेष ४०४ टि परिसंख्याविधि ५१२ डि परोक्ष ४३३।४३४।४३ ब् " ज्ञान २०।१८१।१९०।२१२ पर्योय २१ टि পহা ৬০ पक्ष ,, व्यवहारका ४६५ टि ,, खाश्रयखविषय २४३ पक्षी ७० पांच ,, अंत:करण (भूमिकासहित) ४७१ ,, अंतःकरणकी भूमिका ४७१ ,, गुण २५३ ,, नियम ४६१ ,, प्रकारके कर्ताकुं कर्मसे उपयोग३७७ ,, यम ४६० ,, विकार ३६८ पाद २८५ ,, चारि आत्माके २८५ ,, चारिब्रह्मके २८५ पामर तीनप्रकारका ९१ टि पारमार्थिकजीव ३४९ टि पारवार ४०३ पावन १०१ पिंगल ४८६ पित्यानमार्ग ५४८ टि पुण्यकर्म ४५५ पुण्यपाप ७९ पुत्रसंगदुःख २२५।२६८ टि पुराणअष्टादश ४८७ पुराणनका अभिप्राय ५१७ पुरुषअधिकारी ४८० प्रकार्थ २६।४४७ पूरक ४६३ पूर्व ३१८ पक्षीक्रमतें उत्तर६१ ,, मीमांसा ४८९ ,, मीमांसाका मत ५०७

प्रकरणग्रंथ ४२ डि अकार दूसरा पंचीकरणका ३०१ टि प्रकाश ८५ प्रक्रियाकी अवस्था २९३ टि प्रकृति २७९।३४२।३१६ दि प्रणव २८१ ,, उपासनाकी रीती २८२ ,, का अहंघध्यान २८१ ,, की उपासना २८१-३०३ प्रतिकुल ७० प्रतिशा ., प्रंथारंमकी ९४. ,, बाक्य ९४ वृ प्रतिपाक २४ अतिपादन ,, अध्यासदोपका ११८ टि ,, द्षिपुष्टिवादका ३५१ टि प्रतियाद्य २४ ,, प्रतिपादकभावसंबंध २४ प्रतिवंध ४१३ प्रतिवंधक ४१३ " ज्ञानके १९ | ४५७ | ३१८ टि प्रतिबिंब १६७।४४९ ,, अभासका मेद ४४९ ,, वादीका सिद्धांत ४४१ प्रतिभास २३४ ., सता २३४ प्रतिकच्यान २८० | २९९ | ३२१ टि प्रस्क् ४८ । १६५ प्रसाध ३०७। ४३४ ,, अभिद्या ३०७ ,, प्रसमिज्ञा २०७१ ३४३ टि ,, प्रमा ३१ वृ ,, प्रमाके करण १९९ "प्रमाण १९१।१९९।२६वृ२८वृ ६२वृ "इप ज्ञान ८५ ,, ज्ञान १९०। २१०। २९१।२१२ टि **ज्ञानका स्रक्षण २१२ टि** ,, ज्ञानका हेतु ३०९ प्रसमिज्ञाप्रसम्बद्धाः ३०७। ३३ गृ

प्रदर्शन नेदांतर्से विरुद्धसभावका १७०-१८१ वृ प्रधान २७९ । ३४२ प्रध्वंसाभावकी सादिसांतता १७१ वृ प्रपंच ,, का सिथ्यापना ११७ टि

प्रसमिज्ञाप्रस्थका लक्षण ३४३ टि

प्रसाहार ४६४

प्रथमस्तरंग १-३२

प्रपंच की अनादिसांतता ११३ टि ., की असत्यता ३५२ टि .. की असिद्धि ३५२ टि ,, अं। नैयायिकमत २६८ ,, का मत ( अख्यातिवादि ) १३० प्रमा १९७।१९८। २०० | २०५। ११व १५ वृ ,, चेतन २००१ २०५ प्रमाण १९७ | २००। २०५। २८ वृ ३७ टि ,, अञ्चयलविधः १९६। २६ वृ १६३ वृ ,, अनुमान १९२। २६ वृ ८९ वृ ,, अर्थापत्ति १९५। २६ व ,, उपमान १९४ । २६ व ., कर्तव्यथभावमें ४३० टि ,, के पट्मेद २५ ु, गत असंभावना १९० वृ ,, गत संशय ३७ टि ,, गत संशयका खरूप १७३ टि ,, चेतन २००। २०५ ,, ता उत्तरमीमांसाकी ५१८–५२० ,, ता शंकरमतकी २१४ ,, दो५ ११८ टि ,, निरूपण १९१ , प्रत्यक्ष १९३। १९९ ,, शब्द १९३ | २६ व ,, शब्दका अर्थ ३७ 🕃 ,, संशय १९० मृ ,, प्रमाता २००। २०१। २०४ ,, आदिचेतनवर्णन २०० ,, चेतन २०० ,, दोप ११८ टि प्रमाद ८९ टि प्रमा पद् १९९ प्रमाज्ञान ., अष्टविध १८ वृ ,, का लक्षण १९७ प्रमेय ३९ टि ७८ टि ,, की असंभावना ६६ ,, गत संशयका खरूप १७२ टि .. चेतन २०० ,, दोप ७८ । ११८ टि ,, वेदांतका ६६ ,, संशय १९३ यृ प्रयोजन

,, अवांतर २६ ,, खंडन ४५। ५९

प्रयोजन परम २६ ,, मंडन ७७--९२ ,, वतीलक्षणा १३२ वृ ., वर्णन २६ " यृत्तिका २५६ प्रवाहरूप ,, तें अनादि ८२ ,, सं अनादिमत ११२ टि प्रवत्ति ,, की सामग्री २४३ व् ,, विज्ञानधारा २६५ प्रसिद्धानुमान १०३ वृ प्रस्थान ५१० टि ,, अष्टादश विद्यांके ४८३। ५१० टि ,, तीन वेदांतके २१५ ,, घन २९०। ३३३ टि ,, पदका वाच्य ४४३ "प्रज्ञानमानंदं ब्रह्म" ४७१ टि प्राक्सिद्ध २१४ यृ प्रागभाव ४२६। १६६ ह प्राग्लोपदोप ३७३ प्राण २५५ ,, पंच २५५ ,, मय कोश २६० प्राणायाम ४६३ .. क्षगर्भ ४५३ ,, सगभे ४६३ प्रातिभासिक ३१३। ३१५ ,, जीव ३४९ टि ,, सत्ता ३१६। २०२ वृ प्राहुसोव ४१३ प्रापक २४ प्राप्ति नित्यप्राप्तकी ५८ टि प्राप्यप्रापक्रभावसंबंध २४ प्रायश्वित ु असाधारण ५५ ुकर्म ५३ ,, काम्परूप ५६ ,, केवल ५६ ,, दोप्रकारके ५५ ,, साधारण ५५ प्रारुच्घ ४५५ । ४५६ ,, पुरुवार्थकी सफलता ५०५ टि .. मंद ४१६ মাল্ল ৭৩০ ,, की उपाधि २११

. के भोगकी त्रिप्टी २९०

प्रिय ३६८ प्रीढि ४५४ टि ,, बाद १०७ हि ४५४ टि फल १४७ व ,, तीवप्रारब्धका ५०५ टि ,, दो गुरुकी सेवाके १०८ ,, ब्रह्मविद्याका ३८८ ,, सिश्रित कर्मका ७० ,, योगुका ४९२ **,, रूप** *ज्ञान वेदांतका ३*९१ ,, वर्णन गुरुभक्तिका ९७ ,, विषेकादिकनका २७ टि ,, श्रवणादिकनका २८ टि ,, सांख्यशास्त्रका ४९१ ब वहिरंग १६ ,, साधन १६।४०३ बहिरप्रज्ञ २९० वहिर्मुख ३९६ बाघ २३३ वाधक २३२ ,, युक्तियां मेदकी ३१ टि ३९१ टि बाधसामानाधिकरण १८५।१८९ टि बाधितानुवृत्ति ४६५ टि ,, निर्विकल्पसमाधि ३३ टि ,, राग ४९१।४७१ टि "वृत्ति २८५ विगार ,, धनको युवतिसंगर्से २२२ .. धर्मको युवति संगर्से २२३ विद्वनाश युवतिसंगर्से २२४ विव १५७ विंवप्रतिविंब ,, दर्शत १६७ ,, बाद १६७।४६४ टि ,, वादवर्णन ४६५ टि विहाउठका दर्शत ५४४ टि बुद्ध ५२० ब्रुद्धि २५४।२६५।३४६ वोध ,, की समानता ५०० दि "संद ३९९ ,,बोद्धन्य २८६

त्रद्या १७२ | । ३६४ । ३६५

,, के चारि पाद २८५

,, की धानंदरूपता १८६ टि

ब्रह्म चेतन ४३६ ,, पदका वाच्य ४४३ .. बोधकवाक्य ११८ वृ .. मीमांसा ५२० टि , मीमांसाके भाष्य ५२१ टि .. रूपता शक्तिकी ३१७ टि ,, लोक २९७ ,, लोकके मार्गका क्रम २९७ ,, विद्याका फल १८८ ,, विपै वृत्तिव्याप्ति २१४ टि ,, शब्दका लक्ष्य १७२ ,, शब्दका विच्य १७२ ,, शब्दका खभाव १७२ ,, खरूपवर्णन १७२ ,, ज्ञानके मिथ्यापनैभैं बंकासमाधान १८८ टि ,, ज्ञानमें चारिवेदका तात्पर्य ४८४ ब्रह्माकारवृत्ति २१३ टि ब्रह्मागोचर शुद्धात्मगोचरञ्जातरप्रत्यक्ष-प्रमा ३५ व ब्राह्मण ४५३ टि ¥ भग १४२ टि भगवति "का विशेषरूप ५०४ ,, का सामान्यरूप ५०४ ,, के दोरूप ५०४ मद्ट ४५३ टि ,, का मत २६६ "मतखंडन ४२२-४२७ । ३०८ टि ,, रीतिशक्तिलक्षण ४१९–४२१ मद्रामुद्रा १४४ टि भरतराजा ४८३ टि मर्छ्की कथा २१७ भर्जित ४१७ भर्तेहरि ४२२ टि भवित्तव्य २७५ भविष्यत्वर्भ ४७८ टि भागत्यागलक्षणा ४३२।४३८।४५९ टि ., प्रकार ४३८ भागवत दो ४८७ भाति ३६८ भान ३१० भामतिनिबंध ५३५ टि भाविप्रतिबंध ३१८ टि भाषा ,, की संप्रदाय ४०१ <sup>`</sup> ,, प्रंथर्से ज्ञान होवैहै ९९।१२८ टि

માધ્ય ६ દિ. ,, ब्रह्ममीमांसाके ५२१ टि अवन सात २५९ भृत ,, पंच २५३ ,, प्रतिवंध ३१८ टि भूमा ६३।१८६ टि भूमिका पांच अंतःकरणकी ४७१ मेद ९५ ,, अयथार्थअप्रमाके १८७-१९७ ब्र .. आमास भी प्रतिविवका ४४९ ,, की वाधकयुक्तियां ३१ टि ३९१ टि ,, चारि आकाशके १५९ ,, चारि आयुध अधिकारिके ४८५ ा चारि चेतनके १५९।२०० ,, तत्त्वअतत्त्ववेत्ताका ४१६ टि ,, दो मीमांसाके ४८९ ,, ध्यानज्ञानका २८०।३१९ हि ,, पंचप्रकारके ९५ ,, वाधकयुक्ति ३९१ टि ,, बुद्धि ३९७ ,, वादका तिरस्कार २१६ ,, बादकी अप्रमाणता २१५ ,, बादकी धिकारपूर्वक स्याज्यता 226 ,, षट् नास्तिकनके ४९५ ,, विजातीय ३४५ ,, सजातीय ३४५ ,, समाधिषुषुप्तिका ४८८ टि ,, खगत ३४५ ,, ज्ञानकी विवृत्ति १०० टि ., मेदामेद ४१९ भोक्ता ३४२ ,, सूक्ष्मका २८८ ,, स्थूलका २८५। २८८ भोग २८८ ,, सुध्म २८८ ", स्थूल २८८ भ्रम १३० । ११५ । ३०९ । ४०६ । १९८ वृ ,, मति ४०५ भ्रांति १८०। १८१।१६०।टि१६१ हि १८५ टि ,, नाशवर्णन १८२ ,, निवृत्तिका कारण ४७३ टि ,, वर्णन १८० ,, में दोअंश ३६७

,, ज्ञान १९८।३५ टि

ř.

```
मकार २९०
  ,, का वाच्य ३०१।३०२
  ,, आशीर्वोदरूप ३३३
  ,, तीनिप्रकारका ३३३
  ,, नमस्काररूप ३३५
  ,, निर्शुण वस्तु निर्देशरूप १३५
  ,, बस्तुनिर्देशका १
 ,, विधि ३८४ टि
 ,, वेदान्तशास्त्रक्तोआचार्यका
     स्काररूप ३३६
 , सगुणवस्तुनिर्देश ३३५
 ,, खर्वाछित प्रार्थनाह्य आशीर्वाद ३ ३५
 ,, अधिकारीका ६१-७१
 ,, प्रयोजनका ७७-५२
 ,, संबंधका ९३
मत
 ,, अवच्छेदवादका २०१
 .. इंद्रियआत्मवादीका २६२
 ,, उत्तर मीमांसाका ५०७
 ,, चारि सुगतके ४९५
 ,, चिंतामणिकारका १२९
.., पद्मपादाचार्यका २८५ टि
 ,, नास्तिक ४९५
 ,, नेयायिकका १२८
 ,, न्याय ३४३।५०७
 ,, न्यायके एकदेशीका ३४४
 ,, पूर्वमीमांसा ५०७
 ,, प्रभाकर भी नैयायिकका २६८
 ,, प्रभाकरका (अख्यातिवादी) १३०
 ,, सहका २६६
 ,, मधुसूदनखामीका ३५८ टि
 ,, योग ५०७
 ,, वाचस्पतिका २४४
 ,, विज्ञानवादीका १२७
 ,, वैशेषिकका १२८।५०७
 ,, वैष्मवका ५०६
 ,, शून्यवादीका १२६
 ,, दीव ५०६
 ,, षट्शास्त्रनका ५०७
 ,, संस्थि ३४२।५०७
,, सार्त ५०६
मैत्र ४८५
मंद ५०३
,, जिज्ञासु ३९६।१०१ टि
,, प्रारक्ष ४७६।५०३।५०५ टि
,, बुद्धि ५५२ टि
           विःसाः ६
```

```
मंद वोध ३९९
  ,, ज्ञान ३९३
 मधुसूदनस्वामीका मत ३५८ टि
  ,, जिज्ञासु १०१ टि
  ,, परिणाम ३४७
  ,, पामर ९७ टि
  " विषयी ९८'टि
 मध्यमाधिकारी साधन निह्नपण
      २१३-२७६
 मन २५४
 ,, अर्पणप्रकार १०३
 ,, की निखताखंडन ३९३ टि
 ,, के दोष १४५ टि
 मनन १८
 ,, न्यायमतका ३५२ डि
 मनुष्यमात्रकुं अधिकार ९९ टि
 मनोमय ३१६
 ,, कोश २६०
मरण २६२
मर्योदा शाखकी ९९ टि
मल ५|६८|३९०
मिलनसस्वगुण १७१।२५०
 ,, विषे दर्शत १८४ टि
महाकाश १६३
 ,, वर्णन १६३
महादेवकी समञ्जूदि ५३२ टि
महाबाक्य २०१४४ वृ ११८ वृ
 ,, के अर्थका उपदेश २७१
 ,, चारि ४४३
 ,, तत्त्वमसिमै सक्षणा ४३३
 ,, नर्मे श्रुतार्थापति १५९ वृ
 .. में जहतीका असंभव ४३६
 ,, में भागत्यागका अंगीकार ४३८
,, में सक्षणा ४३३-४४९
माध्यमिकवीदका मत २६७
मानसविपर्यास ३४२ टि
माया १७११२४७१२७९१३७०
,, विशिष्टकी निरुपादानता २९० टि
,, खरूपप्रतिपादन २४२
मायिकता जीवईशकी १७६ व
मायी ४३३
मार ४०३
मार्ग
,, उत्तरायण ३००
,, देवका ३००
,, प्रदालोकका ऋमसे २९७
,, बाम ४९४
```

```
मिथ्या १८४। २४२। ३११। ३१७।
      ३५२ टि
  ,, पना प्रपंचका ११७ टि
 मीमोसा
  ,, उत्तर ४८९
  ,, के दो मेद ४८९
  ,, पूर्व ४८९
 मुक्त ७०।७१।४८५
 मुकामुक्त ४८५
 मुक्तासन ४६२
 मुक्ति
 ,, का हेत्र कीन ? याका उत्तर
     ३७५-४०६
 ,, हेतु ज्ञान है ३७५
 ,, सामीप्य ३३६ टि
 ,, सायुज्य ३३६ टि
  ,, सारूप्य ३३६ टि
 ,, सार्धि ३३६ टि
मुख्य
 ,, अंतरंगसाधन १८
 ,, अर्थ ४५६ टि
 ,, देव २२०
 ,, दशडपनिपद् ९५ टि
 ,, सामानाधिकरण १८५।१८९ टि
 ,, सिद्धांत अद्वेतवादका २३८ व
मुख्यावृत्ति ४३९ टि
मुनि २९४
,, बरभूप २० टि
मुमुक्षता ३३
      लक्षण १४
मृतिप्रतिपादनका समिप्राय ५१५-५१६
मूलाभविद्या ६२।६६ टि
मृगवारि ४०३
मेघाकाश १६२
     वर्णन १६२
में १४४।१८५
,, कीन हूं ? याका उत्तर ३४०-३६१
मोक्ष २६ : ३३ ! ३६ । ११५। ३७७
    २५६ वृ
,, का द्वितीयअंश ६४
,, का प्रथम औश ६३
,, का साधन ११५। १५४
,, का खरूप २६
,, का हेतु ३७९
,, न्यायमतर्भे ३४३
,, प्राप्ति अहंप्रहथ्यानतें ३२३ टि
,, मार्ग ५४८ टि
,, विवेह ४७५
,, सायुज्य २९८ । ३३५ दि
```

य

यथार्थ

,, अनात्मस्मृति १८३ दृ

,, अप्रमा १२ वृ १८२ वृ

,, आत्मस्मृति १८३ दृ

,, निर्वेद ४९९

,, स्मृति १८८ वृ

,, ज्ञान २०५।१८५ छ

यंत्रयुक्त ४८५

यमपांच ४६०

यज्ञादिक कर्मका हेतु २६ टि

याग १५७ वृ

युक्तयोगी ५१९

युक्ति मेदबाधक ३९१ टि

युक्तियां पंच मेदखंडनकी १२५ टि

यंजानयोगी ५१९

युवतिसंग

,, दुःखवर्णन २२१

,, धनविगार २२२

,, धर्मविगार २२३

,, बिंदुनाश २२४

योग १२१ ब्र

,, का परमधवधि ४९० टि

,, का फल ४९२

,, निरपेक्ष ५४३ टि

,, मत ५०७

,, रूढ उभयरूप शक्ति १२३ य

,, रूड उभयवृत्ति ४३९ टि

,, हठ ३०८

योगायुत्ति ४३९ टि

योगी

,, का कायन्यूह ५८/८८ टि

,, युक्त ५१९

,, युंजान ५१९

योग्यता १४१ वृ

योग्यप्रमाण ४३ वृ

योगिकशब्द १२१ वृ

रस ८२ वृ रसाखाद ४७२ रहस्य ४२३

राग ४०३।६८ टि

,, आंतर ४७१

,, वाह्य ४७१ रागादिकके उपाय ४३४ टि

राजयोग, ३०८

रामकृष्णादिक २०६

रूढि १२२ वृ

"बृत्ति १२२ च ४३९ टि

,,शक्ति १२२ वृ

रूप ३६८

,, सप्तप्रकारका ७९ वृ

,, अंतरंगसाधनसंबंधी २५ टि

,, विचारसागरका १ टि

,, संसारवृक्षका ४३६ टि

रेचक ४६३

रौढिकशब्द १२२ वृ

रुक्षण

,, उपरामका १२

,, उपादानकारणका २९४ डि

,, करणका २०६ टि

,, गुरुक्ते ९५

,, जिज्ञासुका ७०

,, तितिक्षाका १३

,, दमका १०

,, प्रत्यभिज्ञात्रत्यक्षका ३४३ टि

,, प्रत्यक्षज्ञानका २१२ टि

,, प्रमाज्ञानका १९७

,, मुसुञ्जताका १४

,, विवेकका ७ ,, वेरागका ८

,, श्रद्धासमाधानका ११

" शक्तिका ४१०

,, शक्यका ४२८

,, शमदमका १०

,, शिष्यके ९६

,, समाधानका ११

,, स्मृतिका ३४४ टि

,, खरीतिसैं शक्तिकां ४१५

लक्षणा ४३०। १२७ वृ

,, अजहती ४३१

,, का खरूप ४२९

,, जहती ४३०

,, जहतीअजहती ४३२

,, जीवन्रहामें ४५९ टि

,, तत्त्वमसिमहावाक्यमें ४३३

,, तीनिप्रकारकी ४०७-४०९

,, भागत्याग ४३२।४३८

,, महावाक्यनमें ४३३-४४९

,, लक्षित १३० वृ

,, बृत्ति ४४० टि **स्मातलक्षणा** ११० वृ

सक्ष्यक्षये ३९।४४० दि

लक्ष्यअर्थं अकारका ३०२

,, अहंशव्दका १६७

,, आस्मपद्का १६५

,, आनंदपदका ४४३

,, ओंकरिका ३०१।३०२

,, अो लक्षणाका सामान्यरूप ४२९ ,, उकारका ३०२

,, जीवपदका ७६

,, तत्पदका १७१।३६५

,, त्वंपदका १६७।३६५|४४८

,, व्रह्मशब्द्का १७२ ,

,, सल्यशब्दका ४४३

लंबका २५९ टि

लय २९३।४६९

,, चिंतन २७७–२८०।३१५ टि

,, चिंतनका अजुवाद २९३

"रूप निवृत्ति ३१४

"रूप निवृत्ति कारणमे १४२

लिंग८९ वृ। १४३ वृ " ज्ञान ८९ वृ

,, अतलादिसप्त २५९

,, भूरादिसप्त २५९

,, वासना ४९३ टि

लोकायत १९३ टि

लोपामुद्रा १४४ दि लैकिङवाक्य ११६ वृ

व

,, नैष्कर्म्यसिद्धिकारका २९३ टि

,, सारामही पंडितका ५३० दि बजासन ४६२

वर्णन

,, अज्ञानस्ररूपका १७९

,, आवरणखरूपका १७९

,, कूटस्थका १६५ ,, घटाकाशका .१६०

,, जलाकाशका १६१

,, प्रयोजनका २६

,, महाकाशका १६२

,, मेघाकाशका १६३

,, विषयका २५ ,, संबंधका २४

,, सायुज्यमोक्षका २९८

वर्णप्रणव ४२३

वस्तु ३३३

,, निर्देश ३३३ » निर्देशरूप संग्रह 9 वस्तु-वर् अनादि ८२ चाक्य ,, धर्वातर २० ्र, महा २० वाचक ४२८ वाचस्यतिका मत ५८ ग्र ., अकारका ३०९।३०२ ,, अर्थ ४२८।४३२।१२० गु ,, अर्थ सत्पदका ४३३ ,, अर्थ तत्त्वमतिका ४३५ ,, अहंपदका ४४३ ,, अहंशब्दका १६७ ,, क्षात्मापदका ४४३ ,, क्षानंदपदका ४४३ ,, उकारका ६०३ । १०२ .. ऑकारका ३४२ ., तत्पदका १७१(४३८)४४२ ,, त्वंपदका १९७।४३४।४३८।४४२ ,, प्रज्ञानपद्का ४४३ ,, नहापदका ४४३ ,, ब्रह्मशब्दका १७२ ,, मकारका ३०५।३०२ ., सखपदका ४४३ ,, ज्ञानपदका ४४३ वाणी ,, क्षपेंण १०५ .. की व्याप्यता ४५० टि ,, के दोष १४५ टि वाद ४५४ टि ,, क्षवच्छेद ८५१४४२ ,, भागास ८५।४३९ ,, एकजीवका ४५८ ,, द्वष्टिगृष्टि ८१।३२८।३५६ टि ,, विवप्रतिविव १६७।४६४ टि , समुशय ३८३ वामदेव ४८३ टि वाममार्ग ४९४ वार्तिक ७ टि वासनारूप राग ४९७ टि विकार ३६८।३७७।४१८ टि .. रूप खपयोग ३७९ ,, पांच ३६८ विकिया ४१८ दि विकृति ३४२ विझ ३३३।४७२ ,, चारि निर्विकस्पसमाधिमें ४६९

,, तक्षंपदार्थका ४३६-४४९ ,, सागरका रूपक १ टि विजातीय ,, भेद ३४५ ,, से संबंध १६९ विदेहमोक्ष ४७५ विद्याके अष्टादशप्रस्थान ४८३ विद्यानंदकी उपादेयता ४०८ विद्यारण्यखामीका अभिप्राय ५०२ टि विद्वानींका निर्धार ५०० टि विधि २८० विनिगमनविरह ३७३ विषरीत ,, भावना १८।१९।३५ टि ,, झान ३५ टि विपर्यय ३५ टि विषयोसमानस ३४२ टि विप्रजी १९ विप्रलिप्सा ५२० विभु ३९।३७०/४३३।१८६ टि विराट् २८५ ,, रूप विश्वके सात्रअंग २८५ ,, विश्वके उन्नीसमुख २८५ विशेचनतिद्धांत २६१ ,, खंडन ३०३ दि विरोधि भग्नानका ८५ विलक्षणप्रारच्य ४८२ टि विवर्ष १३।२२० वृ ,, चेतनका ३२४ विवेक ७०।३४२।१२ टि ,, सक्षण ७ विवेदादिकनका फल २७ टि विशिष्ट १२।२०१।३५२ विशिष्टात्मगोचरप्रसक्षप्रमा ६० वृ विशेष २०१ ,, अनुबंधनिरूपण ३३–९३ ,, अंश ૨૨૦ પૃ ,, चेतन्य ८५।१२१ टि ,, रूप भगवतीका ५०४ विशेषण ७३।२०१ ,, का खभाव ३५३ विशेषरूप ८६।१४९ ,, भारमाका ८६ ,, विशेष्य १०६ टि विश्व २८५ ,, की उपाधि २९१

विश्वास २८०

विपमसत्ता साधकवाधक २८४ टि विषय २५।४८।११७।२४३ ,, भन्नानका १८८ "आनंद् ११७ ,, आनंदका कारण ४०६ टि ,, धानंदकी हैयता ४०८ टि ,, क्षानंदमें दोपक्ष ४०९ टि ,, इंद्रियनके ४१ ,, रांडन ३९-४४ , प्रथका २५ ,, चेसन २०० ,, वर्णन २५ ,, में आनंद नहीं ११७ ,, ह्ल नियृत्ति ५७ टि विषयी ४८६९ ,, तीनप्रकारका ९८ टि विष्णुउपासकका उत्तर ५०१ विहितकर्म ५२ ., चारप्रकारके ५३ विशेष पा६८।४७१।३८५ विश २२४ विज्ञान १२७ ,, मय कोश २६० ,, वादीका मत १२७ ,, वादी बोद्धका मत २६५ गृत्ति १०७।१८७।२५४।४०९।४३८ टि९२११९१ ,, का परमत्रयोजन २५६ य , का प्रयोजन २५६ दृ ,, का लय ४९१ टि ,, दोप्रकारकी ४०९ ,, प्रयोजनकथन २५६-२५७ व ., फलनिरूपण २४९-२५५ वृ 1, बाह्य २८५ ,, व्याप्ति झड़ाविषे २१४ टि ,, ज्ञान २०० वेद ,, का गूढसिद्धांत ३२४ ,, का ढंढोरा ७०।४५७।४८० टि ,, का सिद्धांत ६६।४११ ,, गुरूकी सत्यता २८६ टि ,, चारि ४८४ ,, प्रशृत्तिवाक्यअभिप्राय ५१२ टि वैदांत ६६।३६ टि ,, उपयोगीअनुसास ९७-१०१ वृ ,, का प्रमेय ६६ ,, का फलरूप ज्ञान ३९१

वेदांत-का सिद्धांत ८९।१८८।४२७।१वृ ,, का ज्ञेय ४३६ ,, के तीनप्रस्थान २१५ ,, मत कार्यकारणमें ४५४ टि ,, वाक्यकी असंभावना ६६ ,, शास्त्र ३८३ टि ,, शास्त्रकर्ता आचार्यनमस्कार ३३६ ,, श्रवणका फल २७४ ,, सैं विरुद्ध अभावका प्रदर्शन 900-969 3 वैदिकवास्य ११६ वृ वैयाकरणरीतिशक्ति ,, का खंडन ४१७–४१८ ,, रुक्षण ४१६ वैराग्यलक्षण ८ वैशेषिकमत १२८।५०७ बैष्णवमत ५०६ व्यक्ति ४२ १।६८ वृ व्यतिहार ४७२ टि व्यभिचारी ३६८ व्यवधान ४६ टि व्यवस्था प्रक्रियाकी २९३ टि व्यवहार २०२ ,, पक्ष ४६५ टि ,, सता २३३।३१६ व्यवहित ७९।४६ टि ,, कालकरि ४६ टि. ,, देशसे ४६ टि **ट्य**ष्टि ,, अज्ञान १७० ,, प्रतिविव ४६५ टि व्याकरण ४८६ ,, रीति शंक्तिस्रक्षण ४१६ <u>न्याख्यान</u> ,, कल्पतस्का ५३५ टि ,, रूप प्रंध ५२१ टि व्यान २५५ व्यापक ३६४।३६८।८९ वृ। ४५ : टि ,, का न्यायमतमें सक्षण ३४५ ब्यापकता ,, आपेक्षिक १७२ ,, निरपेक्षिक १७२ व्यापार ३० श्र ,, हीन कारण ३० वृ व्याप्ति ८**९** दृ । ४५० टि

व्याप्य ८९ वृ

ब्यावर्त्त २०१

व्यावर्तक २०१ व्यावत्ये २०१ व्यावहारिक ३१३१३१५ ,, अर्थ ११७ वृ ., जीव ३४९ टि ,, सत्ता २०२ वृ बीहि १०४ शंकरमतकी प्रमाणता २१४ शंकरानंदखामी ४७७ टि शक्ति १७९।४१०।४११।४१६|४१९ १२० वृ ,, अन्यमतका खंडन ४१५ ,, अभानापादक १७९ ., असत्वापादक १७९ ,, भज्ञानकी १ ७९ .. अज्ञानकी दोप्रकारकी १७९ ,, की ब्रह्मरूपता ३१७ टि ,, खंडने अन्यमतकी ४१५ ,, रुक्षण न्यायरीतिसें ४९० ,, रुक्षण भद्दरीतिसें ४१९ ,, रुक्षण वैयाकरणरीतिसे ४१६ ,, रुक्षण खरीतिसैं ४११ शक्य ४२९ .. अर्थ ४२८।१२० वृ । ४४० टि ,, का लक्षण ४२८ হাত ५४ टि शब्द ु,, प्रमाण १९३।२६ वृ ं,, शक्ति ४३९ टि शब्दानजुविद्धसमाधि ४६५ शब्दानुविद्धसमाधि ४६५ शम्लक्षण १० शमादि ९ ,, कनकी परस्परसहकारिता १९ टि शंभतंत्र ५३९ टि शरीरके दोष १४५ टि शस्त्र ४८५ शाब्द ,,बोध १३९ कृ ,, सामग्री १५० वृ शास्त्र ५०७ ,, की मर्यादा ९९ टि ,, वासना ४९५ डि शिक्षा ४८६ शिव १७३।५०२ ,, सेवकका उत्तर ५०२

शिवाबल २६६ दि

विष्य ी ,, के लक्षण ९६ ,, बांछितप्रार्थनारूप आशीर्वाद-मंगरु ३३५ शुद्धसत्वगुण १७१|२५० ,, विपे दर्शत १८३ टि शुमवासना निवृत्ति ५०५ टि शुभसंततिके तीनिप्रजनकी गाधा 908-999 शून्य २६७ ,, वादीका मत १२६ शैवमत ५०६ शोक १८०।१८४ यू 1 १८५ टि ,, नाश १८२ शोण ४३१ रयाल ५१७ ,, सारमेयन्याय ४१७ श्रदा ,, लक्षण ११ ,, समाघान्रुक्षण ११ श्रवण १८।२९ टि । ९३ टि ,, दोप्रकारका ६६ श्रवणादिक १८ ,, की सफलता ४९ टि श्रवणादिफल २८ टि श्रीहर्षेमिश्राचार्थ २१६ टि श्रुतार्थोपत्ति १५५ वृ प्रमा १५५ वृ ,, प्रमाण १५५ वृ ,, महावाक्यनमैं १५९ ,, प्रमाण गुरुभक्तिविषै १३० टि ,, माताका तात्पर्य ३८९ टि ,, सूत्रप्रमाण सृष्टिमैं ३४८ टि श्रोत्र ७२|२०१|३४६ ,, पदार्थ धनादि १७४ वृ ,, प्रकारका रस ८२ वृः ,, त्रमा १९९ ,, वस्तु अनादि ८२ ,, विकार ३६८ -.. शमादि ९ ,, शास्त्रनका मत ५०७ ,, शास्त्रनकी परस्पर विरुद्धता ", शास्त्रनके कर्ता ५१९ ,, संपत्ति ९।१३ षष्ठस्तरंगः ३०४–४५३

सगर्भे प्राणायाम ४६३ सगुण ,, ईश ३३९ टि ,, उपासनादिकर्तव्य ३३८ टि ,, बलुनिर्देशमंगल ३३५ संग ३६९ संचिदानंद परस्पर भिन्न नहिं **₹६४-४६५** संचित ४५ सजातीय " सेद ३४५ ,, से संबंध ३६९ सत् २४२।३५५।३६४।१६६ टि ,, भारमा ३५५ ,, स्यातिबादसंडन २२६-२३० वृ ,, स्यातिवादीका तिद्धांत २२४ गू सत्ता २२४।६६८।४११ टि ,, अनिर्वचनीय २०७ पू ,, परमार्थ २३५।३१६ " प्रतिभास २३४।३१६ "व्यवहार २३३।३१६ ,, भारमा ३५५ ,, ता वेदग्रुहकी २८६ टि ,, पदका लक्ष्य ४४३ ,, पदका वाच्य ४४३ ,, भ्रम ४०५ सत्व २५४ सत्वगुण ,, मलिन १७९।२५० ,, গ্রন্থ ৭৩৭|২५০ सदसद्विस्रक्षण २१५ य सद्विलक्षण २१५ वृ ,, अवस्या लाभासकी ११७-११८ ,, प्रकारका रूप ७९ गृ सप्तमस्तरंग ४५४-५२७ सफलता ,, प्रारब्धपुरपार्यकी ५०५ टि ,, अवणादिककी ४९ टि समयुद्धि महादेवकी ५३२ टि समवाय ४५१ टि समि ,, अज्ञान १७० ,, प्रतिथिंच ४६५ टि समसत्ता ,, की आपसमें साधकमाधकता २३२

समसत्ता-साधकवाधक २८४ टि समसमुधय ४२४ टि ,, की स्याज्यता २२४ टि समाधानलक्षण ११ समाधि १८।४६५।१३३ ,, के शर गंग ४५९-४६५ ,, दोप्रकारकी ४६५ ,, निर्विकल्प दोप्रकारकी ४६७ ,, निर्विकल्पमें चारिविद्य ४६९-४७२ ,, शब्दानुविद्य ४६५ ,, शब्दाननुविद्य ४६५ ,, सविकल्प ४६५ ,, सविकल्प दोप्रकारकी ४६५ ,, साक्षातकारह्य ३३ टि ,, युपुप्तिका भेद ४८८ टि रामान २५५ समानता ,, बोधकी ५०० टि ,, सर्वहानीक्षी ५०० टि समानाधिकरण १८९ टि ,, याथ १८५१७८९ हि ,, मुख्य १८५।१८९ टि समाप्तिमंथकी ४५०-५२७ समुगयवाद ३८३ संपत्ति पट् ९।१३ संप्रदाय भाषाकी ४०१ संवंध ४३८ टि ,, कथन अन्यप्रयोजनका ५३ डि ,, क्रोक्संव्यभाव २४ ,, संद्र ६ o ,, जन्यजनकभाव २४ . ,, तादातम्य ४१९ ,, प्रतिपायप्रतिपादकभाव २४ ,, प्राप्यप्रापकभाव २४ ,, भंदन ९१ ,, लक्ष्यलक्षकभाव ४३८ टि ,, वर्णन २४ ,, बाच्यवाचक ४३८ टि ,, विजातीयसे ३६९ ,, सजातीयसे ३६९ ,, साक्षात् ४३९ टि .. सार्थसारकगाव ४३८ टि "स्वगतसे ३६९: सयुक्त ५१ संयोगसंबंध ४३० सरल्३३७ " सर्व खल्विदं ब्रह्म " इस श्रुतिमें जहती भी भागत्यागलक्षणा ४५७ डि

सर्वदा ईश्ररभावकी कत्तंत्यता १३९ टि सर्वेप्रपंचकी ईश्वरह्वता २७७ सर्वमतअविरुद्ध ईश्वर ३४९ टि सर्वशक्ति ४३१ सर्वेशास्त्रकृं ब्रह्मज्ञानकी हेतुता ४८२ ,, वास् ३७९ सर्वेद्य १७९११७११४३३ सर्वेज्ञानीकी समानता ५०० टि संवादीऋांति ३२३ टि सविकल्पसमाधि ४६५ ,, दोप्रकारकी ४६५ सविवेक १३ संशय १९० छ ३४ टि ,, तत्पदार्थगोचर १९३ ष्ट ,, प्रमाणगत ३० टि संसर्गाध्यास २०५ र ,, भारमाका २ ३७ र संसार ,, अभाव आभासमें १८० टि ,, के सीनमार्ग ५४८ टि ,, गृक्षका रूपक ४३६ वि रांसारी ७२|७३|७४|२०२ संगृति ३३९।४०० संस्कार ८०।३७९ ,, दोप्रकारके ३७७ सांख्य ,, का मत ३४२।५०७ ,, मतखंदन ३९० ,, शालका फल ४९१ यांतथनादि ११२ टि साक्षात्कार २१२ टि ,, रूप समाधि ३३ टि साक्षात्संयंध ४३९ टि साक्षी ७२।७४।१४३।२०१।२०२। २७४।३२४ ,, का नानापना ४१-४४ ,, के लक्षणकी पदकृति १०४ टि ,, चेतन ४३६ ,, नामकी सिद्धि १०७ दि ,, भास्य १३४ साक्ष २७४(४०६ ,, भवस्था चिदाभासकी ४७ टि ,, भुवन २५९ सादिसांतता प्रध्वंसाभावकी १७१ य साहद्य १०६ छ ,, दोष ७८ टि

साधक २३२

साह्यवाधक विषमसत्ता २८४ टि ,, बाधक समसत्ता २८४ टि " युक्तियां अमेदकी ३० टि साधन ,, अंतरंग १५। ४०३ । २३ टि ,, अंतरंगवहिरंग १५-१६ ,, अंतरंग मुख्य १८ "सप्ट ज्ञानके १५ ", भाठ अंतरंग १५ · ,, चारि ६ ,, दुःखका ६३ ,, बहिरंग १६। ४०३ ,, मोक्षका ११५। १५४ ", ज्ञानके २३ । ४०३ साधारणकारण १९९|३० वृ | २०७ टि ,, प्रायश्चित्त ५५ साध्य ८९ वृ ,, साधनभावसंबंध ५२ टि सांत २४२ सांतता भनादि अन्योन्याभावकी १७३ वृ सामग्री ७७ टि ,, अध्यासकी ४६ ,, प्रवृत्तिकी २४३ वृ सामयिकाभाव १६८ वृ सामानाधिकरण्य १८६ टि सामान्य ,, अनुवंधनिरूपण १ ,, अंश २२० वृ ,, अहंकार ६७ टि ,, इदंअंश ३६७ . ,, चैतन्य ८५ ,, ह्रप ८६। १८९ ,, रूप भारमाका ८६ ,, रूप भगवतीका ५०४ ,, रूप लक्षणाका ४२९ ,, ज्ञान ३६७ सामीप्यमुक्ति ३३६ टि ' सायुज्यमोक्ष २९८ । ३३६ टि ,, का वर्णन २९८ सारप्राही वंडितवचन ५३० टि सारमेय ५१७ सारूप्यमुक्ति ३३६ टि साकोक्यमुक्ति ३३६ टि साष्टांगत्रणाम १२९ टि

सार्धिमुक्ति ३३६ टि

सिद्धांत ५६ टि ,, अनुवादीका २२४ ट ,, न्यायका ३४३ । ३४४ " प्रतिविंबवादीका ४४१ ,, विरोचनका २६१ ,, वेदका६६। ४११ ,, वेदका गूढ ३२४ ,, चेदांतका ८९ । १८८ । ४२७ । १वृ ,, सत्ख्यातिवादीका २२४ वृ सिद्धासन ४६२ सिद्धि साक्षी नामकी १०७ टि सुगत १९६ टि ,, के चारि मत ४९५ सुजान ९८ सुंदिनसुंदिदेखकी कथा २३६ टि सरवाणी २ सुषुप्ति ,, अवस्था २५२ व ,, औ अद्वेतावस्थानरूप निर्विकल्प-समाधिका मेद ४६८ ,, का ज्ञान ८५ ,, से निर्विकल्पसमाधिका मेद ४६६. मुशुद्ध ३३७ सूक्ष्मका भोक्ता २८८ भूत २५३ भोग २८८ ,, शरीर २६० ,, शरीर ईश्वरका २६० ,, शरीर जीवका २६० "सृष्टिनिरूपण २५३-२५१ सूत्र ५ टि सूर्यके दोह्रप ५०५ सृष्टि ३१७ " ई्रश्वरकी २३३ । ३१६ "में श्रुतिसूत्रप्रमाण ३४८ टि " सूक्ष्म २५७ ,, आचार्यकी १०० ,, आचार्यकीका प्रकार १०१ सो ४३२ सोपाधिक आनंद ४७२ "सो यह है" इसमें लक्षणा ४५९ टि "काभोक्ता २८५। २८८ ,, भूत २५३ ,, भोग २८८ ,, शरीर २५९

,, शरीर ईश्वरका २६०

,, उपासना ५०१ ,, मत ५०६ सार्थे ४३८ "सारकभावसंवंध ४३८ स्मारक ४३८ स्मृति ३०७। ४९०। १८८ वृ ,, का लक्षण ३४४ टि ,, की पदकृति १८८ वृ ,, रूप ज्ञान २११ ,, ज्ञान ३०७ खगत ३६९ ,, सेंद ३४५ ,, सें संबंध ३६९ स्वतंत्र ३७९। ४३३ ,, अप्रघदेवका ३३०-४५२ ,, अवस्था २५१ वृ ,, का अधिष्ठान ३४९ टि स्वप्रकाशपदका अर्थ ४८ वृ ,, ईश्वरशब्दका १७२ ,, उपाधिका ३५३ ,, तमोगुणका १८९ ,, वह्यशब्दका १७२ ,, विशेषणका ३५३ ,, ज्ञानका ४५ स्वरीतिशक्तिलक्षण ४११ स्बद्धप ,, आत्माका ३५७ ,, आत्माका दोप्रकारका २९२ ,, आनंद ११९ ,, ईश्वरंका २४८ ,, उपमितिउपमानका १०५ वृ "जीवका २५० ,, दो ऑकारका २९२ ,, दो प्रकारके भात्माका २९२ ,, प्रमाणगत संशयका १७३ ,, प्रमेयगत संशयका ,१७३ ,, मोक्षका २६ ,, लक्षणाका ४२९ ,, सें अनादि ८२। ११२ टि ,, ज्ञानका ४७४ स्वरूपाध्यास २०५ वृ स्वर्गे १५७ स्ववांछितप्रार्थनारूप **मा**शीर्वादम्गल खस्तिका ज्ञान ५१६ टि स्वार्थानुमान ९१ वृ

```
खार्थानुमिति ९१ ष्ट
खाश्रयखिषयपक्ष २४३
.. का अंगीकार २४६ टि
हरुप्रदीपिका मंध ४८७ हि
हरयोग ३०८
हरिकी कारिका ४१६ । ४४६ डि.
हिरण्यगर्भ २९७
,, के उपासकका मत २६३
हर्षे १८३
.. खरूपवर्णन १८३
हेत
,, अदद्य फलका १००
,, जीवन्मुक्तिके विरुक्षण आनंदका
      ३३ टि
,, ता ४१२
,, दष्टफलका १००
,, दष्टफलकी ३८८
,, दुःखका ७०
" निवृत्तिमैं १२३ टि
,, प्रत्यक्षज्ञानका ३०९
,, मुखत्रसन्नताका ३१४ टि
,, मोक्षका ३७९
,, यज्ञादिक कर्मका २६ टि
,, बाक्य ९४ मृ
,, ज्ञानका १९
हेयताविषयआनंदकी ४०८ टि
```

```
स.
क्षिप्त अंतःकरण ४७१
क्षेत्रज्ञ २८६
क्षेप ४७१
क्षोभ २२० वृ
              ব্ল.
ज्ञान ६०।८५। ११५। १५४। १५६१
      ३२४ । ५०५ । ४३ वृ
., अपरोक्ष २०।१८५११९०।२१२ टि
,, इंद्रिय २५६
., का विरोध कर्मेंडवासनासें
     328-365
. का खभाव ४५
,, का खहप ४०४
, के प्रतिशंधक १९ । ४५७
🔑 के साधन २३ । ४०३
,, के साधन अष्ट १५
,, के हेतु १९
,, तस्व ३४३
,, हड ३९३
,, दोप्रकारका ३९३
.. द्विविधवर्णन १८१
,, पदका वाच्य ४४३
,, पदका लक्ष्य ४४३
,, परोक्ष २०। १८१ । १९०। २१२
,, प्रसम् १९०।२१०।२११।२१२ टि
,,प्रसक्षरूप ८५
,, फलरूप वेदांतका ३९१
```

```
शान-भ्रांति १९८
 ,, मंद ३९३
 ,, मुद्रा १४४ टि
 ,, यथार्थ २०५
 ,, योग्य अधिकारी ६८
 ,, बान्कं तत्वविसारण १५१
 ,, व्यवहारका अविरोध ४३२ टि
 ,, समकालमुक्ति ५०८ टि
 ,, सामान्य ३६७
 ,, सुपुप्तिका ८५
,, स्मृति ३०७
"स्मृतिह्रप २११
ज्ञानाध्यास २१६ यृ ३५ टि ७६ टि
झानी २७५। ५३१ टि
,, अं। अज्ञानीका चिन्ह २७५
 ., का अकर्त्तापना ३१३ टि
,, का अनियमव्यवहार ५०६ टि
,,का अभोक्तापना ३३३ टि
,, कूं शुद्धवद्यप्राप्ति ५११ टि
,, के व्यवहारका अनियम ४७७-४७८
,, के व्यवहारमें नियम नहीं ४५४
,, निरंकुश है ४७४
होय ५०५
```

,, वेदांतका ४३६

॥इति श्रीविचारसागरं सटिष्यण तथा वृत्तिरत्नाविन्ती अकारादिअनुक्रमणिका॥



# श्रीपंचद्शीसटीकासभाषा हितीयावृत्तिमैंसैं

## श्रीमहावाक्यविवेकके मूल औ अर्थमात्र।

येनेक्षते श्रणोतीदं जिन्नति व्याकरोति च । स्वाहस्वाद् विजानाति तत्प्रक्षानसुदीरितम्॥१॥

अर्थ:—जिस चैतन्यकार पुरुष इस रूपादिक-कूं देखताहै भौ शब्दकूं सुनताहै भौ गंधकूं सूंघताहै भौ शब्दकूं बोलताहै भौ खाद्अखाद्-रसकूं जानताहै । सो वृत्तिउपलक्षितचैतन्य प्रज्ञान कहाहै ॥ १॥

चतुर्भुखेंद्रदेवेषु मनुष्याश्वगवादिषु। चैतन्यमेकं ब्रह्मातः प्रज्ञानं ब्रह्म मय्यपि॥२

भर्थः—ब्रह्मा इंद्रआदिदेवनविषे औ मनुष्य-अश्व गौ आदिकनविषे जो एक चैतन्य है सो ब्रह्म है ॥ यातें मेरेविषे बी स्थित प्रज्ञान ब्रह्म है॥ २॥

परिपूर्णः परात्माऽस्मिन्देहे विद्याऽधिकारिणि। बुद्धेः साक्षितया स्थित्वा स्फुरन्नहमितीर्यते॥ ३॥

अर्थ:—परिपूर्णपरमात्मा । विद्या जो ज्ञान ताक अधिकारी इस देहिवेषे बुद्धिका साक्षी होनैकरि स्थित होर्यके जो स्फुरताहै, सो ''अहं'' इस पदकरि कहियहै ॥ ३ ॥

स्वतः पूर्णः परात्माऽत्र ब्रह्मशब्देन वर्णितः । अस्मीत्यैक्यपरामशेस्तेन ब्रह्म भवाम्यहम् ॥ ४॥

अर्थ:—स्वतः पूर्णपरमात्मा जो है सो इहां ''ब्रह्म'' शब्दकरि वर्णन कियाहै ॥ ''अस्मि'' यह पद एकताका सरण करावनेहारा है॥ तिस हेतुकरि ''मैं ब्रह्मही हूं"॥ ४॥ एकमेवाद्वितीयं सम्नामरूपविवर्जितम्।
स्रष्टेः पुराऽधुनाप्यस्य ताहक्त्वं तिवृतीर्यते॥ ५॥
धर्थः—सृष्टितें पूर्व एकही अद्वितीय नामरूपरहित जो सत् था। इस सत्का अव सृष्टिके
पीछे बी तैसेपना "तत्" किहये सो। ऐसें
कहियहै ॥ ५॥

श्रोतुर्देहेंद्रियातीतं वस्त्वत्र त्वम्पदेरितम्। एकता प्राह्यतेऽसीति तदेश्यमनुभूयताम् ॥ ६॥

अर्थ:—श्रोताके देहइंद्रियतें अतीत जो वस्तु कहिये सत्रूप आत्मा है, सो इहां "त्वं" पदकरि कहियेहैं। "असि" इस पदकरि एकता ग्रहण कराइयेहैं, यातें तिनकी एकता अनुभव करना।। ६।।

स्वप्रकाशापरोक्षत्वमयमित्युक्तितो मतम् । अहंकारादिदेहांतात्प्रत्यगात्मेति गीयते ॥ ७ ॥

अर्थः—''अयं'' इस उक्तिकरि आत्माका स्वप्रकाशपनेकरि युक्त अपरोक्षपना मान्या है।। अहंकारसें आदिलेके देहपर्यंत जो संघात है। तिसतैं जो आंतर है, सो ''आत्मा'' ऐसैं कहियेहै॥ ७॥

दृश्यमानस्य सर्वस्य जगतस्तत्वमीर्यते । ब्रह्मशब्देन तद्वहा स्वभकाशात्मरूपकम् ॥ ८॥

अर्थः --- दश्यमान सर्वजगत्का जो तत्त्व है, सो ''त्रह्म'' शब्दकरि कहियेहैं। सो ब्रह्म स्वप्नकाश-' आत्मखरूप है ॥ ८ ॥

इति श्रीमहावाक्यविवेकः।



#### ॥ श्रीगणेशाय नमः ॥

# ॥ श्रीविचारसागर ॥

### ॥ वैस्तुनिर्देशरूप मंगैलकी टीका ॥ ——९३९०——

॥ दोहा ॥
जो सुख नित्य प्रकास विभु,
नाम रूप आधार ।
मति न लखे जिहिं मति लखे,
सो मैं शुद्ध अपार ॥ १॥
टीकाः—"सो मैं हूं" यह अन्वय है ॥

टीकाः-''सो मैं हूं'' यह अन्वय है।। इस कहनेकरि मेंहावाक्यका अर्थरूप प्रत्यक्-अभिन्नपरमात्मा अपना खरूप कहा।।

अन तिसके भिन्नभिन्न विशेषण कहेंहैं:-

सो ( ब्रह्म ) कैसा है ?

१ जो ''सुँख'' है।

२ जो नित्यं है।

३ जो प्रकीश है।

४ जो "विभ्रुं" है।

॥ १ ॥ निर्गुणवस्तु ॥

॥ २ ॥ विघ्नवंसके अनुकूछ न्यापार ॥

॥ ३ ॥ संबंध ॥

॥ ४ ॥ देखो अंक ॥ ४४३ ॥

॥ ५ ॥ अंतर (आत्मा) ॥

॥ ६ ॥ आनंद । देखों अंक ॥ ३६४ ॥

॥ ७ ॥ सत्य । देखो अंक २४२। ३५५ ॥

॥ ८॥ चित्। चैतन्य। ज्ञानस्वरूप॥

॥ ९ ॥ ज्यापक । देशकालवस्तुकरि अंतर्ते रहित । देखो अंक ॥ ३६४ ॥

बि. सा. ७

५ जो "नीमरूपका आधार" है ॥ फेर सो (ब्रह्म) कैसा है १

६ "मति न लखै जिहिं मति लखै"।।

(१) इसका यह अर्थ हैं: — बुद्धि जिस ( नहा )कूं प्रकाश नहीं औ जो (नहा) बुद्धिकूं प्रकाश ॥ (२) दूसरा यह नी अर्थ हैं: — शब्दकी शैक्तिचृक्तिं मित जिस ( नहा ) कूं जाने नहीं । शब्दकी लैक्षणाचित्तें मित जिस (नहा)कूं जाने॥ (३) और यह नी अर्थ हैं: — मिलनैंमिति जिस ( नहा )कूं जाने नहीं । शुर्द्धेमित जिस ( नहा )कूं जाने ॥ इस अर्थसैं यह जाननाः — जो शुद्धमित नी फेलच्याप्तिसैं जिस ( नहा )कूं नहीं जानेहैं। किंतु

॥ १० ॥ अधिष्ठान । विवर्तउपादानकारण । देखो अंकं १४९ ॥

॥ ११ ॥ देखो अंक ४०९ ॥

॥ १२ ॥ भागसागळक्षणासै । देखो अंक ४०९। ४३२।४३८ ॥

।। १३ ॥ मलविक्षेपदोषसहित बुद्धि ॥

॥ १४ ॥ मळविक्षेपदोषरहित बुद्धि । चारिसाधन-सहित ॥

॥ १५ ॥ चिदाभासकी निषयताकरि । देखो अंक २०५ ॥

वृत्तिर्व्याप्तिसें जानेहै, सो वृत्ति बी जैसें दीपक अन्यपदार्थोंकं प्रकाशताहै, तैसें ब्रह्मकूं प्रकाशनैमें समर्थ नहीं है। परंत जैसें पात्रसें ढांपी हुई मणि अंधेरेमें स्थित होने औ तिस पात्रकूं **હं**डसैं फोडिके मणिका प्रकाश होवै-है, तैसे ''अहं ब्रह्मास्मि'' ऐसी वृत्तिसें ब्रह्मके आवरणस्प अज्ञानकी निष्टत्ति करनाही ब्रह्मका प्रकाश कहियेहैं।। जातें ब्रह्म अपने प्रकाशमें व्रद्विआदिक औरप्रकाशकी रहित हुवा सर्वका प्रकाशक है। यातें ''मतिन लखै जिहिं मति लखै।" इस वाक्यके अर्थकरि ब्रह्म स्वयंप्रकाश है। ऐसा सिद्ध होवैंहै॥

फेर सो ( बहा ) कैसा है ?

७ जो ''शुँद्ध" है।

·८ जो "अँपार" है ॥

उक्त ब्रह्मके लक्षणकी पैदैकृतिक् दिखावेहैं:१ जो केवलब्रह्म "सुख" है, ऐसें कहें
तो विषयसुख वा न्यायमतमें आत्माका
आनंदगुण मानेहें। तिनमें ब्रह्मके लक्षणकी
अतिन्याप्ति होवे, तिसके निवारणअर्थ
ब्रह्मके लक्षणमें "सुख"के साथि "नित्य"
कहाहै।।

(१) विषयानंद अनित्य है। औ

||१६|| केवल्रम्तिकी विषयताकार देखो अंक २०५ ||१७|| देखो अंक १७९ || ||१८|| माया औ ताके कार्यक्ष मल्सैं रहित || ||१८|| देशकाल्वस्तुकार अंतते रहित || ||१८|| परीक्षाकूं || ||१८|| देखो अंक ३४३ | ३६३ ||

(२) नैयायिक आत्माका औंनंद गुण मानैहैं। सो वी अनित्य मानैहैं।। इहां ज्ञक्ष ''र्सुख'' औ ''नित्य'' कह्याहै। यातें तिनोंमें अतिव्याप्ति नहीं।।

२ जो केवलज्ञहा "नित्य" है, ऐसें कहें तो न्यें।यमतमें आकाशकालआदिक नित्य मानेहैं, तिनमें अतिच्याप्ति होवे, तिसके निवारणअर्थ त्रह्मके लक्षणमें "नित्य"के साथि "प्रकाश" कहाहै ॥ नैयायिक आकाशादिककुं नित्य मानेहें । परंतु प्रकाशरूप नहीं मानेहें किंतु जह मानेहें ॥ इहां ब्रह्म "नित्य" औ "प्रकाश" कहाहै । यातें 'तित्य" औ "प्रकाश" कहाहै । यातें 'तित्य" औ जिन्याप्ति नहीं ।

३ जो केवलबढ़ा ''प्रकाश'' है, ऐसैं कहैं तौ

(१) सूर्यादिक प्रकाशनमें अतिव्याप्ति होनै,

(२) वा न्योंयमतमें आत्माका ज्ञान गुण मानैहें तिसमें अतिव्याप्ति होवे ॥

(३) वा श्वणिर्कैविज्ञानवादिके मतमें आत्मा श्वणिकविज्ञानरूप मानैहैं । तिसमें अतिन्याप्ति होवे ॥

तिसके निवारणअर्थ ब्रह्मके लक्षणमें "प्रकाशके" साथि "विश्व" कह्याहै।

(१) सूर्यादिकप्रकाश च्यापक नहीं हैं। किंतु परिच्छित्र हैं। औ---

(२) नैयायिक आत्माके ज्ञानगुणकं व्यापक नहीं मानेहैं। किंतु परिच्छिन मानेहैं।

॥२२॥ जिसका, रुक्षण करीये तिसमैं वर्तिके तिसतें औरपदार्थमें बी रुक्षणका वर्त्तना ॥

॥२३॥ गुण होने सो अनिसही होनेहै । ऐसा नियम है ॥

॥२४॥ देखो अंक ३४३॥ ॥२५॥ देखो अंक ३४३। ३५७। ॥२६॥ देखो अंक १२७॥ (३) तैसें क्षणिकविज्ञानवादी क्षणिक-विज्ञानक्षं व्यापक नहीं मानैहैं। किंतु परिच्छित्र मानैहैं॥

इहां ब्रह्म "प्रकाश" औं "विभु" कह्याहै। यातें तिनोंमें अतिन्याप्ति नहीं।।

- ४ जो केवलबस "विभु" है । ऐसे कहैं तौ
  - (१) आकाशादिक वी न्यापक हैं। तिनमैं अतिन्याप्ति होवे। औ—
  - (२) नैयाँचिकप्रभाकर आत्माक्तं विश्व मानैहैं तिसमें अतिन्याप्ति होवे । वा—
  - (३) सांख्यमतमें प्रकृतिक् व्यापक मानेहें। तिनमें अतिव्याप्ति होते।। तिसके निवारणअर्थ ब्रह्मके रुक्षणमें "विश्व" के साथि "नामरूपका आधार" कहाहै।।
  - (१) आँकाशादिक विश्व तो हैं। परंतु नाम-रूपके आधार नहीं है।।
  - (२) तैसे नैयायिक औ प्रभाकर आत्मार्क् विस्र मानैहें । परंतु नामरूपका आधार नहीं मानैहें । औ—
  - (३) सांख्यमतमें प्रकृतिकं व्यापक मानैहें।
    परंतु नामरूपका आधार नहीं मानैहें।
    इहां बक्ष "विश्रु" औ "नामरूपका आधार"
    कहाहै। यातें तिनोंमें अतिव्याप्ति नहीं॥
- ५ जो केवलब्रहा ''नामरूपका आधार" है,
  ऐसै कहै तो बातिभासिक सर्पादिकनके
  नाम औ रूपके आधार रज्जुआदिक हैं।
  तिनमैं अतिन्याप्ति होवै, तिसके निवारणअर्थ ब्रह्मके लक्षणमैं ''नामरूपका आधार"के

॥२७॥ देखो अंक ३४५॥

॥२८॥ आकाशादिककी व्यापकता आपेक्षिक है। देखो अंक १७२॥

॥२९॥ प्रतीतिमात्र | कल्पित । देखो अंक ३१५ ॥ |

साथि "मति न लखै जिहिं मति लखै" (स्वयंत्रकाश) कहाहै ॥

्यद्यपि "नामरूपका आधार" इस एक-विशेषणसेंही किसीमतके कोईपदार्थमें ब्रह्मके लक्षणकी अतिव्याप्ति नहीं होवेहैं औ वेदांतमतमें रज्जुआदिक स्थलमें कल्पित-सपीदिकनके नामरूपका आधार रज्जु-उपहितचेतनही अंगीकार कियाहै। रज्जु-आदिक नहीं। तथापि इहां जो रज्जु-आदिक क्षं नामरूपकी आधारता कहिके अतिव्याप्ति निवारण करीहै सो स्यूल-दृष्टिसें करीहै।।

- ६ जो केवलब्रह्म ''खयंत्रकाश'' है, ऐसें कहें तौ—
  - (१) कोई उपासकोंके मतमें आत्मा स्वयं-प्रकाश मानेहें । तिसमें अतिन्याप्ति होते ॥ तिसके निवारणअर्थ ब्रह्मके लक्षणमें "स्वयंप्रकाश"के न् साथि "ग्रुद्ध" कह्याहै ॥
  - (२) उपासकोंके मतमें आत्मा स्वयंत्रकाश ओ अविद्यादिमलसहित मान्याहै ॥ इहां त्रक्ष "स्वयंत्रकाश" औ "शुद्ध" कह्याहै ।

यातैं तिनमैं अतिव्याप्ति नहीं ॥

७ जो केवलब्रह्म ''शुद्ध'' है ऐसें कहें तो सांख्येंमतमें आत्मा शुद्ध मानेहें, तिसमें अतिव्याप्ति होवे ॥ तिसके निवारणअर्थ ब्रह्मके लक्षणमें ''शुद्ध''के साथि ''अपार''

॥३०॥ प्रथमपृष्ठपर, स्वयंप्रकाश अर्थ सिद्ध कियाहै ॥

॥३१॥ देखो अंक १३६॥ ॥३२॥ देखो अंक ३४२॥ कह्याहै ॥ सांख्यमतमें आत्मा शुद्ध तौ मानेहैं, परंतु अपार नहीं मानेहैं ॥

यद्यपि सांख्यमतमें आत्मा देशकालकरि अंतवाला नहीं, तथापि वस्तुकरि अंतवाला है। यातें सर्वथा अपार नहीं औ इहां ब्रह्म "शुद्ध" औ "अपार" (देशकालवस्तुकरि अंततें रहित) कहाहै। यातें तिसमें अतिव्याप्ति नहीं॥

यद्यपि "सुख नित्य" वा "नित्य प्रकाश" इसरीतिसें दोदोविशेषण जो ऊपर दिखायेहैं, तिन दोदोविशेषणकरिही अतिन्याप्ति तौ दूरी होवेहै, तथापि अधिक विशेषण जो कहेहैं, सो जिज्ञासुनको तिन विशेषणोंका बोध होवे। इस निमित्त कहेहैं॥ किंवा अनेक-रीतिसें ब्रह्मके लक्षणका ज्ञान होवे। इस निमित्त कहेहैं॥

उक्तविशेषणोंकरि युक्त जो ब्रह्म " सो मैं हूं" ऐसा यह दोहेका भावार्थ है ॥ १॥

शंकाः—विष्णुशिवआदिक देवनका सरण-रूप मंगल कियाचाहिये। तिन देवनक्तं छोडिके अपना सरणरूप मंगल करना उचित नहीं है। याके समाधानका—

## ॥ दोहा ॥ अब्धि अपार स्वरूप ममं, लहरी विष्णु महेस ।

॥ ३३ ॥ यद्यपि समुद्रका तो नौकाकरि पार आवेहै । यातें समुद्रकी उपमा उपमेय (स्वस्क्ष्प)के समान नहीं है औ उपमा समानवस्तुकीही होवेहै । तथापि हस्तपादादिअंगकी कियाकरि समुद्रका पार आवे नहीं । तातें समुद्रके समान स्वरूप कहाहै ॥ इहां समुद्रकी पूर्णउपमा नहीं है। किंतु छुत्तउपमा है॥

। ३४ || शिव ||

## विधि रवि चंदा वरुन यम, सक्ति धनेस गनेस ॥ २॥

टीकाः— मेरा (प्रत्यक्आत्माका) स्वरूप समुद्रकी न्यांई अपार है। तिस मेरे स्वरूपभूत समुद्रकी विष्णु, मेंहेश, विधिं, रवि, चंद्र, वैष्ण, येंम, शक्तिं, धनेशें, गणेशें, इसकरि उपलक्षित सर्वदेव लहरी हैं।। स्वस्वरूपभूत समुद्रमें सर्वदेवता लहरी होनैतें। अपने-ही मंगलसें सर्वदेवताओं मंगलकी सिद्धि होनेहें। यातें अपनाही मंगल करनेमें कल्ल बी अनुचित नहीं।। २।।

रांकाः—विष्णुशिवादिक देव ईश्वॅरकी लहरी संभवेंहैं। तुमारे स्वरूप (प्रत्यक्आत्मा) की लहरी संभवेंहें। तुमारे स्वरूप (प्रत्यक्आत्मा) की लहरी संभवें नहीं। यातें ईश्वरका मंगल करना चाहिये। जैसें वृक्षके मूलमें जलसेचन-सें स्कंथादिककी औ प्राणके अहारतें इंद्रियन-की तृप्ति होवे है। तैसें ईश्वरका मंगल कियेसें सर्वदेवताके मंगलकी सिद्धि होवे है। हमारे (प्रत्यक्आत्माके) मंगलकी सिद्धि नहीं होवेहै। याके समाधानका—

।। दोहा ॥ जा ऋपाछ सर्वज्ञको, हिय धारत मुनि ध्यान ।

॥३५॥ ब्रह्मा ॥ वेदमतसें विष्णुः शिव ईश्वरकोटीमें होनैतें तिनका प्रथम ग्रहण है औ ब्रह्मा जीवकोटीमें होनैतें तिसका पीछे ग्रहण है ॥

||३६|| जलका अभिमानी देवता || ||३७|| धर्मराजा || ||३८|| देवी || ||३९|| कुबेर || ||४०|| गणपति || ||४१|| देखो अंक ५१६ || ||४२|| मायाविशिष्टचेतनकी ||

## ताको होत उपाधितः, मोमें मिथ्या भान ॥ ३॥

टीकाः—जिस कृपाल सर्वज्ञ (ईश्वर)का
म्रान ह्रदयमें ध्यान घरेहें, तिस ईश्वरका
मायाउपाधिसें जैसें रज्जुमें सर्पादि औ स्वप्नमें
नगरादि मान होवेहें, तैसें मेरे स्वरूप (प्रत्यक्-तक्त्व) विष (ईश्वर) मिध्याही मान होवेहें ॥
यातें मेरे मंगलसें ईश्वरादिसर्वके मंगलकी सिद्धि होवेहें । काहेतें श जो वस्तु जिसकेविषे कल्पित होवें सो तिसका रूपही होवेहें । ऐसा
नियम है यातें मेराही मंगल उचित है ॥ ३॥

शंकाः—ईश्वर तो शुद्धव्रह्ममें अंध्यस्त है।
तुमारे स्वरूप (प्रत्यक्आत्मा)में नहीं। यातें
निर्शुणव्रह्मका मंगल करना चाहिये। तिसके
मंगलसें सर्वके मंगलकी सिद्धि होनेगी। तुमारे
मंगलकरि नहीं। याके समाधानका—

## ॥ दोहा ॥

व्है जिहिं जाने बिन जगत, मनहु जेवरी साप। नसे भुजग जग जिहिं लहै, सोऽहं आपे आप॥ १॥

टीकाः जैसें जेवरीक् जाने विना सर्प प्रतीत होनेहैं । तैसें जिस (ब्रह्म )कं जाने विना यह जगत् प्रतीत होनेहैं ॥ औ जेवरीके जाननेसें जैसें सर्प नाग्न होनेहैं । तैसें तिस (ब्रह्म )कं जाननेसें यह जगत् निवृत्त होनेहैं ॥ सो अधिष्ठानरूप ग्रुद्धब्रह्म में आपे आप हूं ॥ "आपे आप" कहनेकरि, अंशअंशीभाव, वा विकारविकारीभाव, वा उपासकउपास्यभाव-

||४२|| कल्पित || ||४४|| कारणंकी अधीनता, प्रकाशककी अधी- आदिक कोई वी रीतिसें मेरा औ ब्रह्मका किंचित मेद नहीं। यह सूचन किया, औ मेदके अभावतें कार्यतारूप, प्रकाश्यतारूप, औ आधेयतारूप जे तीनेंप्रकारकी परतंत्रता हैं, तिनतें में रहित हूं। यह वी सूचन किया।। यातें मेरा (प्रत्यक्आत्माका) मंगलही छुद्ध- ब्रह्मका मंगल है।। ४॥

शंकाः—तुमारे परंपरागुरु दींद्जीके संप्रदायके इष्टदेव श्रीरामजीका तो नमस्काररूप मंगल करना चाहिये। याके समाधानका—

॥ दोहा ॥ वोध चाहि जाको सुकृति, भजत राम निष्काम । सो मेरो है आतमा, काक्रं करूं प्रनाम ॥ ५॥

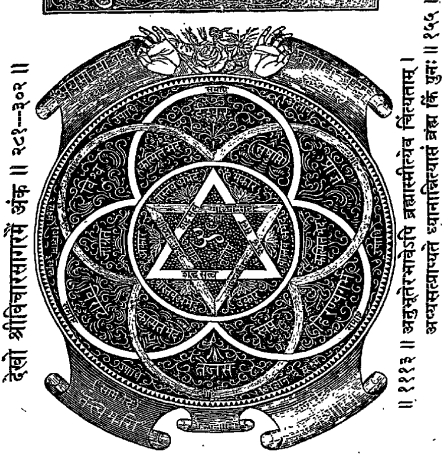
टीकाः—जिस रामजीको बोधकी चाहना करिके सुकृति निष्काम भजेहैं । सो रामजी मेरो आत्मा (खरूप) है (दाद्द्यालजीके संप्रदायमें रामजीक् निर्गुणब्रह्मरूप होनेतें ) यातें में किसक् प्रणाम करूं १ मेरेतें भिन्न और-वस्तुके अभावतें किसीक् ची प्रणाम नहीं करूं । यह भाव है ।

अथवा जिस (परत्रहा)के वोधकी चाहना-किर सुकृतिपुरुप रामजीकूं निष्काम भजै-हैं, सो परत्रहा मेरो आत्मा (स्वरूप) है। (सोई रामजी है) यातैं सर्वको अधिष्ठान मैं किसकूं प्रणाम करूं १ मेरेतैं भिन्न औरकोई वस्तु हैही नहीं। जाको मैं प्रणाम करूं। यह भाव है।।

॥ इति श्रीविचारसागरके मंगलके पंचदोहेकी टीका संपूर्ण ॥

नता औ आधारकी अधीनता, ये तीन परतंत्रता ॥ ॥४५॥ दादूपंथी । रामके नामकी धून लगातेहैं ॥





#### ॥ सबैयाछंद ॥

ध्यान अहंग्रह प्रनवरूपको ।

कह्यो सुरेश्वर श्रुतिअनुसार ॥ अछर प्रनव ब्रह्म ममरूप सु। यूं अनुरुव निजमति गति घार ॥ ध्यानसमान आन नहिं याके । पंचीकरनप्रकार विचार ॥ जो यह करत उपासन सो मुनि। नुरित नसै संसार अपार ॥ १६८॥ (श्रीविचारसागर अंक ॥ २८१ ॥)

#### ॥ सबैयाछंद ॥

जो यह निर्मुनध्यान न व्हे तो। सगुनईस करि मनको धाम॥ सगुनडपासनहूं निहं व्हे तो। करि निष्कामकर्म भजि राम॥ जो निष्कामकर्मह नहीं व्हे। तो करिये सुमकर्म सकाम॥ जो सकामकर्महूं नहीं होवे। तो सठ वारवार मरि जाम॥ १६९॥ (श्रीविचारसागर अंक॥ ३०३॥)



# ॥ श्रीविचारसागर ॥

॥ प्रथमस्तरंगः॥ १॥

# ॥ अथ अनुबंधसामान्यनिरूपणम् ॥

॥ १॥ अथ वस्तुनिर्देशरूप मंगल ॥
॥ दोहा ॥
जो सुख नित्य प्रकास विभु,
नाम रूप आधार ॥
मति न लखे जिहिं मति लखे,
सो में सुद्ध अपार ॥ १॥
अव्धि अपार स्वरूप मम,
लहरी विष्णुमहेस ॥
विधि रवि चंदा वरुन यम,
सक्ति धनेस गनेस ॥ २॥
जा कृपाल सर्वज्ञको,
हिय धारत मुनि ध्यान ॥
ताको होत उपाधितें,

॥ १॥ प्रतिवादी औं सिद्धांतीकरिके वा गुरु-क्रिष्यकरिके किया जो जडचेतनभादिक पदार्थनका विवेचन कहिये निर्णय, सो विचार कहियेहैं ॥ इहां विचारशब्दसें अजहत्लक्षणाकरिके प्रतिवादीआदिक-करि निर्णित अर्थरूप विचारके विषयका बी प्रहण है ॥ सो विचारका विषयरूप निर्णितअर्थही सिद्धांत है ॥ याँतें

...... १ प्रतिवादी वा शिष्यरूप पवनकरिके प्रेरित जो सिद्धांती वा गुरुरूप मेघ । मोमें मिथ्या भान ॥ ३ ॥ वहै जिहिं जाने विन जगत, मनहु जेवरी साप ॥ नसे भुजग जग जिहिं लहै । सोऽहं आपे आप ॥ ४ ॥ वोध चाहि जाकों सुकृति, भजत राम निष्काम ॥ ४ ॥ सो मेरो है आतमा, काकूं करूं प्रनाम ॥ ४ ॥ ॥ २ ॥ प्रंथमहिमा ॥ २ ॥ भन्यो वेद सिद्धांतजल, जामें अतिगंभीर ॥ अस विचारसागर कहूं,

- २ तिसकार भई जो विचाररूप जलकी वर्षा है।
- ३ तासहित ताका विषयरूप वेदका सिद्धांत जल है।
- ४ ताका सागरकी न्यांई विस्तीर्ण होनैकरि सागरकप यह प्रंथ है।

यातें सो विचारसागर कहियेहै ॥

- १ वाकी आदितें लेके अंतपर्यंतके वर्णोंकी समष्टि-रूप भूमिका है।
- २ तामें उक्त वेदका सिद्धांतरूप जल भरवा है।

पेखि मुँदित व्हे धीरें ॥ ६ ॥
सूत्र माष्य वाँतिक प्रभृति,
ग्रंथ बहुत सुरबानि ॥
तथापि में भाषा करूं,
रुखि मतिमंद अजानि ॥ ७ ॥
टीकाः-यद्यपि सुत्रभाष्यवार्तिकसें प्रभृति

- ३ याके सप्तप्रकरणरूप तरंग कहिये छहरियां हैं।
- ४ यामें अनेकछंदरूप खल्प जलजंतु हैं औ
- ५ कठिनप्रसंगरूप मकर हैं औ
- ६ उत्तमछंदरूप सीपियां हैं।
- ७ तिनमें वर्णमैत्रेयीआदिक मौक्तिक हैं। औ
- ८ यामें <sup>१</sup> शुद्धखरूपके निर्णयरूप मणि माणिक्यआदिक हैं । औ
- ९ विवेकादिसाधनरूप चतुर्दश रत हैं।
- १० याके उछुंचन करनेकू जिज्ञासुकी बुद्धिरूप नौका है । औ
- ११ अभ्यासरूप शुभपवन है। औ
- १२ ब्रह्मनिष्ठगुरुरूप कर्णधार नाम केवट है।
- १३ याका संसाररूप कुदेशसें संबंधी अज्ञान-रूप अवारतीर है। औ
- १४ मोक्षरूप सुदेशसैं संबंधी ज्ञानरूप पार तीर है।
- १५ याके श्रद्धापूर्वक पढनेरूप उछंघन करनका मोक्षरूप सुदेशकी प्राप्ति फल है। ऐसा यह विचारसागरनामा प्रंथ है॥
- । २ ॥ पेखि कहिये गुरुमुखद्वारा श्रद्धाभक्तिपूर्वक याका श्रवणमननरूप विचारकरिके ॥
- ॥ ३ ॥ मुदित कहिये स्वरूपके साक्षाकाररूप अपरोक्षज्ञानद्वारा अविद्यातलार्थरूप अनर्थकी निवृत्ति-पूर्वक प्रमानदक्तं प्राप्त होवेहै ॥
- ॥ ४॥ "धी" जो बुद्धि ताकूं "र" कहिये विषयनतें रक्षा करें। ऐसा जो ब्रह्मचर्यशादिक साधन-करि संपन अधिकारी, सो इहां "धीर" कहियेहै॥॥ ५॥ स्वस्पअक्षरोंबाला असंदिग्ध कहिये

कहिये आदिलेके, सुरवानि कहिये संस्कृतग्रंथ बहुत हैं। तथापि संस्कृतग्रंथनसें मंदबुद्धिपुरुषन-कूं बोध होवे नहीं औ भाषाग्रंथनसें मंदबुद्धि-पुरुषनकूं वी बोध होवेहैं। यातें भाषाग्रंथका आरंभ निष्फल नहीं। किंतु संस्कृतग्रंथनके विचारनैविषे जिनकी बुद्धि समर्थ नहीं है, तिनके निमित्त ग्रंथका आरंभ सफल है।। ७।।

निःसंदेहसारवाला, सर्वओर प्रवृत्त होनैवाला, किसीकरि वी रोकनैकूं अशक्य औ निर्दोष जो वाक्य
सो स्त्र कहियेहै ॥ ऐसें स्त्रनके समुदायरूप षद्शास्त्रआदिक अनेकप्रंथ हैं । तिनमें इहां वेदव्यासरिवत
५९५ ब्रह्मसूत्ररूप उत्तरमीमांसाशास्त्रका "स्त्र"
शब्दकरिके प्रहण है । और उपनिषद् औ गीताआदिकअन्यग्रंथनका "प्रमृति" शब्दकरिके प्रहण है ॥

॥ ६ ॥ स्त्रादिरूप मूल्प्रंथगत पदक्ं लेके ताके पर्यायरूप स्वपदोंकूं किहके फेर मूलगत पदनके अनुसारि पदोंकिरिके जो स्वपदोंका विवरण किहिये विशेषकिरिके वर्णन सो "भाष्य" किहिये है। ऐसे भाष्य अनेक हैं। तिनमैंसें इहां श्रीशंकरा-चार्यक्रत माष्यका ग्रहण है॥

|| ७ || मूलप्रंथकारकिर उक्त अनुक्त स्रो विरुद्ध उक्तअर्थका चिंतन जो विचार सो जिसविष होवै, ऐसा जो श्लोकबद्धन्याख्यान, सो "वार्तिक" कहियहै । तैसे वार्तिक बी स्रनेक हैं । तिनमैंसें इहां श्रीशंकराचार्यके शिष्य श्रीसुरेश्वराचार्य (मंडनमिश्र ) कृत वार्तिकका प्रहण है ||

|| ८ || मतिमंद कहिये संस्कृतग्रंथनके विचारने विषे जिनकी अरुपजुद्धि है औ अज्ञानि कहिये खरूप-के अज्ञानी हैं, ऐसे पुरुषनकूं छखि कहिये जानिके मैं भाषाग्रंथकूं करताहूं || इस कथनकरि ''संस्कृतविषे अरुपमित्वाछा औ खरूपका अज्ञानी या भाषा-ग्रंथका अधिकारी" कहा ||

या लक्षणकी यह परीक्षा है:--

र संपन्न अधिकारी, सो इहां ''धीर'' कहियेहै ॥ १ भाषा औ संस्कृत दोन्ं्विषे अल्पमित्वाले ॥ ५ ॥ स्वरूपअक्षरोंवाला, असंदिग्ध कहिये अरु अज्ञानी तो अनेक पामर औ विषयी जीव हैं । वे ॥ ३॥ ॥ दोहा ॥ कविजनकृत भाषा वहुत, ग्रंथ जगत विख्यात ॥ विन विचारसागर ठखे, नहिं संदेह नसात ॥ ८॥

टीकाः-यद्यपि भाषाग्रंथ बहुत हैं, तथापि विचारसागर विना औरभाषाग्रंथनसें आत्म-वस्तुविषे संदेह दृरि होवे नहीं। याकेविष यह हेतु है:--

१ कितने तो अवणकरिके भाषाग्रंथ रचेहें। जैसे पंचेभाषा हैं ॥ तिनकी प्रक्रिया काह-अंशमें तो शास्त्रके अनुसार हैं औं जो अवण किया अर्थ येथार्थ ग्रहण नहीं हुवा तिस अंशमें शास्त्रसे विरुद्ध है। यातें श्रोताकृतग्रंथसें संदेह-रहित योध होंचे नहीं॥

२ और कोई भाषाग्रंथ किंचित्यास्त्र पढिके रचेहैं। जैसे औत्मबोध है। तिनसे वी संदेह-रहित बोध होवे नहीं। काहेतें तिनमें वेदांतकी प्रक्रिया संपूर्ण नहीं है। औ

विचारसागरग्रंथमें संपूर्ण प्रिक्तिया है औं वेदांतशास्त्रके अनुसार है। काह्स्थानमें वी विरुद्ध नहीं है ओ आत्मज्ञानमें उपयोगी जो पदार्थ मूर्ख होनेतें आपकूं अज्ञानी मानते नहीं किंतु ज्ञानी मानतेहैं। यांतें जिज्ञासाके अभावतें विवाहविषे अनिधिकारी पंढपुरुपकी न्यांई वे ग्रंथविषे अधिकारी नहीं। औ

२ संस्कृतविषे अल्पमितवाले तो केइक भापाके वेत्ता ज्ञानी बी हैं । वे भापाग्रंथविषे अल्पमितवाले नहीं । यातें जिज्ञासाके अभावतें ग्रंथविषे अधिकारी नहीं किंतु मुक्त हैं । औ

३ अज्ञानी तो केइक (पामर वा विषयी वा जिज्ञासुरूप) संस्कृतके वेत्ता वीहैं | वे अल्पमितवाले नहीं | यातें भाषाग्रंथविषे अधिकारी नहीं ||

हैं, तिनका निरूपण विस्तारसें कियाहै । यातें आरमापाग्रंथनके समान यह ग्रंथ नहीं है। किंतु सर्वभाषाग्रंथनसे यह ग्रंथ उत्तम है।। ८॥ ॥ ४॥ ॥ अनुवंधनाम ॥ ॥ चौपाई ॥ नहीं अनुवंध पिछाने जौलों,

नहा अनुवध ।पछान जाला, व्हे न प्रवृत्त सुघरनर तौलों ॥ जानि जिने यह सुनै प्रवंधा, कहूं व यातें ते अनुवंधा ॥ ९ ॥

टीका:-अधिकारी, संबंध, विषय औं प्रयो-जनका नाम अनुबंध है । अधिकारीआदिक ग्रंथके अनुबंध जाने विना सुघर किहये विवेकी-पुरुपकी ग्रंथनमें प्रवृत्ति होवे नहीं । यातें जिन अनुबंधनक्ं जानिके प्रबंध किहये ग्रंथक्ं सुने तिन अनुबंधनक्ं व किहये अब कह्ंहूंं ॥ ९ ॥

॥ सोरठा ॥

अधिकारी संवंध,

विषय प्रयोजन मेलि चव ॥ कहत सुकवि अनुवंध,

तिनमें अधिकारी सुनहु ॥ १० ॥

यांतें उपिर कहा जो लक्षण सो निर्दोष है ॥
॥ ९ ॥ पट्पश्री । शतप्रश्नी । ज्ञानमंजरी ।
ज्ञानचूर्ण । वेदांतसार । पंचीकरण । ये मनोहरदासकृत
पट्भापा प्रन्थ हैं तिनमें पंचीकरण स्वल्प है, तार्क्
छोडिके पंचभापा कहिये हैं ॥

।। १० ।। इंद्रियकी वा चित्तकी चंचलतासैं श्रवण किया अर्थ भूतके अग्निकी न्यांई ज्यूंका त्यूं धारण नहीं हुवा ।।

॥ ११ ॥ साधु श्रीमाणकदासजीकृत माणकवाध है। याहीकूं आत्मविचार बी कहतेहैं । जिसके जपर मूळचंद्रज्ञानीनें सारोद्धारनामक व्याख्यान किया है ॥ ॥ ५॥ अधिकारीवर्णन ॥ ५-२३॥
॥ दोहा ॥
मलविछेप जाके नहीं,
किंतु एक अज्ञान ॥
वहे चव साधनसहित नर,
सो अधिकृत मितमान ॥ ११॥
टीकाः-अंतःकरणविषे तीन दोष होवैहैं:—
१ एक तौ मल होवैहैं। २ दूसरा विक्षेप होवैहैं

टीका:-अतःकरणविष तीन दीप हविहः-१ एक तौ मल होवेहैं। २ दूसरा विक्षेप होवेहैं औ ३ तीसरा आवरण होवेहें। (१)निष्कामकर्मसैं अंतःकरणका मलदोष दूरि होवेहें। (२) उपा-सनासैं विक्षेपदोष दूरि होवेहें। (३) ज्ञानसैं आवरणदोष दूरि होवेहें।।

जा पुरुषने निष्कामकर्म औ उपासनाकरिके मल औ विक्षेपदोष दूरि कियेहैं औ एकअज्ञान किंदे खरूपका आवरण जाके चित्तविषे होने औ च्यारिसाधनसंयुक्त होने, सो पुरुष अधिकृत किंदे अधिकारी है।। ११।।।।।६।। अथ च्यारिसाधन वर्णन ।।६—११।।

## ॥ दोहा ॥ प्रथम विवेक विराग पुनि,

। १२ ।। इहां यह रांका है:—विजिगीषु (अन्योंकूं जीतनेकी इच्छावाले ) जे पंडित हैं, तिनकूं बी "आत्मा नित्य है भी आत्मासें भिन्न देहादिप्रपंचरूप अनात्मा अनित्य है " इस आकारवाला भेदज्ञानरूप विवेक होवहै । सो विवेक वैराग्यसें आदिलेके उत्तरसाधनोंका हेतुही कैसें होता नहीं श्याका

यह समाधान है: — उक्तविजिगीषु पंडितनकूं यद्यपि शास्त्रके अभ्याससें विवेकज्ञान होवेहै । तथापि सो निष्कामकर्मउपासनासें शुद्धिरहित मिलन अंतः करण-देशविषे उदय होवेहें । यातें

१ अन्यदेशसें उखाड़िके जल्रसंबंधरहिते कंपर-भूमिविषे गाडे हुए कदलीवृक्षकी न्यांई वैराग्यादि-उत्तरसाधनरूप अन्यवृक्षोंकी परंपराका हेतु नहीं होवे-करना योग्य है ॥

शमादि षदसंपति ॥
कही चतुर्थ मुमुच्छुता,
ये चव साधन सत्ति ॥ १२ ॥
॥ ७ ॥ ॥ (१) अथ विवेकलक्षा ।।
दोहा ॥
अविनासी आतम अचल,
जग तातें प्रतिकृल ॥
ऐसो ज्ञान विवेक है ।
सब साधनको मूल ॥ १३ ॥
टीकाः-

१ आत्मा अविनाशी कहिये नाशरहित है औ अचल कहिये क्रियारहित है। औ

२ जगत् आत्मातैं प्रतिक्ल किये विपरीत-स्वभाववाला है, विनाशी है औ चल है। या ज्ञानका नाम विवेक है।

यह विवेकही सर्वसाधनका मूल है। काहेतें ? प्रथम विवेक होवे तो वैरागसें आदिलेके उत्तर-साधन होवेंहें औ विवेक नहीं होवे तो उत्तर-साधन होवे नहीं। यातें वैराग्य शमादिषद-संपत्ति औ मुमुश्चता इनका हेतु विवेकें है।।१३॥

है। किंतु वह विवेक चित्रांगदकी न्यांई और चित्रामृत की न्यांई औ चित्राग्निकी न्यांई वाणीमात्रका किया-होनैतें अविवेकहीं है। औ—

२ शुद्धियुक्त अंतःकरणदेशविषे उदय भया जो विवेक सो सजल्मरसभूमिविषे गांडेहुये कदलीवृक्षकी न्यांई वैराग्यादिउत्तरसाधनरूप अन्यवृक्षनकी परंपराका हेतु होवेहै । यातें शुद्धचित्तरूप भूमिविषे उदयभया जो विवेक । सो वैराग्यका असाधारणकारण है औ वैराग्य षट्संपत्तिका असाधारणकारण है। इसरीतिसें उत्तरजत्तरसाधनका पूर्वपूर्वसाधन निमित्तकारण है औ शुद्धअंतःकरणरूप भूमिका सर्वका उपादानकारण है।

तातें मुमुक्षुपुरुषक् चित्तशुद्धिपूर्वक विवेक संपादन करना योग्य है ॥

॥ ८ ॥ ॥(२) अध वैराग्यलक्षण ॥ ॥ दोहा ॥ ब्रह्मलोक लीं भोग जो, चहै सवनको त्याग ॥ वेदअर्थ ज्ञाता मुनी, कहत ताहि वैराग ॥ १४ ॥ ॥९॥ ॥(३) अथ शमादिषट्नाम ॥९-१३॥

॥ दोहा ॥ र्म दम श्रद्धा तीसरी, समाधान उपराम ॥ छठी तितिच्छा जानिये. भिन्न भिन्न यह नाम ॥ १५ ॥ ॥ १० ॥ ॥ [१-२] अथ शमदमलक्षण ॥ ॥ दोहा ॥ मन विषयनतें रोकनों, सम तिहीं कहत सुधीर॥

॥ १३॥ जैसें रंग (कली) रहित काचिये मुखके देखेद्दुए नेत्रकी वृत्ति बाहिर निकस जातीहै। तैसैं इंदियरूप दारके विषयनतें निरोधरूप दमविना मनका निरोधरूप शम सिद्ध होवे नहीं औ लगामके पक्षडेविना अश्वकी न्याई मनके निरोधरूप शमविना इंद्रियनका निरोधरूप दम सिद्ध होवै नहीं, याँतें इन शमदमकी परस्पर अपेक्षा है ॥

तैसे सारी पट्संपत्तिकी परस्परअपेक्षा है । सो आर्गे २० वें दोहाके टिप्पणमें कहेंगे ॥ ॥ १४ ॥ (१) सर्वसाधनोंकी संपत्तिरूप दधि-मथनकी सामग्रीविषे श्रद्धारूप मथनपात्र है। ताके मंग हुए सर्वसाधनोंकी न्यर्थता होवेहै ॥

(२) किंवा सर्वसाधनोंकी संपत्तिरूप वृक्षनका श्रद्धारूप फल है। ताके नाश भये सर्वसाधनोंकी व्यर्थता होवेहै ॥

इंद्रियगनको रोकैनों, दम भाखत बुधवीर ॥ १६॥ ॥११॥ ॥[३-४]अथ र्श्रेंद्रासमाधांनलक्षण॥ ॥ दोहा ॥

सत्य वेद गुरु वाक्य हैं, श्रद्धा अस विस्वास ॥ समाधान ताकूं कहत,

मन विछेपको नास ॥ १७ ॥ ॥ १२ ॥ ॥ [५] अथ उँपरामरुक्षण ॥

॥ चौपाई ॥

र्साधनसहित कर्म सब त्यागै। लखि विख सम विपयनतें भागे।। द्दग नींरी लिख व्है जिय ग्लाना। यह लच्छन उपराम वखाना ॥ १८ ॥

यातं ज्ञानके सर्वसाधनोंिक्ये श्रद्धा जो है सो मुख्य-साधन है। ताका कुसंगभादिक नाशके निमित्ततें रक्षण करना योग्य है ॥

साधनसंपत्तिरूप दिधमथनकी सामग्रीका रूपक हमेंने श्रीबोधरानाकरके प्रथमरानविपै लिख्या है औ इसीही साधनसामग्रीरूप रक्षका रूपक हमने श्रीवाल-बालबोधके प्रथम उपदेशविषै वोधिनीटीकासहित विस्तारसें लिख्याहै॥

॥ १५ ॥ त्याग किये पीछे प्राप्त भये विषयकी इच्छाका अमाव उपराम किहयेहै । याहीकूं उपरित बी कहेहैं || यहही फेर भोगनमें अदीनतारूप वैराग्यका फल है ॥

॥ १६ ॥ स्त्री धन जाति अभिमान आदिक कर्मकी सामग्रीसहित ॥

॥ १७ ॥ यद्यपि इहां " विषयनतें भागे " इस कथनकार स्त्री आदिक सर्वविषयनमें ग्लानि दिखाई । श्रद्धाके होते अन्य सर्वसाधनोंकी सफलता होवै है। पेर बी नारीक्ष विषयमें ग्लानिके कथनतें पुनरुक्ति-

॥ १३ ॥ ॥ [६ ] अथ तितिक्षालक्षण ॥ ॥ दोहा ॥ स्मानम सीन लक्षा नक्षा

आतप सीत छुधा नृषा, इनको सहन स्वभाव ॥ ताहि तितिच्छा कहतेहैं, कीविद मुनिवर राव ॥ १९॥ समादिषदसंपत्तिको,

रूप दोष होवेहै । तथापि अनंतजन्मविषे किये नारीसंगके संस्कारकी तीव्रतातें औ नारीविषे शब्द स्पर्श रूप मुखचुंबनआदिक रस अतर फुलेल आदिक गंध औ मैथुन, इन षट्विषयनके बहुतकारि लाभतें नारीरूप विषय अन्यसर्वविषयनतें प्रबल है । यातें ताकेविषे अतिशयग्लानि करनी चाहिये। इस अभिप्रायसैं ताका फेर कथन कियाहै । तातें इहां पुनरुक्ति जो है सो दूषणरूप नहीं किंतु भूषणरूप है॥

॥ १८॥ कोविद कहिये पंडित, ऐसै मुनि जो संन्यासी, तिनमें वर कहिये श्रेष्ठ जो विद्वत्-संन्यासी, तिनके राव कहिये आचार्य॥

॥ १९॥ जैसें सुवर्णरचित अनेक मणकोंकी माला एक भूषणकरिके गिनियेहै । तैसें परस्परसहकारी शमदमादिक षट्साधनोंकी प्राप्तिरूप षट्संपत्ति बी एक साधनकरिके गिनियेहै ॥ शमादिषट्साधनोंकी परपर सहकारिता इसरीतिसें है:—

- . १ (१) मननिरोधरूप शमनिना इंद्रियनका निरोध होता नहीं।याँतैं दमकूं शमकी अपेक्षा है। औ
- (२) मनके निरोधविना बहिर्मुख (स्त्रीपुत्रादि-विषयविषे सासक्त) भये मनकी वेदांतशास्त्र औ सहुरुविषे पूर्णश्रद्धा रहती नहीं। याते श्रद्धाकूं बी शमकी अपेक्षा है। औ
- (३) मनके निरोधनिना ब्रह्मनिषै चित्तकी एकाप्रता होनै नहीं । यातें समाधानक्ं बी शमकी अपेक्षा है । औ
- ( ४ ) जैसें दुग्धादि उत्तम आहारसें पालन किया अवद्भविछा मूणाकूं देखिके ठहरता नहीं । किंतु मूणाके ऊपर दौडता है । तैसें विषयनतें उपरामकूं पाया जो

भाखत साधन एक ॥ इम नव निहं साधन भने, किंतु च्यारि सविवेक ॥ २० ॥

टीकाः-ग्रमादिपदकी जो संपत्ति कहिये प्राप्ति, सो एकसाधनकरिके गिनियेहैं । यातैं नवसाधन नहीं किंतु सविवेक कहिये विवेकी-जन च्यारिसाधन कहेहैं ॥ २०॥

मन, सो निरोधरूप रस्सीसें मुक्त हुया ठहरता नहीं किंतु प्राप्तविषयनके ऊपर दौडताहै । यातें उपरामकू वी शमकी अपेक्षा है। औ

(५) अंतर्मुख भये मनसें शीतउष्णादिद्वंद्वका सहन होनेहैं । बहिर्मुख मनसें नहीं । यातें तितिक्षा-कूं वी शमकी अपेक्षा है ।।

इसरीतिसें शमकं दमादिकनकी सहकारिता है कहिये सहायकता है ॥

- २ (१) तैसें किछिविना काचिववे नेत्रवृत्तिकी न्यांईं इंद्रियनरूप द्वारके निरोधिवना मनका निरोध होता नहीं । यातें शमकूं दमकी अपेक्षा है । औ
- (२) रूपादि विषयविषे तत्पर भये पुरुषकूं सत्-शास्त्र औ सहुरुविषे श्रद्धा रहती नहीं । यातें श्रद्धाकूं वी दमकी अपेक्षा है । औ
- (३) इंद्रियनके निरोधविना चंचल भये मनविषे एकाप्रता ठहरती नहीं । यातैं समाधानकूं बी दमकी अपेक्षा है । औ
- (४) इंद्रियनके रोकेविना प्रत्यक्षअनुभव किये अनुकूळविषयनविषे रागके उद्घुद्धसंस्कारद्वारा इच्छा होवैहै । यातें उपरामकू बी दमकी अपेक्षा है । औ
- (५) इंद्रियके निरोधविना विषयनके दर्शनकरि विक्षिप्त भये मनसे द्वंद्रधर्मका सहन होता नहीं याँतें तितिक्षाकूं बी दमकी अपेक्षा है ॥

इसरीतिसैं दमकुं शमश्रादिकनकी सह-कारिता है।

३ तैसें सहुरु को सत्शास्त्रके वचनविषे विश्वास-

॥ १४ ॥ (४) अथ मुमुक्षुतालक्षण ॥
॥ दोहा ॥
ब्रह्मप्राप्ति अरु वंधकी,
हानि मोछको रूप ॥
ताकी चाह मुमुच्छुता,
भाखत मुनिवरभूप ॥ २१ ॥

टीकाः न्त्रहाकी प्राप्ति औं अनर्थकी निष्टति मोक्षका स्वरूप है। ताकी इच्छाका नाम सुसुक्षुता है।। मुमुक्षता औं मुमुक्षत्व पैयोय-यव्द हैं।। २१।।

### ॥ दोहा ॥ ये चव साधन ज्ञानके, श्रवनादिकत्रय मेलि ॥

रूप श्रद्धाविना श्रवणमें प्रवृत्तिकी इंग्झिक अभावतें पितिके पास जानेविये उपयोगी शृंगारकूं विधवाकी न्यांई श्रवणिवें उपयोगी श्रामशदिक कोई वी साधनकूं पुरुप धारण करे नहीं को श्रद्धाविना धारण किये सर्वसाधनोंकी विधवा करि किये शृंगारकी न्यांई व्यर्थता है। यातें शमआदिक सर्वसाधनकूं श्रद्धाकी अपेक्षा है। इसरितिसें श्रद्धाकूं शमादिक सर्वसाधनकी सहकारिता स्पष्ट हैं॥

४ तेसे चित्तकी एकामताविना वी शमादिक साधन सिद्ध होते नहीं। यार्त शमभादिकनकूं समाधान-की अपेक्षा है ॥ इसरीतिसे समाधानकूं शम-आदिकनकी सहकारिता है॥

५ तेसे विपयनते चित्तके उपराम हुयेविना शम-आदिक कोई वी साधन सिद्ध होता नहीं । याते शमआदिकनक् उपरामकी अपेक्षा है ॥ इसरीतिसें उपरामक् शमआदिकनकी सहकारिता है ॥

६ तेसें शीतउष्ण क्षुधातृपा हानि छाभ आदिक भनेक न्यावहारिक उपद्रवके सहनविना मननिरोध इंद्रिय निरोध गुरुशास्त्रवचनविषे आस्तिकता चित्तएका-प्रता भी प्राप्त धनआदिक विषयनतें उपरामता सिद्ध

## तत्पद त्वंपद अर्थको, सोधन अष्टम भेलि ॥ २२ ॥

टीका:-विवेकादि च्यारी, श्रवण मनन निदिध्यासन ये तीनि, तत्पदके अर्थका औ त्वंपदके अर्थका शोधन, ये अष्ट ज्ञानके साधन है।। २२।।

॥१५ अंतरंग औ बहिरंगसाधन १५-१६॥

॥ दोहा ॥ अंतरंग ये आठ हैं, यज्ञादिक वहिरंग ॥ अंतरंग धारे तजे, वहिरंगनको संग ॥ २३ ॥

होषे नहीं । यातें शमादिकनकूं तितिक्षारूप तपकी अपेक्षाके होनैतें तितिक्षाकूं शमआदिकनकी सहकारिता है।।

इसप्रकारसें शमआदिकनकूं परस्परकी सहकारिसा है। यातें इन पट्कूं एकसाधनरूपता है॥

 ११ २० ॥ मुनि जो संन्यासी तिनविषं वर कहिये श्रेष्ठ ऐसे जो विद्वत् संन्यासी, तिनके भूप कहिये आचार्य ॥

॥ २१ ॥ एकअर्थवाले दोशन्द परस्पर **पर्याय** कहियेहें ॥

॥ २२ ॥ चेतनका भी जडका क्रमतें कार्यण्या भी अधिष्ठानअध्यस्तपना भी दृष्टादृश्यपना भी साक्षीसाक्ष्यपना जो है, तिसका शास्त्रोक्त अनेक प्रिक्रयाकरिक जो विचार करना किष्ये हंसपक्षी-कार क्षीरनीरके विभागकी न्याई किंवा पृत्तकानक (मठा) के विभागकी न्याई किंवा पृत्तिकानक्ष्याकाशके विभागकी न्याई विभाग करना। सो पदार्थशोधन कहिये है । वेदांतशास्त्र उक्त सर्व-प्रिक्रयाका इसी अर्थके छखावनेविषे तार्प्य है औ यहही अर्थ महावाक्यके अर्थके ज्ञानविष उपयोगी है। यातुं उक्तपदार्थशोधन मुमुक्षुकं सम्यक् कर्तन्य है॥

टीका:-१ पूर्वदोहेमें कहे विवेकादिक आठ अंतरंगैंसाधन कहियेहैं औ २ यज्ञादिकर्म बहिरंगें-साधन कहियेहैं । तिनमें बहिरंगनकूं जिज्ञासु त्यागै औ अंतैरंगकूं धारै ॥

१ जिनका श्रवणमें अथवा ज्ञानमें प्रत्यक्षफल होने सो अंतरंगसाधन किहयेहै।। विवेकादिक च्यारिका श्रवणमें उपयोग है। काहेतें १ (१) विवेकादिकविना बहिर्मुखक्ं श्रवण बने नहीं।। (२) तैसें श्रवणमनननिदिध्यासनका ज्ञानमें उपयोग है। श्रवणादिकविना ज्ञान होने नहीं।।

॥ २३ ॥ जैसें धनुष्तें छूठ्या जो बाण सो छक्य (अमाज) के वेधनेका समीपवर्ती हुया साधन है । यातें सो ताका अंतरंगसाधन है ॥

तैसें विवेकादिक आठ ज्ञानके समीपवर्ती हुये साधन हैं । यातें वे ज्ञानके अंतरंगसाधन कहिये हैं ॥

|| २४ || जैसें धनुष जो है सो छक्ष्यके वेधनेका दूरवर्ति हुया बाणके छूटनेद्वारा साधन है | यातें सो ताका बहिरंगसाधन है ||

तैसें यज्ञ औ सगुणउपासना भादिक कर्म बी ज्ञान-का दूरवर्ति हुया। पाप भी विश्लेपरूप मलकी यथायोग्य निवृत्तिरूप चित्तज्ञुद्धिपूर्वक जिज्ञासाद्वारा साधन है। यातें सो ज्ञानका चहिरंगसाधन कहिये है॥

॥ २५ ॥ जैसें कूपमें गिन्या पुरुष प्रथम दृक्षकी जडकादिक भाष्ट्रयकूं पकडताहै । 'पीछे जब कोई दयाछुपुरुष रस्ती गेरे तब उक्तआश्रयका त्याग कारेके रस्तीकूं पकडताहै । परंतु रस्तीकी प्राप्तिविना जो उक्तआश्रयका त्याग करे तौ उभयश्रद्ध होयके कूपमेंही डूबताहै ॥

तेसें जन्ममरणरूप जलकारे युक्त संसाररूप कृपविषे गिन्या जो जीव सो सत्संगादिकानिमित्त-

(३) तैसैं तत्पदका अर्थ औ त्वंपदका अर्थ जानै विना वी अभेदज्ञान होने नहीं ॥

इसरीतिसैं विवेकादिक च्यारि साधनोंका श्रवणमें उपयोग है औ श्रवणादिक च्यारि साधनोंका ज्ञानमें उपयोग है ॥ यातें आठ अंतरंगसाधन हैं॥

॥ १६ ॥ २ जाका ज्ञानमें अथवा श्रवणमें प्रत्यक्षफल होवे नहीं किंतु अंतःकरणकी शुद्धि जाका फल होवे सो ज्ञानका बहिरंग-साधन कहियहै ॥ ऐसै यज्ञादिक कर्म हैं ॥

यद्यपि यज्ञादिक कर्म संसारके साधन हैं। तिनतें अंतःकरणकी शुद्धि वी कहना संमवे नहीं। तैंथापि सकामपुरुषकुं संसारके

किर प्राप्त भई शुभवासनासें कर्मठपासनाविषे प्रवृत्त होवेहै । जब ईश्वररूप दयालुपुरुषकी क्रपाकिर चित्त-शुद्धिपूर्वक जिज्ञासाआदिक साधनकी प्राप्ति होवे । तब सो पुरुष जिज्ञासु हुया कर्मरूप बहिरंगसाधनका सागकिरके विवेकादिक अंतरंगसाधनकूं चित्तविषे धारे । परंतु अंतरंगसाधनकी प्राप्तिविना जो बहिरंग-साधनका स्याग करे तो यह जीव उभयश्रष्ट होयके संसाररूप कूपविषे हुबता है ॥

॥ २६ ॥ जैसें कोई रसायनका वेत्ता स्थानधान-धारिसाधु था । सो अपने शिष्यकूं पास विठायके प्रगलित ताम्रविषे वल्लीके रसकू निचोडिके रसायन बनायक दिखाया । फेर आप अनेकवर्षपर्यंत तीर्थ-यात्राविषे अटन कर्ताभया । पिछाडी तिस-शिष्यके हाथसें रसायन भया नहीं औ परमार्थका भाग बंद भया ॥ फेर जब गुरु आया तब कहा कि ''ताम्रविषे इसीही वल्लीका रस स्पेहाथसें डालनेकार वा इसीही मिलानीसें रसायन होता नहीं औ उलटेहाथमें वल्लीके रसके निचोडनेकार वा भिन्नमिलीनीसें रसायन होताहै औ दरिद्रता निवृत्त होतीहै'' तब तिसनैं तिसीप्रकार किया ॥ हेतु हैं औ निष्कामकूं अंतःकरणकी शृद्धिके हेतु हैं। इसरीतिसें निष्कामपुरुपके अंतःकरण-की शृद्धिद्वारा ज्ञानके हेतु हैं। यातें चहिरंग-साधन कहियेहें। आ—

विवेकादिक अंतरंगसाधन कहियेहैं।। घहिरंग नाम द्रिका है औं अंतरंग नाम समीपका है। यज्ञादिककर्म औं तिनके साधन स्त्रीधनपुत्रादिकनक्ं त्यागे सो ज्ञानका अधिकारी है। ज्ञानके अधिकारीमें यज्ञादिक संभवे नहीं यांतें दृरि हैं।।

॥१७॥ विवेकादिककी अंतरंगसाधनता ॥

विवेकादिक ज्ञानके अधिकारीमें संभ्वेहें यातें समीप हैं। तिनमें वी इतना भेद हैं:— विवेकादिकनका अवणमें उपयोग है औं श्रवणा-दिकनका ज्ञानमें उपयोग है। यातें विवेकादिकनकी अपेक्षातें श्रवणादिक अंतरंग हैं। तिनकी अपेक्षातें विवेकादिक विहरंग हैं। यदापि विवे-

तैसें शास्त्रस्प गुरुने जीवकूं चित्तशुद्धिरूप रसायनकी सिद्धिअर्थ बोधन किया जो कर्म, सो कामनाकिर कियाहुया चित्तशुद्धिरूप रसायनका हेतु नहीं होवह । किंतु संसाररूप दरिद्रताका हेतु होवह को यहही कर्म निष्कामताकिर कियाहुया चित्तशुद्धि-रूप रसायनका हेतु होवह को संसाररूप दरिद्रताकूं निवृत्त करेह ॥ इहां अनुपानभेदसें कीपधके गुण-भेदका बी दष्टांत है ॥

॥ २७ ॥ विवेकादिक चारि साधनविना वहिर्मुख-पुरुपकूं वेदांतशास्त्रका दीर्घकाल निरंतर आदरसहित होनेकिर निस्छिद्र श्रवण होता नहीं औ श्रवणविना मनन औ निदिध्यासन होता नहीं । यातें मनन औ निदिध्यासनका हेतु जो श्रवण, तिसमें विवेकादिक चारि साधनका उपयोग कहिये कल है ॥

॥ २८ ॥ श्रवणआदिक विना दृढज्ञान होने नहीं । यति श्रवणआदिक चारिका ज्ञानमें उपयोग है ॥

्या २९॥ इहां ''युक्ति''शब्दकारिके अग्निके निर्णायक धूमरूप छिंगकी न्याई वेदांत जो

कादिक वी ज्ञानके अंतरंगसाधनही सर्वप्रंथनमें कहें । यहिरंग नहीं कहे । तथापि विवेकादिकनका ज्ञानके साधन अवणमें प्रत्यक्षफल है औ अवणादिकनकी न्यांई विवेकादिक जिज्ञास्कं उपादेय हैं । यज्ञादिकनकी न्यांई जिज्ञास्कं हेय नहीं । यातें अंतरंग कहें । यातें वी अंतरंग साधनोंमें कहें ।।

॥ १८ ॥ ज्ञानके मुख्य अंतरंगसाधन । (महावाक्य ) ॥ श्रवण मनन औ निद्धियासनके छक्षण ॥

औ विचारसें देखिये तो ज्ञानके मुख्य अंतरंगसाधन "तत्त्वमिस" आदिकमहावाक्य हैं, श्रवणादिक वीनहीं। काहेतें ११ युँक्तिसें वेदांत-वाक्यनका तात्पर्यनिश्रय श्रवण कहियेहैं॥

उपनिपद् तिनका भद्देततस्त्ररूप जो तात्पर्यार्थ है। ताके निर्णायक नाम निश्चायक जे पड्छिंग हैं, तिनका प्रहण है॥ वे पड्छिंग ये हैं:—

- १ उपक्रम कहिये प्रकरणका आरंभ औ उपसंहार कहिये प्रकरणकी समाप्ति, तिनकी एकरूपता प्रथमिलंग है।
- २ अभ्यास जो अद्वेतरूप अर्थका वारंवार पठन सो द्वितीयिंग है ॥
- ३ अपूर्वता नाम श्रुतिसें भिन्न प्रमाणकी अवि-पयता किंवा खप्रकाशतारूप अलैकिकता; यह तृतीयिंग है ॥
- ४ अद्वेततस्वके ज्ञानके फलका प्रतिपादन चतुर्थिलेंग है।।
- ५ भेदज्ञानकी निंदा को अभेदज्ञानकी स्तुतिरूप अर्थवाद पंचमर्लिंग है ॥
- ६ कार्यकारणके अभेदकी वोधकताकरि अद्वैत-ज्ञानके अनुकूल्द्रष्टांतरूप उपपत्ति पष्टालेंग है॥

### २ जीवब्रह्मके अमेर्दैकी साधक औ भेर्दैकी बाधक युक्तियोंसैं अद्वितीयब्रह्मका चिंतन

— इन षट्छिंगनकार नेदांतवाक्यनका अद्वैतव्रक्षिये तात्पर्यका निश्चय होवेहै । सोई अवण कहियेहे ओ नेदांतशास्त्रका अभ्यास तिसका साधन है । यातैं सो बी अवण कहियेहै ॥ इन छिंगनका स्पष्टीकरण श्रुतिषड्किंगसंग्रहनिषै हमनें कियाहै ॥

॥ ३०॥ जीवब्रह्मके अभेदकी साधक युक्तियां ये हैं:--

१ जीव है सो ब्रह्मसें अभिन्न है, सचिदानंद-रूप होनेतें; ईश्वरचेतनकी न्यांई जो सचिदानंद-रूप नहीं सो ब्रह्मसें अभिन्न वी नहीं । जैसें घट है ॥ जातें यह जीव ऐसा नहीं यातें ब्रह्मसें भिन्न बी नहीं । किंतु अभिन्न है ॥ इहां इस अनुमानमें

- (१) जीव पक्ष है।
- (२) ताका बहासैं अभेद साध्य है।
- (३) सचिदानंदरूपता हेतु है। औ-
- ( ४ ) ईश्वरचेतन अरु घट उदाहरण कहिये दृष्टांत हैं।

इसादि अनुमानप्रमाणरूप युक्तियां हैं। औ-

- २ (१) जैसें घटमठउपाधिकूं दूरीकरीके घटाकाशमठाकाशका अभेद है। तैसें बुद्धि औ मायाउपाधिकूं दूरिकरिके जीवब्रह्मका अभेद है। औ—
- (२) जैसें घटाकाश जलाश महाकाश की मेघाकाश ये च्यारि आकाश हैं । तिनमें जलाकाश को मेघाकाशका अमेद नहीं वी है । तथापि घटाकाश को महाकाशका नाममात्रसें मेद है, परमार्थसें नहीं ॥ तैसें कूटस्य जीव ब्रह्म को ईश्वर, ये च्यारि चेतन हैं । तिनमें जीव को ईश्वरका अमेद नहीं बी है । तथापि तिनके अधिष्ठान लक्ष्यार्थक्षप कूटस्य को ब्रह्मका नाममात्रसें मेद है । परमार्थसें नहीं । इत्यादि उपमानप्रमाणक्षप युक्तियां हैं । की---
- ३ "नेह नानास्ति किंचन " इत्यादिश्रुतिनमें मेदका निषेध कियाहै, सो निषेध वास्तवसमेद होवे तौ संमवे । तिसविना संमवे नहीं । यातें मेदके

मनन कहियेहैं ॥ ३ अनात्माकारवृत्तिका व्यव-धानरहित ब्रह्माकारवृत्तिकी स्थिति । निदि-निपेधकी अनुपपत्तिके ज्ञानरूप अर्थापत्तिप्रमाणसैं जीवब्रह्मके अभेदका ज्ञानरूप अर्थापत्तिप्रमा होवेहै । इस्रादिक अर्थापत्तिप्रमाणरूप युक्तियां हैं ॥

इसरीतिसें प्रव्यक्षप्रमाण औ शब्दप्रमाणतें भिन्न युक्तिशब्दके वाच्य अनुमान उपमान अर्थापत्तिरूप तीनि प्रमाण अभदकी साधक युक्तियां हैं।

] || ३१ || भेदकी वाधक युक्तियां ये हैं:--

१ जीवब्रह्मका भेद मिथ्या है, भौपाधिक होनैतें; घटाकाशमहाकाशके भेदकी न्याई। जो मिथ्या नहीं सो भौपाधिक वी नहीं। जैसें घटपटका व्यवहार-दशाविषे भेद है। सो भौपाधिक नहीं यातें मिथ्या बी नहीं, जातें यह भेद ऐसा नहीं यातें मिथ्या वी नहीं ऐसें नहीं। किंतु मिथ्याही है।। इहां--

- (१) भेद पक्ष है।
- (२) मिथ्यात्व साध्य है।
- (३) औपाधिकता हेतु है। औ—
- (४) दो आकाशनका भेद औ घटपटका भेद . उदाहरण हैं।

#### इसादि अनुमानप्रमाणरूप युक्तियां हैं॥

इहां आदिशब्दकरि ''मुमुक्षुसर्वस्वसारसंग्रह'' उक्त भौ ''वेदांतपदार्थमंज्ला'' उक्त भौ तृतीयतरंगगत तृतीयचौपाईके टिप्पणविषे उक्त पंचमेदके निवर्तक पांचअनुमानमेंसे चारिअनुमानोंका ग्रहण है ॥

- २ (१) जैसें विवप्रतिविवका भेद मिथ्या है। तैसें जीवब्रह्मका भेद मिथ्या है।
  - (२) जैसें अनेक घटाकाशका परस्परभेद मिथ्या है, तैसें जीवनका परस्परभेद मिथ्या है॥
  - (३) जैंसें स्वप्नके जीवनका भी स्वप्नके घटा-दिकका भेद मिध्या है, तैसें जीवजडका भेद मिध्या है।
  - (४) जैसें रञ्ज को कित्यतसर्पका भेद। किंचा साक्षीचेतनका को खप्तप्रपंचका भेद मिथ्या है। तैसें जडजगत् को ईश्वरका भेद मिथ्या है।

निद्धियांसनमें अंतर्भाव है । पृथक्साधन नहीं ॥ औ विपरीतभावना, नाके नाशक हैं ॥

इत्यादिक उपमानप्रमाणरूप मुक्तियां हैं। भी १ वाल २ आंतरभेदर्व दिविध है:--३ महायाक्यनमें क्या जो जीयब्रह्मका अभेद, सो प्रतीयमानभेदवे मिध्यात्वविना न यनतार्या जीयमञ्जे भेदके निष्यात्वकं कत्यताहै । इसादि अर्थापत्तिप्रमाणिहप युक्तियां ई । अी---

**४ जैसें** जाप्रतसम्बद्धीं टपाधिके होते जीव-: मसका भेद भासतहि । तैसे मुप्तिविध उपाधिक स्त्य भी (२) असाखातकाररूप भेदते दिविध है:--अभाव हुये भेट भानता नहीं । याते जीवनविके परमार्थिकभेदका सभाव है यह निधय होवह । इसादि अनुपरुध्यिप्रमाणम्य सुक्तियां 🐔॥

ये सर्व भेदकी वाधक युक्तियां हैं ॥

॥ ३२ ॥ साक्षाकारविषे अनामाकारपुत्तिके अंतरायसं रहित ब्रह्माकारपृत्तिकी स्थिति सो है। सी नम्रशासाकी न्याई अप्रयत्नसे होवेहें निदिव्यासनविषे उत्तप्रकारकी स्थिति जो है, हस्तर्स पकडिके नम्र करीहर्ट उद्यशासाकी न्यांई प्रयत्नर्सि होवेहे थी हस्तर्स प्रकडनेग्हप प्रयत्नके खाग किये जैसें उच्चाखाकी नम्नता रहती नहीं। तेसे निदिध्यासनविषे प्रयत्नके साग किये उक्त-प्रकारकी स्थिति रहती नहीं ॥

ं किंबाः-साक्षाकारयान्कं व्यवहारकाटविपे कदा-चित् उत्तरृत्तिकी स्थितिके अभाव हुये पर्तव्यवृद्धि-करि पश्चात्ताप नहीं होवेहें भी निदिष्यासनवान्कुं व्यवहारकाउविषे कदाचित् उक्तवृत्तिकी अभाव हुये कर्त्तव्यवृद्धिकारे पश्चात्ताप होवेहै ॥

इतना साक्षात्कारसें निद्धियासनका भेद है ॥ ॥ ३३ ॥ त्रिपटीके भावसहित जो सविकल्प-

 $\bigcirc$ 

र्ध्यासन कहियेँहैं।) निदिध्यासनकी परिपाकअव- : 💎 ये श्रवण मनन निदिध्यासन ज्ञानके 🛮 साक्षान् स्थाकुंही समाधि कहेंहैं, यातें समाधिका वी साधन नहीं। किनु बुद्धिके दोप जो असंभावना

(५) जैसे रव्युवि किलात सर्परंडादिकनका अवस्था " निर्विकल्यसमाधि " कहिर्पर्ह । यति किया स्वमादार्थनका परस्परभेद मिल्या है । इहां ''समाधि ''शब्दकारेके बियुटीके मानसे रहित तेसे जडपदार्थनका परसरभेद निष्या है।। निर्विशन्यममधिका सहण है, सो निर्विकत्यसमाधि

- १ मर्तिशादिक बाह्य आलंबनके चितनर्स जो होवे, नो पारानिविकन्यसमाधि है। शं--
- २ सर्वोत्तरअईतप्रयके चितनते जो होये, वांतरनिर्विकल्पसमाधि है॥

तिन्में आंतरनिर्विकत्पसमापि मी (१) साक्षात्कार-

- (१) गुरुमुलहारा अर्थसहित महाबावयेक अवण-मननभादिरूप विचारपूर्वक अईनव्यक्ते चिन्तनफरिके त्रवभागाके एकताके अपरोक्षमानसहित होये. सो साक्षात्कार-रूप आंतरनिर्विकल्पसमाधि है। औ-
- (२) विचारपूर्वम अँदतमस्य चिन्तनकारक वी एकताक परोधामानसहित जो होंबे, सो आंतरितविंकल्प-असाझात्काररूप समाधि है ॥
- (१) तिर्नमं भसाक्षात्काररूप जो है, सो साक्षा-स्कारहरप समाधिका साधन है । याँते ताका निदिश्यासनी अंतर्भाव है, पृथक् साधन नहीं ॥ औ
- (२) साक्षात्कारकृप जो समाधि है, सो एकश्रणविषे उद्य होंकें, भी हितीयक्षणविषे स्थित होयके आवरणके नाराका प्रारंग करेंहे की तृतीयक्षणविषे आवरणका नाश होवेहें । तातें जीवन्मुक्ति होवेहे ॥ प्रथम यह क्षणस्थायी ह्रवा वी आवरणका भंग करेंहै। यति विद्वान्विप प्रतंभराबुद्धिआदिक सिद्धिके उद्भवकी शंका नहीं है ॥ जैसे घटके साक्षात्कार हुये तत्काछ घटका आवरण भंग होतेहैं । ताके अर्थ पीछे बुद्धिके निरोध-समाधि सोई निद्धित्यासन है ॥ ताकी परिपाक- का प्रयोजन नहीं । तैसे ब्रह्मके आवरणके भंग

१ संशैंयकूं असंभावना कहैहैं। २ विपैंर्ययकूं विपरीतभावना कहेहैं॥ ॥ १९॥ श्रवणादिककूं परंपरासें ज्ञानकी हेतुता॥

श्रवणसें प्रमाणका संदेह दूरि होवेहे औ मननसें प्रमेयका संदेह दूरि होवेहे ॥

१ वेदांतैंवाक्य अद्वितीयब्रक्कके प्रतिपादक हैं अथवा अन्यअर्थके प्रतिपादक हैं १ ऐसा प्रैंमाण-में संदेह होवें, सो श्रवणसें द्रि होवें हैं ॥ औ

२ जीवब्रह्मका अभेद सत्य है अथवा भेद सत्य है १ ऐसा प्रॅमेयमें संदेह होवे । सो मननसें दूरि होवेहै ।।

भये पीछे हठकरिके वृत्तिके निरोधका प्रयोजन नहीं। ऐसैं हुये बी पीछे सप्तमभूमिकापर्यंत जो वृत्तिका निरोध करियेहै, सो निरोध वासनाक्षय औ मनो-नाशद्वारा कहिये मनके स्थूलभावकी निवृत्तिद्वारा जीवन्मुक्तिके विलक्षणआनंदका हेतु है; आवरण-भंगका हेतु नहीं॥

इसरीतिसैं समाधिका निदिध्यासनमें अंतर्भाव है ॥ ॥ ३४ ॥ ''यह रज्जु है वा सर्प हैं?'' इस रीतिसैं दोकोटी नाम दोपक्षक् विषय करनेवाला ज्ञान संशय कहियेहै ॥

॥ ३५॥ "यह सर्प है" इस रीतिकी जो अविद्याकी वृत्ति, सो आंतिकान है । सोई विपर्यय औ विपरीतभावना कहियेहै । ताहीकूं क्षानाध्यास औ विपरीतकान बी कहतेहैं ॥ ऐसा इहां मिध्या-अनात्मारूप देहादिककी सत्यरूपता औ आत्मरूपता-करि जो ज्ञान है सो विपर्यय है॥

॥ २६ ॥ वेदका अंतभागरूप जे उपनिषद् किंवा वेदका अंत कहिये निर्णय जिसविषे है, ऐसा सूत्रभाष्यरूप उत्तरमीमांसाशास्त्र, सो वेदांत कहिये-है ॥ इनके वाक्य कहिये पदसमुदाय ॥

।। ३७ ।। प्रमाज्ञानकार्जो करण सो प्रमाण िहियेहै ।। इहां वेदप्रतिपादित मोक्षआदिक पदार्थनका

३ देहादिक सत्य हैं औ जीवब्रक्कका मेद सत्य है। ऐसे ज्ञानकं विपरीत मावना कहेंहैं, ताहीकं विपंजी कहेंहें। ताकं निदिष्यासन द्रि करेंहें॥

इसरीतिसें श्रवणादिक तीनू, असंभावना-विपरीतभावनाके नाशक हैं औं असंभावना औ विपरीतभावना ज्ञानके प्रतिवंधक हैं। यातें ज्ञान-का जो प्रतिवंधक ताके नाशद्वारा श्रवणादिक ज्ञानके हेतु कहियेहैं। साक्षात् हेतु नहीं।। ॥ २०॥ अवांतरवाक्यकूं परोक्ष्ज्ञानकी औ महावाक्यकूं अपरोक्ष्ज्ञानकी हेतुता॥ ज्ञानके सीक्षात्साधन श्रोत्रसंवंधी वेदांत-

यथार्थअनुभवरूप जो शाब्दीप्रमा, ताका करणरूप जो उपनिषद्रूप शब्द सो प्रमाणशब्दका अर्थ है ॥ ताके स्वरूपमें जो उक्तप्रकारका संशय होवै-है, सो प्रमाणगत संशय है ॥ विचारकरिके देखिये तो जितने प्रमेयगत संशयके भेद शास्त्रविषे कहेहैं, उत्तनेही प्रमाणगत संशयके भेद सिम्न होवेहैं ॥

॥ ३८ ॥ 'ऐसा' किहिये इससें आदिलैकें अनेक-आकारवाला प्रमेयगत संशय है ॥ प्रमेयगत संशयकें अनेकभेद हमने पंचदशीकी भाषाटीकाविषे तथा बालबोधकी बालवोधनीटीकाविषे लिखेहें ॥

|| ३९ || प्रमाज्ञानकारे वा ताके साधन प्रमाण-कारे जानने योग्य जो मोक्षआदिक पदार्थ, सो इहां प्रमेय कहियहै ||

॥ ४० ॥ इहां " विपर्यय " शब्दका अपभंशरूप " विप्रजे " शब्द लिख्याँह ॥

॥ ४१ ॥ जैसें नेत्रविषे डान्या जो अंजन, सो नेत्ररोगकी निवृत्तिद्वारा सूर्यके दर्शनका साधन है । साक्षात् नहीं । सूर्यके दर्शनका साक्षात्साधन नेत्र हैं । तैसें अवणआदिक ज्ञानके प्रतिबंधरूप रोगकी निवृत्तिद्वारा ज्ञानके साधन हैं । ज्ञानका साक्षात्साधन तौ श्रोत्रसंबंधि नेदांतवाक्य है ॥ वाक्य हैं।। सो वेदांतवाक्य दोप्रकारके हैं:— १एक अवांतरवाक्य है।२एक महावाक्य है।।

- १ परमात्माके अथवा जीवके स्वरूपका वोधक जो वाक्य, सो अवांतरवाक्य कहियेहै ॥
- २ जीवपरमात्माकी एकताबोधक वाक्य महावाक्य कहियेहै ॥
- १ अवांतरवाक्यसें परोक्षज्ञान होवेहे ॥
- २ महावाक्यसैं अपरोक्षज्ञान होवेंहै॥
- १ "त्रहा है" इस ज्ञानक् परोक्षज्ञान कहेंहें।।

२ ''ब्रह्म मैं दूं" इस ज्ञानकूं अपरोक्षज्ञान कहेंहें॥

"त्वं ब्रह्म" ऐसा आचार्यने उचारण किया जो वाक्य, ताका श्रोताके कर्णसें संबंध होतेही "में ब्रह्म हूं" ऐसा अपरोक्षज्ञान श्रोताकूं होवेहें औ श्रोताके कर्णसें वाक्यका संबंध हुएविना ज्ञान होने नहीं; यातें श्रोत्रसंबंधीवाक्यही ज्ञानका हेतु है।

- १ श्रोत्रसंबंधिअवांतरवाक्य परोक्षज्ञानका हेत्र है। औ-
- २ श्रोत्रसंबंधि महावाक्य अपरोक्षज्ञानका हेतु है। महावाक्यसैं सर्वकूं अपरोक्षही ज्ञान होवेहै, परोक्ष नहीं होता।।

॥ ४२ ॥ सिद्धांतके एकदेशकूं आश्रयकारिके स्वतंत्र अधिक अर्थका निरूपण जिनमें कियाहै, ऐसै जे पंचदशीआदिक वेदांतके प्रकरणग्रंथ हैं, तिनके कर्ता जे आचार्य, वे इहां एकदेशी कहियेहैं। भर्तृप्रपंचके अनुसारी नहीं

॥ १३ ॥ केवलवाक्यतै अपरोक्षज्ञानका वादी कहिये कहनेवाला जो सिद्धांती ताके मतमें ॥

॥ ४४ ॥ मंदबोधवालेकूं श्रवणभादिक साधनविषे

॥ २१ ॥ वेदांतके एकदेशीका मत ॥ (केवलवाक्यसें परोक्षज्ञान )

ऍकदेशीका यह मत हैं-

- १ श्रवणमनननिदिध्यासनसहित वाक्यतैं अपरोक्षज्ञान होवैहै ॥
- २ केवलवाक्यतें परोक्षज्ञान होवैहै। अपरोक्ष । नहीं ॥

जो केवलवाक्यतेंही अपरोक्षज्ञान होवै तौ श्रवणमनननिदिध्यासन व्यर्थ होवैंगे। यद्यपि सिद्धांतमतमें केवलवाक्यतें अपरोक्षज्ञान होवेहै औ श्रवणादिकनतें असंभावना-विपरीतभावनाका नाश होवैहै । यातैं श्रवणादिक व्यर्थ नहीं । तथापि जा वस्तुका अपरोक्षज्ञान होनै ताके विपे असंभावनाविपरीतभावना काहूकूं वी होने नहीं यातें केवलवाक्यतें अपरोक्षज्ञानवादीके सिद्धांतमें ''तत्त्वमसि'' आदिकवाक्यनतें ब्रह्मक अपरोक्षज्ञान हुवैतैं पीछे असंभावनाविपरीत-भावना संभवे नहीं। यातें श्रवणादिकसाधन च्यर्थ होवैंगे औं ''केवलवाक्यतें परोक्षज्ञान होवेहैं। श्रवण मनन निदिध्यासन कियेतैं अपरोक्ष-ज्ञान होवेंहैं'' या भतमें श्रवणादिक व्यर्थ नहीं। यह बहुतग्रंथकारोंका मेंत है। तथापि यह मत र्सेमीचीन नहीं । काहेतैं:-

भालस्य मति होवै इस अभिप्रायसैं यह उक्त-प्रकारका संक्षेप शारीरकसैं भिन्न बहुत प्रकरणप्रंथनके कर्ताओंका मत है।

॥ ४५॥ दढबोधवान्त्रं वी श्रवणभादिकिषि कर्त्तव्यबुद्धिका उद्भव मित होवे इस अभिप्रायसैं केवल्याक्यसैं अपरोक्षज्ञानके कहनेवाले सिद्धांतीके अनुसार यह समाधान कहियेहैं॥ ॥ २२ ॥ उक्त एकदेशीके मतकी असमीचीनता ॥ २२-२३ ॥ शब्दका यह खमाव हैं:—

र जो वस्तु व्यंविहित होने ताका शब्दसें परोक्षही ज्ञान होनेहै । किसीप्रकारतें व्यवहित-वस्तुका शब्दसें अपरोक्षज्ञान होने नहीं ।। जैसें व्यवहितस्वर्गका औ इंद्रादिक देवनका शास्त्ररूपी शब्दतें परोक्षही ज्ञान होनेहें । औ—

॥ ४६ ॥ देशकृत किंवा कालकृत अंतरायकूं व्यव-धान कहेहैं ॥ व्यवधानवाले वस्तुकूं व्यवहित कहेहैं ॥

- १ जो वस्तु दूरदेशविषै होवै सो देशसें व्यवहित है भौ जो वस्तु भूत किंवा भविष्यत्कालविषै होवै सो कालकरि व्यवहित है। भौ—
- २ व्यवहिततैं भिन्न जो अंतरायसैं रहित वस्तु सो अञ्चवहित कहियेहैं।

॥ ४७ ॥ इहां यह प्रसंग है:—जैसें कोई दश बालक थे। वे इक्छे होयके देशांतरिवर्ष विनोदअर्थ जाते थे। तहां मार्गेमें मृगजलकी नदी प्राप्त मई। ताकूं उछुंघन करते भये। पीछे एक प्रमुखबालकनें धन्य नव बालकनकी गणना करी भी आपकी गणना करी नहीं। तब कहने लग्या कि:—मेरे प्रियतम!

- १ ''द्शमपुरुषकूं मैं जानता नहीं '' यह अक्षान अवस्था भई।
- २-३ तार्ते "दशम है नहीं" औ "भासता नहीं" यह द्विविध आवरण भया ॥
  - ८ तातैं रोदनादिक्तप विक्षेप भंया ॥
  - ५ पीछे कोई आस नाम यथार्थनका पुरुष आया। तिसनें "दशम है" ऐसा अवांतरवाक्य कहा, ताकूं सुनिके तिस दशमपुरुषकूं स्वस्वरूपभूत दश-मका "दशम है" ऐसा परोक्षही शान भयाहै॥
  - ६ पीछे "दशम कहां है ?" ऐसे पूछेहुये तिस आसपुरुषने "दशम तूं है" ऐसा वचन कहा। तब "दशम मैं हूं" ऐसा अपरोक्षज्ञान मया।
  - ७ तातैं अज्ञानकृत आवरणसहित रोदनादि रीतिमात्र जताईहै।।

२ जो वस्तु अन्यवहित होवे ताका शब्दसें (१)अपरोक्षज्ञान औ (२) परोक्षज्ञान दोनू होवेहें॥

(१) जहां अच्यवहितवस्तुक्तं शब्द ''अस्ति'' रूपतें बोधन करें तहां अव्यवहितका वी परोक्ष-ज्ञान होवेहें ॥ जैसें ''देंशमपुरुष हैं" इसरीति-सें ''अस्ति" रूपतें बोधन किया जो अव्यवहितद-शम ताका शब्दसें परोक्ष्तही ज्ञान हुवाहै ॥औ

विक्षेपका नाश भया । तातें हर्षरूप तृति भई ॥
तेसें यह पुरुष जो जीव सो स्थूलशरीरसिहत अष्टपुरीरूप नवपुरुषनके साथि मिलिके संसाररूप मृगजलकी नदीविष प्रवेशकं पायके ताके मनुष्यदेहरूप
तीरपर आयके कदाचित् जिज्ञासाकालविषे विचार
करताहै, तब—

- १ भापसैं भिन्न उक्त नव पुरुषनकूं जानताहै। परंतु तिनके ज्ञाता आपके निजरूप ब्रह्मकूं जानता नहीं। यह अज्ञानअवस्था भई।
- २-३ तातें ''ब्रह्म है नहीं'' औ ''भासता नहीं''-यह द्विविध आवरण भया।
- श तातें अर्थाध्यास, औ ज्ञानाध्यासरूप विक्षेप किंद्ये शोक भया ॥
- ५ पीछे ''ब्रह्म है'' ऐसे गुरुने अवांतरवाक्य कहा, ताकूं सुनिके ''ब्रह्म है'' ऐसा परोक्ष-ज्ञान होवहै ॥
- ६ पीछे ''ब्रह्म कीन है?'' ऐसे प्रश्नके किये गुरुनै ''तूं ब्रह्म है'' ऐसा महावाक्य कहा। ताकूं सुनिके शिष्यकूं '' मैं ब्रह्म हूं'' ऐसा अपरोक्ष श्रान होवेहैं।
- तातैं अज्ञानकृत आवरणसहित द्विविधअध्या-सरूप विक्षेपका नाश होवैहै । तातैं अत्यंतह्ष-रूप निरंकुशातृप्ति होवैहै ॥

इस चिदाभासकी सातअवस्थाका वर्णन शाचा-र्थक्कत उपदेशसहस्री तथा पंचदशी तथा विचारसागरके चतुर्थतरंगविषे सविस्तर छिस्याहै। इहां यह संक्षेपतें रीतिमात्र जताईहै॥  $\bigcirc$ 

(२) जहां अन्यविहत वस्तुक्ं "यह है" इस-रीतिसें शब्द वोधन करें तहां अन्यविहतका शब्दसें अपरोक्षज्ञानही होवेहै, परोक्ष नहीं । जैसें "दशमा तू है" इसरीतिसें शब्दनें वोधन किया जो दशमा, ताका अपरोक्षज्ञानहीं हुनाहै।।

(१) तैसैं ब्रह्म सर्वका आत्मा होनेतें अ-त्यंतअन्यवहित है, ताकूं अवांतरवाक्य"अस्ति" रूपतें वोधन करेहें । यातें अन्यवहितब्रह्मका वी अवांतरवाक्यतें परोक्षज्ञान होवेहे ॥ औ

(२)"दशमा तूं है" इस वाक्यकी न्यांई श्रोता-का आत्मरूपकरिके नक्षकूं महावाक्य वोधन करेहै । यातें में हावाक्यतें अञ्चयहितन्नक्षका परोक्षज्ञान संभवे नहीं । किंतु अपरोक्षज्ञानही होवहै ॥

श अर जो कह्याः— "जा वस्तुका अपरोक्षज्ञान होनें ताकेविषे असंभावना-

॥ ४८ ॥ इहां यह रहस्य है:—जैसें दशमपुरुपकूं मन को नेत्रकारिक प्रत्यक्ष करने योग्य संघातका मन को नेत्रक्रप सामग्रीके होते वी अपरोक्षबोध हुया नहीं। किंतु ''दशमा तूं हैं'' इस वाक्यतेंही अपरोक्षबोध हुया है। यातें दशमके अपरोक्षबोधक्रप प्रमाका शब्द करण है, तातें सो प्रमाण है। ताका मन को नेत्र सहकारी है॥ तैसें ब्रह्मके अपरोक्षबोधक्रप प्रमाका करण महावाक्यक्रप शब्द है। यातें सो प्रमाण है। ताका साधनकार संस्कृत मन सहकारी है॥

ा। ४९ ॥ "अरे मैत्रेयि । आत्मा देखने योग्य है। श्रवण करने योग्य है। मनन करने योग्य है औं निदिध्यासन करनेकूं योग्य है" इत्यादिक श्रुतिकारि प्रतिपादित आत्मदर्शनके साधन श्रवणादिक विफल कहिये निष्फल होनेकूं योग्य नहीं। किंतु सफल होनेकूं योग्य हैं॥ केवल महावाक्यकारि अपरोक्षज्ञानके मानेहुये श्रुतिउक्त श्रवणादिकसाधन निवर्त्तनीयदोषके विपरीतभावना होवैं नहीं। यातें श्रवणादिक विफेंल होवैंगें"॥

सो शंका यन नहीं। काहेतें जैसें राजाकूं भेंछुका नेत्रसें अपरोक्षज्ञान हुवेतें वी विपरीत-भावना दृरि हुई नहीं। तैसें महावाक्यतें ब्रह्मका अपरोक्षज्ञान होवेंहें। परंतु जाकी बुद्धिमें असंभावना विपरीतभावनादोप होवें ताका दोपरूप कलंकसहित ज्ञान फलका हेतु नहीं। सो दोपकी निष्टत्तिवास्ते श्रवणादिक करें। जाकी बुद्धिमें दोप नहीं सो न करें।।

इस रीतिसें ज्ञानके साधन महावाक्य हैं। अवणादिक नहीं। परंतु ज्ञानका प्रतिबंधक जो दोप हैं ताके नाजक हैं। यातें अवणादिक ज्ञानके हेतु कहियेहैं। अवणादिकनके हेतु विवेकादिक हैं। यातें विवेकादिक ज्ञानके साधन कहियेहैं।। विवेकादिकच्यें।रिसाधन-संयुक्त जो पुरुष है सो अधिकारी है।। २३।। अभावतें रोगक अभाव हुये औषधसेवनकी न्याई

विफल कहिये निष्फल होवैंगे । यह अभिप्राय है ॥
॥ ५० ॥ भर्छुनामक मंत्रीका सविस्तर वृत्तांत
आगे पंचमतरंगविषे कहियेगा । यातें इहां ताका
नाममात्र कहाहै ॥

॥ ५१ ॥ ज्ञानतें पूर्व सगुणव्रह्मके साक्षात्कारपर्यंत जाकी उपासना होवे ताकूं क्रतोपासन कहतेहैं, तातें भिन्नकू अक्रतोपासन कहतेहैं, तिनमें
क्रतोपासनके वैराग्यादिक साधन तीव । यातें
प्रसिद्ध दीखतेहें औ अक्रतोपासनके साधन मंद
हैं, यातें प्रसिद्ध दीखते नहीं किंतु गुप्त रहतेहैं।
परंतु जैसें वस्त्रके एकपछेके पकडेहुये सारा वस्त
पकड्या जाता है। तैसें च्यारिसाधनमेंसें एकसाधनके
निश्चयके मये सर्वसाधन गुप्त हैं। ऐसा निश्चय होवेहैं। काहेतें विवेकादिक च्यारि साधनकूं परस्परसहकारी होनेतें। परंतु जिसकिसप्रकार श्रद्धानु औ
व्यसनी तीव्रवृद्धिमान् पुरुषकूं बोध होवेहै। यह

॥ २४॥ ॥ अथ संबंधवर्णन ॥ दोहा--

प्रतिपादक प्रतिपाद्यता, ग्रंथ ब्रह्म संबंध ॥ प्राप्य प्रापकता कहत, फल अधिकृतको फंद ॥ २४॥

टीकाः--

१ ग्रंथका औ विषयका प्रतिपाद्य-प्रति-पादकभाव संबंध है। ग्रंथ प्रतिपादक है औ विषय प्रतिपाद्य है। जो प्रतिपादन करनै-वाला होवे सो प्रतिपादक कहियेहैं॥ जो प्रतिपादन करनैकूं योग्य होवे सो प्रतिपाद्य कहियेहैं॥

२ अधिकारीका औं फलका प्राप्यप्रापक-भाव संबंध है। फल प्राप्य है औं अधिकारी प्रापक है। जो वस्तु प्राप्त होने सो प्राप्य कहिये-है। जाक़ं प्राप्त होने सो प्रापक कहियेहै।।

२ अधिकारीका औ विचारका कर्तृकर्त्तव्य-भाव संबंध है। अधिकारी कर्त्ता है औ विचार कर्त्तव्य है। जो करनैवाला होवै सो कर्त्ता कहियहै औ करनेयोग्य होवै सो कर्त्तव्य कहियहै।।

8 ग्रंथका औ ज्ञानका जन्यजनकभाव-संबंध है। विचारद्वारा ग्रंथ ज्ञानका जनक है ज्ञान जन्य है। जो उत्पत्ति करनेवाला होवै

॥ ५२ ॥ इहां ''आदि'' शब्दकरिके श्रवणादिक-साधनोंका भौ ज्ञानका तथा विज्ञानका भौ मोक्षका साध्यसाधनमाव आदिक संबंध जानिलेने ॥

॥ ५३ ॥ जल भौ सिंचनकी न्याई होनेकरि थोग्यताबाले परस्परलपयोगी दो पदार्थनका संबंध सिद्ध होवेहै । निरुपयोगी पदार्थनका नहीं ॥ याते योग्यताविना संबंधके असंभवके ज्ञानरूप अर्थापत्ति-

सो जनक कहियेहैं। जाकी उत्पत्ति होवे सो जन्य कहियेहै।।

इससें औदि लेके और वी संबंध जानि-लेने ॥ २४ ॥

॥ २५ ॥ ॥ अथ विषयवर्णन ॥

दोहा-

जीवब्रह्मकी एकता,

कहत विषय जन बुद्धि ॥ तिनको जे अंतर लहै,

ते मतिमंद अबुद्धि ॥ २५॥

टीकाः —जीवब्रह्मकी एकता या ग्रंथका विषय है। जो प्रतिपादन करिये सो विषय कहियेहैं। या ग्रंथिनिये जीवब्रह्मकी एकता प्रतिपादन करियेहैं। यातें सो एकता ग्रंथका विषय है। सो एकता सर्ववेदके वचन प्रतिपादन करेहैं। यातें जीवब्रह्मका भेद कहेहैं ते पुरुष शठें हैं औ वेदके विरोधी हैं॥ २५॥॥ २६-३२॥॥ २६॥ अथ प्रयोजनवर्णन॥ २६-३२॥

दोहा--

 $\bigcirc$ 

परमानंद स्वरूपकी,

प्राप्ति प्रयोजन जानि ॥ जगत समूल अनर्थ पुनि,

व्है ताकी अतिहानि ॥ २६ ॥

प्रमाणकरि तिनतिन पदार्थनकी योग्यताकी करपना-रूप अर्थापत्तिप्रमा होवैहै । इस हेतुतैं शास्त्रविषे संबंधका न्यवहार लिख्याहै । अन्यप्रयोजनअर्थ नहीं ॥

॥ ५४ ॥ जे पुरुष परपुरुषके मुखके आगे प्रिय-वचन बोलतेहैं औ अन्यठिकाने ताका बहुत अप्रिय कर डालतेहैं, वे शठ कहियेहैं॥ टीका:-प्रपंचका कारण जो अज्ञान औ 
प्रपंच वह जन्ममरणरूपी दुःखका हेतु है। यातें
अनर्थ किहयेहें। ता अनर्थकी निवृत्ति औ
परमानंदकी प्राप्ति मोक्ष किहयेहें। सो
१ ग्रंथका परमप्रयोजन है औ २ अवांतरप्रयोजन ज्ञान है।।

अगो जो अप्राप्तवस्तु
ताकी प्राप्ति संभव
नित्यप्राप्त वस्तुकी
प्राप्ति किम मानिर

१ जाविषे पुरुपकी अभिलाषा होते, सो परमप्रयोजन कहियेहें औं ताक् पुरुषार्थ वी कहियेहें। सो अभिलाषा दुःखकी निष्टत्ति-विषे औं सुखकी प्राप्तिविषे सर्वपुरुपनकी होवेहे। सोई मोक्षका स्वरूप है।

यातें परमप्रयोजन मोक्ष है औ ज्ञान नहीं है। काहेतें ? सुखकी प्राप्ति औ दुःखकी निष्टिचिका साधन तो ज्ञान है औ सुखकी प्राप्ति वा दुःखकी निष्टिचिरूप ज्ञान नहीं। यातें अवांतर-प्रयोजन ज्ञान है।

२ जा वस्तुद्वारा परमप्रयोजनकी प्राप्ति होवें सो अवांतरप्रयोजन कहियेहें। ऐसा ज्ञान है। काहेतें १ ग्रंथकिरके ज्ञानद्वारा मुक्तिरूप परम-प्रयोजनकी प्राप्ति हावेहे। यातें ज्ञान अवांतर-प्रयोजन है।। २६।।

॥ २७॥ ग्रंथके प्रयोजनमें शंका औ ताका समाधान ॥ २७--३२॥

।। द्रांकापूर्वक उत्तरका कवित्त ॥ जीवको स्वरूप अति आनंद कहत वेद । ताकूं सुखप्राप्तिको असंभव बखानिये ॥

॥ ५५ ॥ "प्रज्ञानमानंदं व्रह्म" कहिये ग्रज्ञान जो जीव सो आनंदरूप व्रह्म है । इससें आदिलेके चारि वेदनके वाक्य जीवकूं समावसें सिद्ध आनंदरूप कहेहैं॥ आगे जो अप्राप्तवस्तु
ताकी प्राप्ति संभवत ।
नित्यप्राप्त वस्तुकी तौ
प्राप्ति किम मानिये? ॥
ऐसी संका छेस आनि
कीजे न विस्वास हानि ।
गुरुके प्रसादतैं
कुतर्क भछे भानिये ॥
करको कंकन खोयो
ऐसो भ्रम भयो जिहिं।
ज्ञानतैं मिलत इम
प्राप्त प्राप्ति जानिये ॥

11 २८ 11 टीका:—पूर्व कहा था "अनर्थकी निवृत्ति ओं परमानंदकी प्राप्ति ग्रंथका प्रयोजन है" सो बनै नहीं । काहेतें ? सेंवेंबेद जीवकृं परमानंदस्वरूप वर्णन करेंहें औं तुम अंगीकार वी करोहो ओं जो वस्तु अप्राप्त होवें ताकी प्राप्ति संमवेंहें । सदा प्राप्तवस्तुकी प्राप्ति सर्वथा व्नै नहीं । यातें " सदापरमानंदस्वरूप आत्माकृं परमानंदकी प्राप्ति कहना सर्वप्रकार करिके असंभव है।" ऐसी कोऊ शंका करेंहें ।।

श २९ श ता शंकाक् सुनिक ग्रंथके प्रयोजन-में विश्वास दूरि नहीं करना । किंतु आत्म-विद्याके उपदेश करनेवाला जो गुरु है तिनकी कृपातें शंकारूपी जो कुतर्क है सो दृष्टांतसें दूरि करीदेना ॥

सो दॅंफांत कहियेहैं:-जैसें काहुके हाथमें

॥ ५६ ॥ वादीप्रतिवादी दोन्कूं संमत जो अर्थ सो दृष्टांत है । सोई उदाहरण है । दृष्टांतकरि सिद्धअर्थकृं दार्ष्टांत कहतेहैं । ताहीकूं सिद्धांत वी कहतेहैं ॥ कंकन होने । ताकूं ऐसा अम होइ जाने जो "मेरा हाथका कंकन खोया गया"। तन नाकूं किसीके कहेसें कंकनका ऐसा ज्ञान होजाने जो "मेरा कंकन हाथमें है"। तन नह ऐसे कहेहै:—"मेरा कंकन मिलगयाहै"।। इसरीतिसें प्राप्त जो कंकन है ताकी नी प्राप्ति कहियहैं।।

तैसें परमानंदस्ररूप आत्माविषे अविद्याके वलसें ऐसी भ्रांति होनेहैं:—" आत्मा परमानंद-स्वरूप नहीं है किंतु परमानंदस्वरूप नहीं है किंतु परमानंदस्वरूप नहीं है।। ता ब्रह्मका औ मेरा वियोग होयगयाहै। उपासनाकरिके ता ब्रह्मकूं में प्राप्त होऊंगा"।।

इस रीतिकी आंति बहुतम्र्खंप्राणियोंको होई रहीहैं ॥ यद्यपि बहुतपंडित वी ऐसे कहेंहें तथापि वे मूर्खही हैं । काहेतें १ जो जीवब्रह्मका वियोग अंगीकार करेहें ते मूर्ख कहियेहें ॥ तिन पुरुपनक्तं उत्तमसंस्कारसें जो कदाचित् ब्रह्मज्ञानी आचार्यसें वेदांतग्रंथके अवणकी प्राप्ति होयजावे । तब सुने अर्थक्तं निश्चयकरिके कहेंहें:—''परमानंद हमारेक्तं ग्रंथ औ आचार्यकी कृपासें प्राप्त भयाहें" । यह उनका कहनेका अभिप्राय है । आत्मा तौ परमआनंदस्वरूप आगे वी था। परंतु ''मेरा आत्मा परमआनंदस्वरूप कृपो वी था। परंतु ''मेरा आत्मा परमआनंदरूप हैं" । इसरीतिसें भान नहीं होवेथा । यातें अप्राप्तकी न्यांई था ॥ आचार्यद्वारा ग्रंथअवणसें

॥ ५७ ॥ न्यावहारिक किंवा प्रातिभासिक प्रपंच-के वर्त्तमानकालविषे भावके होते वी पारमार्थिक सत्ताकरि प्रपंचका तीनिकालविषे निषेधमुखश्रुति औ विद्वानोंके अनुभवकरि सिद्ध अत्यंतामाव है सोई ताकी नित्यनिवृत्ति है। याहीकूं विषयरूप निवृत्ति वी कहतेहैं । उक्त निल्यनिवृत्तिवाला जो प्रपंच सो निल्यनिवृत्त नाम तुच्ल कहियहै ॥ ता निल्यनिवृत्तपंचकी निवृत्ति कहिये विद्यमानपरमार्थ-सत्ताकरि त्रयकालिकअभावका श्रुति युक्ति औ तक्त-

परमानंदका बुद्धिविपे भान होवेहै । याते परमानंदकी प्राप्ति कहेहैं ॥

इसरीतिसें प्राप्तकी वी प्राप्ति वननैतें परमानंदकी प्राप्तिरूप प्रथका प्रयोजन संभवेहै॥

श ३० ॥ जैसें प्राप्तकी प्राप्ति ग्रंथका प्रयोजन
 है । तैसें नित्यनिवृत्तिकी निवृत्ति ग्री
 श्रयोजन संभवेहै ॥

दृष्टांतः जेवरीविषे सर्प नित्यनिवृत्त है औं जेवरीके ज्ञानसे निवृत्त होवेहें। तैसे आत्मा-विषे संसार नित्यनिवृत्त है। ताकी निवृत्ति आत्माके ज्ञानसें होवेहे। यातें नित्यनिवृत्त-की निवृत्ति औं नित्यंत्राप्तकी प्राप्ति ग्रंथका प्रयोजन है।। २७॥

॥३१॥ शंकाः—एक पदार्थ (मोक्ष) विषै भाव अभाव दोनं बनै नहीं ॥

"कारणसहित जगत्की निवृत्ति औ परमा-नंदकी प्राप्ति ग्रंथका प्रयोजन है" यह पूर्व कह्या सो संभवे नहीं । काहेतें ? निवृत्ति नाम ध्वंसका है। ध्वंस औ नाश दोनों पर्याय-शब्द हैं । "सो नाश अभावरूप है। यातें मोक्षविपे भावरूपता औ अभावरूपता दोनों प्रतीत होवेहें ।।

१ अनर्थकी निवृत्ति कहनैसे अभावरूपता प्रतीत होवेहै । औ—

ज्ञानकारेके निश्चय जो विषयिरूप निवृत्ति सो नित्यनिवृत्तकी निवृत्ति है।

॥ ५८ ॥ जैसें खगृहविष गाड्या निधि अज्ञान-तें अप्राप्तकी न्याई होवेहै । ताका जो अंजनादिक साधनसें निश्चयरूप ज्ञान सो नित्यप्राप्तकी प्राप्ति है ॥ तैसें परमानदरूप जो ब्रह्म सो सर्वका अपना-आप होनैतें नित्यप्राप्त है । तो वी सो अज्ञानतें अप्राप्तकी न्याई होवेहै । ताका तत्त्वज्ञानतें ''मेंही परमानदरूप ब्रह्म हूं'' ऐसा निश्चयरूप जो ज्ञान सो नित्यप्राप्तकी प्राप्ति है । २ परमानंदकी प्राप्ति कहर्नमें भावरूपता कल्पितवस्तुकी निवृत्ति अधिष्ठानरूप होर्वहै प्रतीत होर्वहै ॥ वात पृथक् नहीं ''। यह भाष्यकारका सिद

सो दोनों एकपदार्थिय वर्न नहीं। काहेतें ? भावरूपता आं अभावरूपता दोनों आपसमें विरोधी हैं जो विरोधीधर्म होवे सो एककालमें एकवस्तुविप रहे नहीं। यातें ग्रंथका प्रयोजन संभव नहीं " ऐसी कोऊ शंका कर है।। ॥ ३२॥ ता शंकाके उत्तरका दोहा॥ अधिष्ठानतें भिन्न नहिं, जगत निवृत्ति वस्त्रान।। सर्पनिवृत्ती रज्जु जिम, भये रज्जुको ज्ञान।। २८॥

टीकाः कारणसहित् जगत्की निवृत्ति अधिष्ठानव्रवस्त्य है । वातें पृथक् नहीं ॥ जैसें सर्पकी निवृत्ति अधिष्ठानजेवरीरूप है ॥ "सारे-

॥ ५९ ॥ कल्पित अनर्थकी निवृत्तिविषे दोपक्ष हैं:--१ '' ज्ञातत्वधर्मकारे उपलक्षित अधिष्टानरूप

१ " इतित्वधर्मकरि उपलक्षित अधिष्टानरूप कल्पितकी निष्टत्ति है" । यह प्रथमपक्ष है । औ——

२ '' कल्पितकी निवृत्ति कहिये अभाय, सो अधिष्टान कहिये अधिकरणते भिन्न अनिर्वचनीय है''। यह द्वितीयपक्ष है ॥

तिनमें प्रथमपक्ष भाष्यकारका है औ द्वितीयपक्ष न्यायवाचरपत्यकार जो वाचरपतिमिश्र ताका है।

३ जैसें प्रथमपक्षविषे '' पुरुष स्थाणु है '' इस वाक्यका '' पुरुषका अभावरूष स्थाणु है'' ऐसा वाध-सामानाधिकरण्यकरिके अर्थ होवेहे । तैसें '' सर्वे खंट्विं ब्रह्म'' कहिये यह सर्वजगत् निश्चयकरिके ब्रह्म है । इस विधिमुखताकरिके सर्वजगत्की ब्रह्मरूपता-के प्रतिपादक श्रुतिवाक्यका बी '' इस प्रतीयमान सर्व-जगत्का अभावरूप ब्रह्म है'' ऐसा ''सर्व'' औ ''ब्रह्म'' इन समानविभक्तिवाले नाम प्रथमाविभक्तिवाले दो-पदनके वाधसामानाधिकारण्यरूप संबंधकरिके अर्थ कित्यतवस्तुकी निवृत्ति अधिष्ठानरूप होवेहे ॥ वातं पृथक् नहीं "। यह भाष्यकारका सिद्धांत है। यातं इसस्थानविष अनर्थकी निवृत्ति नैंझ-रूप है। काहेतें ? जो सप्अनर्थका अधिष्ठान त्रक्ष है सो त्रक्ष भावरूप है। यातें अनर्थकी निवृत्ति भावरूप होनेतें ग्रंथका प्रयोजन वनेहैं। यह वार्चा सिद्ध भई॥ २८॥

दोहा-



जो जन प्रथमतरंग यह, पढ़े ताहि तत्काल ॥ करहु मुक्त गुरुमूर्ति व्हे, दादू दीनदयाल ॥ २९॥ इति श्रीविचारसागरे अनुबंधसामान्य-निरूपणं नाम प्रथमस्तरंगः

समाप्तः॥ १ ॥

होवंहै। यातें कल्पित अनर्थकी निवृत्ति कहिये परमार्थ-सत्तासें अव्यंताभाव, ताकूं ब्रह्मरूप होनेकरि मोक्ष-विपे भावरूपता आ अभावरूपताके अभावतें देतापत्तिकी शंका नहीं है। औ——

२ हितीयपक्षविषे ''पुरुष स्थाणु है'' इस वाक्यका '' पुरुषके अभाववाला स्थाणु है '' ऐसा अर्थ होवैहै औं ''सर्चे खल्चिदं ब्रह्म '' इस श्रुतिवाक्यका वी ''इस प्रतीयमान सर्वजगत्के अभाववाला ब्रह्म है ''। ऐसा अर्थ होवहैं।

उक्त अभावरूप निवृत्ति बी अनिर्वचनीय नाम मिथ्या है। जो वस्तु अनिर्वचनीय होवै सो वास्तव-अधिष्टानतैं भिन्न नहीं होवैहै किंतु अधिष्टानरूप होवेहै। यातें मोक्षविषे द्वैतापत्तिकी शंका नहीं है॥

जगत्का अभावरूप ब्रह्म है'' ऐसा ''सर्व'' औ ''ब्रह्म'' ये कहे जे दोपक्ष, तिनमैं प्रथम पक्षविषे छाघव है इन समानविभक्तिवाले नाम प्रथमाविभक्तिवाले दो-यदनके वाधसामानाधिकारण्यरूप संबंधकरिके अर्थ है । दोन्ं्रीतिसैं मोक्षविषे द्वेतापित्तकी शंका नहीं है ॥



# श्रीविचारसागर।

द्वितीयस्तरंगः ॥ २ ॥



## ॥ अथ अनुबंधविशेषनिरूपणम् ॥

॥ दोहा ॥

याके प्रथमतरंगमें,
किय अनुबंध विचार ॥
कहुं व द्वितीयतरंगमें,
तिनहीको विस्तार ॥ १ ॥
॥ ३ ॥ कारणसहित जगत्निवृत्तिरूप
मोक्षके प्रथमअंशकी इच्छा बनै
नहीं ॥ ३३—३६ ॥

टीकाः—च्यारिसाधनयुक्त अधिकारि कह्या। तिन च्यारिसाधनमें ग्रुग्रुश्चुता गिनी है। मोक्ष-की इच्छाका नाम मुमुक्षुता है। कारण-सहित जगत्की निष्टत्ति औ ब्रह्मकी प्राप्ति मोक्ष कहियेहै। ताकेविये कारणसहित जगत्की निष्टत्तिस्प मोक्षका अंश, ताकूं कोऊ चाहै नहीं। यह वार्ता—

॥ ६० ॥ जैसें काहू पुरुषतें गृहके रचनैका आरंम किया होवे ताकूं दूसरा प्रतिपक्षीपुरुष रोक-देवे, तब वह फिरियादकरिके फेर निःशंक होयके गृहकूं रचताहै॥ तैसें प्रंथकारनें याके प्रथमतरंग-विषे च्यारीअनुबंधनका सामान्यसें निरूपण किया। सो मानों इस प्रंथरूप गृहके रचनेका आरंम किया-है॥ ताकूं द्वितीयतरंगके पूर्वाधेसें पूर्वपक्षीनें रोक दिया। तब सिद्धांती जो प्रंथकार तिसनें श्रुतिरूप

## ॥ ३४ ॥ पूर्वपक्षी प्रतिपादन करेहै ॥

।।अथ अधिकारीखंडन(१) ।।३४–३८॥ ।। दोहा ।।

मूलसहित जगध्वंसकी । कोड करत निहं आस ॥ किंतु विवेकी चहत हैं । त्रिविधिदुखनको नास ॥ २॥

टीकाः मूलअविद्यासहित जो जगत्का ध्वंस किये निवृत्ति, ताकी आस किये इच्छा कोउ पुरुप करें नहीं है । किंतु कि हिये कहा केरेहें १ तीनिप्रकारके जे दुःख हैं, तिनका नेश विवेकीपुरुप चाहेंहें ॥ याका यह अभिप्राय हैं: — दुःख तीनिप्रकारके हैं: — १ एक राजाके अनुसारी युक्तिरूप मंत्रीके पास फिरियादकारके ताके बल्से फेर निःशंक होयके च्यारिअनुबंधन का निरूपणरूप इस ग्रंथके रचनेका आरंभ कियाहै । इसरीतिसें या दितीयतरंगिष्वि च्यारीअनुबंधनका विशेषकरिके निरूपण कियाहै ॥

|| ६१ || जैसें पुरुष मिक्षुकांक भयसें अन्नके सागक्ं इच्छता नहीं औ यूकाके भयसें वस्त्रके सागक्ं इच्छता नहीं औ पशुपक्षीनके भयसें क्षेत्रके तौ अध्यात्मदुःख है । २ दूसरा अधिभूतदुःख है औ ३ तीसरा अधिदैवदुःख है ॥

१ रोगश्चधादिकनतें जो दुःख होवे सो अध्यात्मदुःख कहियेहैं।

२ चोरच्याघ्रसपीदिकनतें जो दुःख होवे सो अधिभूतदुःख कहियेहै।

 र यक्षराक्षसप्रेतप्रहादिक औ श्रीतवातआ-तपतेंं जो दुःख होवें सो अधिदैवदुःख कहियेहें ॥

इसरीतिसें तीनभांतिके जे दुःख हैं, तिनके नाशकी सर्वपुरुपनक् इच्छा है। दुःखसे मिन्न जो पदार्थ हैं, तिनके नासकी निवेकीपुरुप इच्छा करे नहीं, यातें अज्ञानसहित सकल-जगत्की निवृत्तिकी काह्कूं इच्छा बने नहीं। औ-

॥३५॥ जो सिद्धांती ऐसै कहैं:—"घचिष सकलपुरुप दुःखनिवृत्तिकी इच्छा करेंहैं। तथापि अज्ञानसहितसर्वजगत्की निवृत्तिविना दुःखनकी निवृत्ति होवें नहीं। यातें दुःखनिवृत्ति-के निमित्त अज्ञानसहित जगत्की निवृत्तिक्रं वी चाँहेंहें"।।

।।३६।। सो बनें नहीं । काहेतें ? जे आयुर्वेदमें औपध कहेहें तिनतें रोगजन्य दुःखकी
निवृत्ति होवेंहें औ भोजनसें क्षुधाजन्यदुःखकी निवृत्ति होवेंहें ॥ इसरीतिसें अपने
त्यागकू इच्छता नहीं । तैसे विवेकीपुरूष बी त्रिविधदुःखके भयसें कारणसहित जगत्के नाशकूं इच्छता
नहीं । किंतु त्रिविधदुःखके नाशकूं इच्छताहै । यह
सांख्यमतके अनुसारिनकी शंका है ॥

॥ ६२ ॥ आत्माकूं आश्रयकरिके वर्त्तनैवाला जो स्थूलसूक्ष्मशरीर, सो अध्यात्म कहियेहै । तिससैं जन्य जो दुःख सो अध्यात्मदुःख कहियेहै । ताहीकूं अध्यात्मताप बी कहतेहैं ॥

 ११ ६३ ॥ स्वसंघाततें भिन्न होवे औ चक्षुइंद्रिय-का विषय होवे सो अधिभृत कहियेहै । तिसतें जन्य अपने उपायनतें सर्वदुःखनकी निष्टत्ति होवेहै, यातें अज्ञानसहित जगत्की निष्टत्तिविना बी दुःखनकी निष्टत्ति वनेहैं ॥ दुःखनकी निष्टत्तिके निमित्त अज्ञानसहितजगत्की निष्टत्तिकी चाहना वने नहीं ॥ "कारणसहित जगत्की निष्टत्ति औ ब्रह्मकी प्राप्ति मोक्ष्त कहियेहैं" ताके-विष कारणसहित जगत्की निष्टत्तिरूप मोक्षके अंशकी बी इच्छा काहुकूं वने नहीं, यह वार्ता प्रथमदोहाविषे कही ॥

॥ ३७ ॥ ब्रह्मप्राप्तिरूप मोक्षके दितीय-अंशकी बी इच्छा काह्नकूं बनै नहीं । यह वार्ता

> पूर्वपक्षी कहेंहे---दोहा-

किय अनुभव जा वस्तुको, ताकी इच्छा होइ ॥ ब्रह्म नहीं अनुभूत इम, चहै न ताकुं कोइ ॥ ३॥

टीकाः-जा वस्तुका अनुभव कहिये ज्ञान होय, ता वस्तुकी प्राप्तिकी इच्छा होवेहे । जा वस्तुका ज्ञान होवे नहीं, ताकी प्राप्तिकी इच्छा बी

जो दु:ख सो अधिभूतदु:ख कहियेहै ॥

॥ ६४ ॥ स्वसंघाततें भिन्न होने औ चक्षुइंद्रिय-का अविषय होने सो अधिदेव कहियेहै । तिसकी प्रेरणासैं जन्य जो दुःख सो अधिदेवदुःख कहियेहै ॥

|| ६५ || पूर्व अनुभव किये वस्तुकी इच्छा होवै-है । ब्रह्मरूप अधिष्ठानके ज्ञानसैं कारणसहित जगत्की निवृत्तिका अनुभव पूर्व कबी किया नहीं । यातैं कारणसहित जगत्की निवृत्तिकी इच्छा काहूकूं बनै नहीं । यह पूर्वेपक्षीकी शंकाका उत्तेजन है || याका समाधान आगे ९१ वें टिप्पणविषे कहियेगा || वी होवे नहीं । जैसें अन्यदेशके अनंतपदार्थ अज्ञात हैं, तिनकी प्राप्तिकी इच्छा काह्युरुपक्रं होवे नहीं औ अधिकारीपुरुपक्रं त्रक्षका ज्ञान है नहीं औ अधिकारीपुरुपक्रं त्रक्षका ज्ञान है सो अधिकारी नहीं किंतु मुक्त है। ताक्रं त्रक्षप्राप्तिकी इच्छा वने नहीं, यातें वेदांतश्रवणतें पूर्व अज्ञात जो त्रक्ष, ताकी प्राप्तिकी इच्छा वने नहीं। इसरीतिसें अज्ञानसिहत जगत्की निवृत्ति औ त्रक्षकी प्राप्तिक्ष जो मोक्ष, ताकी इच्छा काह्कं वने नहीं यातें मुम्रुक्षु कोउ है नहीं।।३।। ३८।। मुम्रुक्षुता बने नहीं, यातें

वैराग्यादिक बी बनै नहीं ॥ अन्यरीतिसें अधिकारीका अभाव पूर्वपक्षी प्रतिपादन करेहे । दोहा—

चहत विषयसुख सकल जन, नहीं मोछको पंथ ॥ अधिकारी यातैं नहीं, पढे सुनै जो ग्रंथ ॥ ४॥

टीकाः-सर्वपुरुप विषयसुखकं चाहेहैं। और जो कोई सकलविषयनका त्यागकरिके तपविषे आरूढ है, सो वी परलोकके उत्तम-मोगनकी इच्छाकरिके नानाक्लेश संहारे है। यातें इसलोकका अथवा परलोकका विषयसुख सर्व चाहेंहें । सो विषयसुख मोक्षविषे है नहीं, यातें मोक्षका पंथ कहिये साधन, ताक कोई पुरुष चाहें नहीं । इसरीतिसें मोक्षकी इच्छा-रूप मुम्रुक्षता वने नहीं औं सकलपुरुषनकूं विषयसुखकी इच्छा होवेंहे, यातें वेराग्यशमदम-उपरित वी काह्विषे वने नहीं । यातें चतुष्टय-साधनसहित अधिकारीका अभाव होनेंतें ग्रंथका आरंभ निष्फल है ॥ ४॥

॥ अथ विषयखंडन (२) ॥ ३९-४४ ॥ ॥ पूर्वपक्ष ॥

॥ ३९ ॥ जीवबहाकी एकता बनै नहीं

दोहा-

जीवब्रह्मकी एकता, कह्यो विषय सो क्र्र ॥ क्रेसरहित विभु ब्रह्म इक, जीव क्रेसको मूर ॥ ५ ॥

टीकाः-पूर्व कह्या जो ''जीवब्रह्मकी एकता या ग्रंथका विषय हैं" सो संभवे नहीं। काहेतें ? १ ब्रह्म तौ (१) [१] अविर्धी ।

- (२) आवरणविक्षेपशक्तिवाली अनादिभावरूप जो है सो कारणरूप अविद्या है। तिनमैं कार्यरूप अविद्या वी—
- [१] अनात्मादेहादिकविषे आत्मबुद्धि औ—
- [२] अनित्यभाकाशादिकविषै नित्यद्यद्भि औ
- [२] दुःखरूप धनादिकविषे सुखबुद्धि भी—
- [४] अञ्चि जो स्नीपुत्रके मुखनुबनआदिक तिसविषे शुचिबुद्धि।

-इसमेदतैं च्यारिमांतिकी है।। इहां पंचक्रेशके प्रसंग-में उक्तच्यारिप्रकारकी कार्यअविद्याकाही ग्रहण है।।

१६ ॥ जो विचारके कियेहुए होवै नहीं,
 सो अविद्या किह्येहै । सो अविद्या १ मूला, २ तूला, भेदतें दोमांतिकी है ॥

१ जो ग्रुद्रचैतन्यकूं ढांपै सो मूलाअविद्या है॥

२ जो घटादिउपाधिवाले चैतन्यक् ढांपै सो त्रुअविद्या है।

तिनमें मूलाभविद्या बी (१) कार्य (२) कारण-मेदतें दोमांतिकी है॥

<sup>(</sup>१) अन्यविषे अन्यकी युद्धिरूप प्रतिति जो है सो कार्यरूप अविद्या है। औ—

[२] अंस्मिता । [२] रींग । [४] द्वेपें। [ ५ ] अभिनिवेश । इन पंचक्रेशनतें रहित है । ओं (२) विश्व किहये व्यापक है। (३) एक है। सजातीयभेदरहित है। काहेतें ? ब्रह्मके सजा-तीय और ब्रह्म है नहीं । औ-

२ जीवविषे (१) सर्वक्रेश हैं। औं (२) परिच्छित्र है। औं (३) जीव नाना हैं।काहेतें? जितनें शरीर हैं उतनें जीव हैं। जो सर्वशरीर-विष जीव एक होवे तो एकशरीरमें सुख अथवा दुःख होनैतें सर्वश्वरीरविषे सुख औ दुःख हुवा-चाहिये ॥ औ---

॥ ४० ॥ जो वेदांती कहैंहैं:—"सुख्सें आदिलेकै अंतःकरणके धर्म हैं, सो अंतः-करण नाना हैं, यातें एकके सुखीदुःखी होनैतें सर्व सुखीद: खी नहीं होवेंहें औ साक्षी सुख-दुःखतें रहित है, एक है औं सर्वक्रेशनतें रहित है औ ताकी ब्रह्मके साथ एकता वर्नेहैं" ॥

॥ ६७॥ बुद्धि भी आत्माकी एकताकी जो प्रतीति सो अस्मिता हैं । याहीकूं सामान्य-अहंकार वी कहतेहैं।।

|| ६८ || अनुकूठताके ज्ञानसें जन्य जो बुद्धि-वृत्ति सो राग है।।

।। ६९ ।। प्रतिकूलवस्तुके ज्ञानसँ जन्य बुद्धिवृत्ति सो द्वेप है॥

॥ ७० ॥ मरणके भयसैं शरीरकी रक्षाविषे जो आग्रह सो अभिनिवेश है॥

॥ ७१ ॥ इहां "रूप" शब्दकारिके रूपस्व-जातिका भौ रूपश्वके न्याप्य नाम अंतर्गत शुक्रत्व नीठत्व आदिक सप्तजातिनका बी प्रहण है ॥

॥ ४१ ॥ साक्षीका नानापना ॥४१–४४ ॥

सो वार्ता यने नहीं। काहेतें?-जो कर्ता-भोक्ता जीव है तिसतें भिन्न साक्षी बंध्या-पुत्रके समान है। औं जो साक्षी अंगीकार वी करो सो वी एक वनै नहीं। नानासाक्षी मानने होपेंगे। काहेतें ? यह वेदांतका सिद्धांत है:-''अंतःकरण औं सुखदुःखरीं आदिलेके अंतः-करणके धर्म, वे इंद्रिय औं अंतःकरणके विपय न्हीं किंतु साक्षीके विषय हैं। काहेतें ? इंद्रिय तो पंचीकृतभूतनक विषय करेहें। यामें इतना भेद है:-- औ तिनके कार्य-

१ नेत्रंइंद्रिय तो रूपवान् जो वस्तु है ताके रूपकुं औं रूपके आश्रयकूं दोनुंवाकुं विषय करेहें। जैसे नीलपीतादिक घटका रूप औ तिस रूपके आश्रय घटकूं नेत्रइंद्रिय विषय करेहें औ--

२ स्व चाइंद्रिय वी स्पर्शकूं औ ताके आश्रयकूं दोनुंबाकुं विषय करेहै । औ

३-४-५ रसेंना, घाण, श्रवण, ये तीनि तौ रस गंध शब्दमात्रक् विषय करेहैं। तिनके आश्रयक् विपय करें नहीं। यातें इन तीन्वासें अंतःकरणका ज्ञान वने नहीं। औ---

नेत्रसें तथा त्वचासें अंतःकरणका ज्ञान वने

॥ ७२ ॥ इहां " स्पर्श " शब्दकरिके स्पर्शके आश्रय स्पर्शस्त्रजातिका औ स्पर्शस्त्रके व्याप्य कठि-नत्त्र कोमलत्व आदिक' च्यारीजातिनका बी प्रहण है ॥

॥ ७३ ॥ इहां रस गंध औं शब्दगुण, इन तीनों करिके कमतें रसस्य गंधस्य अरु शब्दस्य, जातिनका औं रसत्वके ब्याप्य मधुरत्वशादिक षट्-जातिनका औं गंधत्वके ब्याप्य सुगंधत्व अरु दुर्गंधत्वरूप दो जातिनका औ शब्दत्वरूप व्यापक नाम अधिकदेशवर्ती जातिके व्याप्य कहिये न्यूनदेशवर्ती तारतम्य (अधिकत्व अरु मंदत्व) रूप दोजातिका प्रहण है । सो यथायोग्य जानिलेना ॥

नहीं । काहेतें ? पंचीकृतभूत अथवा पंचीकृतभूतनका कार्य जो रूपवान् अथवा स्पर्शवान्
होवे सो नेत्र औ त्वचाका विषय होवेहे ।
अंतःकरण अपंचीकृतभूतनका कार्य है । यातें
नेत्र औ त्वचाका वी विषय नहीं । इसीकारणतें
अपंचीकृतभूतनका कार्य नेत्रइंद्रिय वी नेत्रका
विषय नहीं है । औ वाह्यवस्तु इंद्रियका विपय होवेहे । औ अंतःकरण इंद्रियकी अपेक्षातें
अंतर है यातें वी इंद्रियनका विषय नहीं औ

॥ ४२ ॥ अंतः करणकी वृक्तिका वी अंतः करण विषय नहीं । काहेतें ? अंतः करण वृक्तिका आश्रय है । यातें अंतः करण अपनी वृक्तिका विपय वने नहीं ॥ जैसें अग्नि दाहका आश्रय है सो दाहका विषय नहीं होवेहै, किंतु अग्निसें भिन्न जो काष्टसें आदि-लेके वस्तु है, सो दाहका विषय होवेहै । तैसें अंतः करणसें भिन्न जो वस्तु हैं सो अंतः करणजन्य वृक्तिके विषय हैं औ अंतः करण नहीं ॥

॥ ४३ ॥ तैसें अंतःकरणके धर्म बी

॥ ७४ ॥ यद्यपि गृहका मध्य जैसें अंधकारका आश्रय है औ विषय वी है । चेतन अज्ञानका आश्रय है औ विषय वी है । तैसें अंतःकरण वृत्तिका आश्रय है तो वी वृत्तिका विषय होवेगा । तथापि यामें यह रहस्य है:—गृहके मध्य औ अंधकारआदिककी न्यांई जहां आश्रय अरु आश्रितका भेद है तहां तो एकही वस्तु आश्रय औ विषय होवेहै । औ जहां अग्नि भी दाहकी न्यांई आश्रय अरु आश्रितका भेद नहीं तहां आश्रय भी विषय एक होवे नहीं । जातें अंतःकरणतें वृत्तिका भेद नहीं तातें अंतःकरण वृत्तिका उपादानरूप आश्रय है । परंतु विषय वन नहीं ॥

॥ ७५ ॥ जैसें नेत्रइंद्रिय अपनैतें दूरस्थितअन्य सर्वेरूपवान् वस्तुकूं प्रकाशताहै, परंतु अपने अंधल-मंदलपटुलरूप धर्मसहित आपकूं प्रकाशता नहीं।

अंतः करणकी वृत्तिके विषय नहीं । काहेतें ? अंतः करणकं विषय करने वास्ते जो अंतः-करणकी वृत्ति होवे तो अंतः करणके धर्म जो सुखादिक हैं तिनकं वी विषय करे ॥ सो अंतः करणकं विषय करनेवाली वृत्ति तो अंतः-करणके सन्मुख होवे नहीं, यातें अंतः करणके धर्म वी अंतः करणकी वृत्तिके विषय नहीं। औ-

यह नियम हैं जो वृत्तिके आश्रयसें किंचित् द्रिवस्तु होवे सो वृत्तिका विषय होवेहै । जो वस्तु वृत्तिके आश्रयसें अत्यंतसमीप होवे सो वृत्तिका विषय होवे नहीं ॥ जैसें नेत्रकी वृत्तिका आश्रय जो नेत्र ताके अत्यंतसमीप अंजन नेत्रकी वृत्तिका विषय नहीं । तेसें अंतःकरणकी वृत्तिका आश्रय जो अंतःकरण ताके अत्यंतसमीप जो सुखसें आदि- लेके धर्म सो अंतःकरणकी वृत्तिके विषय वनें नहीं ॥ इसरीतिसें धर्मसहित अंतःकरणका इंद्रियतें अथवा अपनैतें भान वने नहीं किंतु साक्षीके विषय हैं ॥

॥ ४४ ॥ सो साक्षी एक अंगीकार करें औ नेत्रदेशमें स्थित जो अंतः करण सो उक्तधर्म-सहित नेत्रकूं प्रकाशताहै ।

तेसें अंतःकरण वी अपनैतें भिन्न सर्व जडवस्तुनकूं प्रकाशताहै । परंतु सुखादिधर्मसहित आपकूं आप प्रकाशता नहीं । किंतु साभासअंतःकरणविपे आरूढ जो साक्षी सो धर्मसहित अंतःकरणकूं प्रकाशताहै । यातें साभासअंतःकरण आपेक्षिकस्वयंप्रकाश है । निरंपक्षस्वयंप्रकाश नहीं । बौ——

साक्षी अपने प्रकाशविषे अन्यप्रकाशकी अपेक्षा करता नहीं औ सर्वका प्रकाशक है । यातैं निरपेक्षस्वयंप्रकाश है।

या मूल्प्रंथउक्त शंकाका. समाधान इसी अभि-प्रायसें आगे विषयमंडनके प्रसंगमें कहियेगा । तातें प्रंथके विषयमें भ्रम करना योग्य नहीं ॥ तौ जैसें एक अंतःकरणके सुखदुःखका साक्षीसें भान होवेहे, तैसें सर्वके सुखदुःखका भान हुवा चाहिये। यातें साक्षी नाना हैं, जब नानासाक्षी अंगीकार करिये तब दोप नहीं। काहेतें? जा साक्षीकी उपाधि अंतःकरण है ता साक्षीसें अपनी उपाधिके धर्मका भान होवेहें। यातें सर्वके सुखदुःखका भान होवे नहीं।।

इसरीतिंसं नाना जो साक्षी तिन्की एक ब्रह्मके साथ एकता वने नहीं ॥ ५ ॥ ॥ अथ प्रयोजनखंडन (३) ४५-५९-॥ ॥ पूर्वपक्ष ॥

॥ ४५ ॥ मिथ्याबंधकी सामग्री नहीं है। यातें ताकी निवृत्ति वनै नहीं ॥ ॥ दोहा ॥

वंधनिवृत्ति ज्ञानतें, वने न विन अध्यास ॥ सामग्री ताकी नहीं,

तजो ज्ञानकी आस ॥ ६ ॥ टीकाः-अहंकारसें आदिलेके जो अनात्मवस्तु हैं, सो वंघ कहियेहैं ॥ सो वंघ

॥ ७६ ॥ स्वअभावके अधिकरणमें जो अवभास नाम विषय औ ज्ञान, सो अध्यास कहियेहै ॥ जैसें कल्पितसर्पके व्यावहारिक औ पारमार्थिक अभावके अधिकरण कहिये आश्रय रञ्ज्ञविपै प्रातिभासिक सर्पका अवभास कहिये सर्प औ ताका ज्ञान है, सो अध्यास है॥

अथवा अधिष्टानतें विपमसत्तावाला जो अवभास सो अध्यास कहियेहै ।। जैसें व्यावहारिक सत्तावाले रञ्जुरूप अधिष्टानतें विपम कहिये प्रातिभासिकरूप विपरीतसत्तावाला जो अवभास कहिये सर्प औ ताका ज्ञान है सो अध्यास है ॥ जो अध्यासरूप होने तो ज्ञानतें निष्ट्रत्त होने औं अध्यासरूप नहीं होने तो ज्ञानतें निष्ट्रत्त होने नहीं। काहेतें ? ज्ञानका यह स्वभाव हैं:— जा वस्तुका ज्ञान होने ताकेनियें अध्यास औं अज्ञान तिनक्तं दूरि करेहे।। जैसें जेनरीका ज्ञान जेनरीनियें सर्पअध्यासक्तं औं जेनरीके अज्ञानक्तं दूरि करेहे।।

भ्रांतिज्ञानका विषय जो मिथ्यात्रस्तु औ भ्रांतिज्ञान ताका नाम अध्याँस है ॥

जाकेविपे जो वस्तु मिथ्या नहीं है किंतु सत्य हैं, ताकी ज्ञानसें निवृत्ति होवे नहीं ॥

तैसें आत्माविषे अहंकारसें आदिलेके वंध जो अध्यास कहिये मिध्या होवे तो ज्ञानसें निवृत्ति होवे । आत्माविषे मिध्यावंधकी सामग्री है नहीं औं वंध प्रतीति होवेहें। यातें वंध सत्य है। ता सत्यवंधकी; ज्ञानसें निवृत्तिकी आञ्चा निष्फल है।। ६।।

॥४६॥ अथ अध्याससामग्री निरूपणम् ॥

॥ दोहा ॥

सत्यवस्तुके ज्ञानतें, संसकार इक जान ॥

सो अध्यास १ अर्थाध्यास सौ र ज्ञानाध्यास-भेदतैं दोमांतिका है।

- १ भ्रांतिज्ञानका विषय जो सर्पादिकमिध्यावस्तु सो अर्थाध्यास है ॥ औ-
- २ भ्रांतिज्ञान जो मिथ्यावस्तुका मिथ्याज्ञान सो ज्ञानाध्यास है॥

तिनमैं ज्ञानाध्यास परोक्ष अपरोक्षभेदतैं दो-भांतिका है ॥ औ---

अथीध्यास १ केवळसंबंधाध्यास । २ संबंधसहित-संबंधीका अध्यास । ३ केवळधर्माध्यास । ४ धर्मसहित-

### त्रिविधदोष अज्ञान पुनि, सामग्री पहिचान ॥ ७ ॥

**टीका:**-१ सत्यवस्तुके ज्ञानजन्य संस्कार । औं तीनप्रकारके दोए। २ प्रमेयका दोए। ३ प्रमाताका दोष । ४ प्रमाणका दोष । औ ५ अधिष्ठानके विशेषरूपका अज्ञान । इतनी अध्यासकी सामग्री है । या विना अध्यास होवै नहीं ॥

१ जैसें सीपीमें रूपेका औ जेवरीमें सर्वका अध्यास होवेहै, सो जा पुरुषनें सत्य-रूपा औ सर्प देख्याहै, ताक होनेहै औ जाक सत्यरूपेका औ सर्पका ज्ञान नहीं ताकूं होवें नहीं। यातें सत्यवस्तुके ज्ञानके संस्कार अध्यासके हेतु हैं ॥ औ

२ सीपीमैं सर्पका औ जेवरीमैं रूपेका अध्यास होवै नहीं । यातैं फॅमेयविषे सादक्यदोष अध्यासका हेतु है।।

धर्मीका अध्यास । ५ अन्योन्याध्यास औ ६ अन्यतरा-ध्यासमेदतें षट्प्रकारका है।

अथवा संसर्गाध्यास औ खरूपाध्यासभेदतैं अर्थाध्यास दोमांतिका है ॥

निष्कर्ष यह है:— केवलसंबंधाध्यासही संसर्गाध्यास है औ संबंधसहित संबंधीका अध्यासही संसर्गसहित स्वरूपाध्यास है । सोई अन्यो-न्याध्यास है। सर्वत्र संसर्ग औ खरूप दोनूंका मिश्रमाय होवैहै भी दोन्त्रेंमैंसे एकका जो अध्यास सो अन्यतराध्यास कहियेहै सो मिथ्यावस्तुका स्वरूपाध्यासरूप कहियेहै । अरु सत्यवस्तका संवंधाध्यासरूप कहियेहै ॥ .यह अन्यतराध्यासका र्किंवा केवळसंबंधाध्यासका पृथक्भावकरि कथन जो है सो आत्मा अरु अनात्माके अध्यासके भेदज्ञानअर्थ है, परंतु सर्वअर्थाध्यास अन्योन्याध्यासरूपही हैं । तातें पृथक् नहीं ॥ सो अन्योन्यास्यास कहूं केवछ-धर्मका होवेहै औ कहूं धर्मसहितधर्मीका होवेहै।

३ इसरीतिसैं प्रमाताविषे लोभ भयसैं आदिलेके । औ-

४ नेत्रादिकप्रमाणविषै पित्तकामलसैं आदि-लेके जो दोष सो अध्यासके हेतु हैं॥औ– ५ सीपीका "इदं" रूपकरिके सामान्यज्ञान होनै औ ''यह सीपी हैं" ऐसा विशेपज्ञान नहीं होवै । जब अध्यास होवैहै ''सीपी है" ऐसा विशेषरूपकरिके ज्ञान होवै तव अध्यास होवै नहीं ॥ औ सामान्यरूपकरिकेज्ञान नहीं होवै तौ वी अध्यास होवे नहीं । यातें अधिष्टानका विञ्रोषरूपकरिके अज्ञान औ

इतनी अध्यासकी सामग्री है इनमें कोईएक नहीं होवे तो बी अध्यास होवे नहीं ॥ जैसैं कुलाल चक्र दंड मृत्तिका घटकी सामग्री है। कोईएक नहीं होवे तौ घट होवे नहीं । तैसें अध्यास वी सारी सामग्रीसैं होवैहै ॥ ७ ॥

रूपकरिके ज्ञान अध्यासका हेतु है।।

इनके संक्षेपतें उदाहरण हमनें विचारचंद्रोदयकी षष्टकळाविषे छिखेहैं भी विस्तारसें उदाहरण श्रीवृत्ति-प्रभाकरविषै छिखेहैं ॥

॥ ७७ ॥ कारणके समुदायकूं सामग्री कहैहैं ॥ जैसें छकरी चुल्ही आदिक कारण मिलिक पाक जो रसोई ताकी सामग्री कहियेहैं । तैसें अध्यासके कारणोंका समुदायरूप जो सामग्री है १ सो इहां कहियेगा ॥

॥ ७८ ॥ प्रमाज्ञानका जो विषय सो प्रमेय कहियेहै ।। कल्पित सर्परजतआदिकका रञ्जुञ्जि आदिक प्रमाज्ञानका विषय है । यातें सो प्रमेय है। ताकविषै जो सर्पादिकनकी तुल्यता है सो साहदयदोष है। याहीकूं प्रमेयदोष वी कहते हैं॥ रञ्जुविषे भूमिस्पृशित्वदीर्घत्वत्रिवलयाकारतारूप सर्पका सादृश्य है औ शुक्तिविषै चाकचिक्यतारूप रजत-का सादस्य है ॥ इसरीतिसैं यातें उक्तभेदतें अन्योन्याध्यास दोप्रकारकाही है॥ अधिष्ठानविषे अध्यस्तका सादस्य जानि लेना॥

॥ ४७ ॥ १ बंधके अध्यासमें सत्यवस्तुके ज्ञानसें जन्य संस्कारकी असिद्धि ॥

तैसें वंधके अध्यासमें एक वी कारण है नहीं। वंध कहूं सत्य होवे तो ताके ज्ञानजन्य-संस्कारतें आत्माविषे मिथ्यावंध प्रतीत होवे। सो सिद्धांतमें आत्मासें भिन्न कोई सत्यवस्तु है नहीं यातें सत्यवंधके ज्ञानजन्यसंस्कारका अभाव होनैतें आत्माविषे वंधका अध्यास वने नहीं।

॥ ४८ ॥ २ बंधके अध्यासमें प्रमेयके दोपकी असिष्टि ॥

तैसें आत्माका औ वंधका सादश्य वी है नहीं। उलटा तमप्रकाशकी न्यांई विपरीत-स्वभाव है।।

१ आत्मा प्रत्यक् है औ वंध पराक् है। प्रत्यक् नाम अंतरका है औ पराक् नाम बाह्यका है।।

२ आत्मा विषयी है औ वंध विषय है। जो प्रकाश करनैवाला होवे सो विषयी कहियेहै।। जाका प्रकाश करिये सो विषय कहियेहै।।

१ प्रत्यक्विपै पराक्का तथा पराक्विपै प्रत्यक्का अध्यास होने नहीं । जैसें पुत्रादिक-नकी अपेक्षातें देह प्रत्यक् है । ताकेविपै पुत्रादिकनका औ पुत्रादिकविपै देहका अध्यास होने नहीं ।। औ—

२ विपयमें विपयीका तथा विपयीमें विपयका अध्यास होवे नहीं । जैसें विपय जो घटादिक तिनविषे विपयी दीपकका औ दीपकविषे घटादिकनका अध्यास होवे नहीं।।

 १। ७९ ।। ब्रह्मचैतन्यसें भिन्न अज्ञान औ ताका कार्य स्थूलसूक्ष्मप्रपंच यह सर्व चेतनविषे अध्यस्त हैं । याहीके अंतर्गत अंतःकरण्रूप प्रमाता औ

तैसें साद्यके अभाव होनैतें प्रत्यक्-विषयी जो आत्मा [ताविषै पराक्विषयरूप वंघका अध्यास वनै नहीं ।।

प्रत्यक्का औ पराक्का विरोध है। विषय-का औ विषयीका विरोध है। सादृश्य नहीं। यातैं त्रंधका अध्यास आत्माविष वनै नहीं॥

॥ ४९ ॥ ३-४वंधके अध्यासमैं प्रमाता-दिक दोपकी असिद्धि ॥

तेसें प्रमाताके दोपका औ प्रमाणके दोपका वी अभाव है। काहेतें ? "प्रमातासें आदिलेके सर्वप्रपंच अध्यासरूप है सोई वंध है।" यह चेदांतका सिंद्धांत है ॥ इसरीतिसें वंधके अध्याससें पूर्व प्रमाताप्रमाणका स्वरूप असिद्ध है औ ताका दोप वी असिद्ध है। यातें वंधका अध्यास चने नहीं ॥

॥ ५० ॥ ५ बंधके अधिष्ठान ब्रह्मका विशेषरूपसें अज्ञान बनै नहीं॥

औ अधिष्ठानका विशेपरूपकरिके अज्ञान वी यन नहीं । काहेतें ? जो वंधका अधिष्ठान ब्रह्म है सो स्वयंप्रकाश ज्ञानक्रप है। ता स्वयं-प्रकाशज्ञानरूप ब्रह्मविषे सूर्यविषे तमकी न्यांई अज्ञान वने नहीं ॥ जैसें प्रकाशमान सूर्यसें तमका विरोध है तैसें चेतनप्रकाश औ तमरूप अज्ञानका परस्परविरोध है॥ औ—

अधिष्ठानका अज्ञान अंगीकार करें तो वी वंधका अध्यास वने नहीं । काहेतें ? अत्यंत-अज्ञातविषे तथा अत्यंतज्ञातविषे अध्यास होवें नहीं, किंतु विशेषरूपसें अज्ञात औं सामान्य-रूपसें ज्ञातविषे होवेहें ॥ औ ब्रह्म सामान्य-विशेषभावसें रहित है । निर्विशेष है । यह इंद्रियरूप प्रमाण हैं । यातें वे बी अध्यस्त हैं ॥

इाह्रयरूप प्रमाण है। यात व बा अध्यस्त है।। तातें प्रपंचके अध्यासतें पूर्व सिद्ध नहीं । यह उपनिषदनका निर्णात अर्थरूप सिद्धांत है।। सिद्धांत है । यातें विशेषरूपसें अज्ञात औ सामान्यरूपसें ज्ञात ब्रह्म बनै नहीं ॥ औ— अध्यासके लोमसें ब्रह्मविषे सामान्यविशेष-माव अंगीकार करोगे तो सिद्धांतका त्याग होवेगा ॥

इसरीतिसें निर्विशेष जो प्रकाशरूप ब्रह्म ताका विशेषरूपसें अज्ञान औ सामान्यरूपसें ज्ञानका अभाव होनेंतें ताके विषे अध्यास बने नहीं । यातें ब्रह्मविषे बंध अध्यासरूप है । यह कहना बने नहीं । किंतु बंध सत्य है ।। ता सत्यवंधकी ज्ञानसें निवृत्तिका असंभव है । यातें ज्ञानद्वारा मोक्षरूप ग्रंथका प्रयोजन बने नहीं । औ ज्ञानसें मोक्षका प्रतिपादक जो सिद्धांत सो समीचीन नहीं, किंतु कर्मसें मोक्ष होवेहै । यह वार्चा एकभविकवादकी रीतिसें प्रतिपादन करेहैं:—

॥ ५१ ॥ केवलकर्मसैं मोक्षकी सिद्धि ( एकभविकवाद ) ॥ ५१–५८ ॥

श दोहा ॥
सत्यवंधकी ज्ञानतें,
नहीं निवृत्ति सयुक्त ॥
नित्यकर्म संतत करै,
भयो चहै जो मुक्त ॥ ८॥

॥ ८० ॥ जाका वेदविषै विधान भौ निषेध किया नहीं, ऐसी जो रागद्वेषसैं रहित स्वामाविक गमनशौचादिरूप क्रिया सो उदासीनिकया है ॥

। ८१ ।। अवस्य करने योग्य कार्यका विस्मरण प्रमाद कहियेहै । वा शास्त्रसें करनेकूं योग्य होवे औ जाके करनेकी इच्छा बी होवे तिस कार्यका जो न करना, सो प्रमाद कहियेहै ॥ जैसैं यित जो संन्यासी ताकूं द्रज्यका अग्रहण शास्त्रनें विधान

टीकाः—सत्यवंधकी ज्ञानसें निवृत्ति माननी सयुक्त कहिये युक्तिसहित नहीं ! किंतु अयुक्त है । यातें जो पुरुष मुक्त हुवा चाहै सो संतत कहिये निरंतर नित्यकर्म करे । याका यह अभिप्राय हैं:—

।। ५२।। कर्म दोप्रकारका है, १ एक विहित है औ २ एक निपिद्ध है।।

१ पुरुषकी प्रवृत्तिके निमित्त जाका स्वरूप वेदनै वोधन कियाहै सो विहितकर्म कहियेहै ॥ औ—

२ पुरुपकी .निवृत्ति जासों वोधन करीहै सो निषिद्धकर्म कहियेहैं।औ—

स्वभावसिद्ध जो किया है सो कर्म नहीं। काहेतें १ जो वेदने प्रवृत्ति अथवा निवृत्तिके निमित्त बोधन कियाहै सो कर्म कहियहै॥ उँदासीनक्रिया कर्म नहीं। यातें दोप्रकारका कर्म है। तीनप्रकारका नहीं॥

।। ५३।। विहितकर्म चारिप्रकारका है। १ एक प्रायश्चित्त है। २ काम्य है। ३ नैमित्तिक है औ ४ नित्य है।।

१ पापनाशके निमित्त विधान किया जो कर्म सो प्रायश्चित्त कहियेहै ॥ जैसें प्रमादसें द्रव्यके ग्रहणजन्य जो यतिक्रं पाप ताके नाशके निमित्त द्रव्यका त्याग औ तीनि उपवास हैं ॥

२ फलके निमित्त विधान किया जो कर्म सो काम्य कहियेहैं ॥ जैसें वृष्टिकामकूं कीरीरी-कियाहै औ आपकूं अप्रहणके करनैकी इच्छा बी है। फेर ताका न करना (इन्यका प्रहण करना) सो प्रमाद है॥

॥ ८२ ॥ खदेशविषै वृष्टिकी कामनावाला राजा अपनी प्रजासें धनका विभागरूप कर लेके जो याग करताहै सो, किंवा वंशवृक्षके अंकुर करीर हैं, तिनके होमकरि जो याग होवे सो कारीरीयाग कहियेहै ॥ याग है और स्वर्गकामक् अग्निहोत्रसोमयागर्से आदिलैके हैं।।

३ जा कर्मके नहीं कियेसें पाप होवें औं कियेसें पुन्यपापरूप फल होवें नहीं औ सदा जाका विधान नहीं, किंतु किसी निमित्तकं लेके विधान किया होवे, सो कर्म नैमित्तिक कहियेहैं।। जैसें ग्रहणश्राद्ध है औ अवस्थावृद्ध, जातिवृद्ध, आश्रमवृद्ध, विद्यावृद्ध, धर्मवृद्ध ज्ञानवृद्ध पुरुपनके आगमनतें उत्थानरूप कर्म हैं। विव्याशब्दसें शास्त्रज्ञानका ग्रहण है। भी ज्ञान शब्दसें अपरोक्षविद्याका ग्रहण है। पूर्वपूर्वसें उत्तरउत्तर उत्तम हैं।।

४ जाके नहीं कियेसैं पाप होवै, कियेसैं फल होवै नहीं औ सदा जाका विधान होवै, सो

॥ ८३ ॥ याका यह अर्थ है:--

१ अवस्थावृद्धतें जातिवृद्ध कहिये वर्णवृद्ध उत्तम है ॥ औ

२ केवल वर्णवृद्धतें अवस्थावृद्ध भौ वर्णवृद्ध उत्तम है॥ भौ

३ अवस्थादृद्ध वर्णदृद्ध दोनूंतैं आश्रमवृद्ध उत्तम है॥ औ

४ फेवल आश्रमहद्भतें अवस्थावृद्धआश्रमवृद्ध उत्तम है ॥ भौ

५ अवस्थावृद्ध आश्रमवृद्ध वर्णवृद्ध इन तीनोंतें विद्यावृद्ध उत्तम है ॥ औ

६ केवलविशावृद्धतैं अवस्थावृद्धविद्यावृद्ध उत्तम है ॥ औ

७ अवस्थावृद्धविद्यादृद्धते वर्णवृद्धविद्यावृद्ध उत्तम है ॥ भी

८ वर्णरुद्धविद्यारुद्धतैं आश्रमनुद्धविद्यारुद्ध उत्तम है ॥ भौ

९ अवस्थादृद्ध वर्णवृद्ध भाष्रमवृद्ध अरु विद्यादृद्धतैं धर्मवृद्ध उत्तम है॥ औ

१० अवस्थावृद्धधर्मवृद्धतै वर्णवृद्धधर्मवृद्ध उत्तम है ॥ औ नित्यकर्म कहियेहैं। जैसें स्नानसंध्यादिक हैं।। इसरीतिसें च्यारिप्रकारका विहित औ निषिद्ध मिलिके पांचप्रकारका कर्म है।।

॥ ५४॥ मोक्षकी इच्छावान काम्य तौ निपिद्रकर्म कर नहीं । काहेतें ? काम्यकर्मसें उत्तमलोककूं जावेहें औ निषिद्धसें नीचलोककूं जावेहें औ निषिद्धसें नीचलोककूं जावेहें । यातें दोनूंको त्याग करें औ निस्तकर्म सदा करें औ नैमित्तिकका जब निमित्त होवें तब नैमित्तिक बी करें । काहेतें ? नित्यनैमित्तिक कर्म नहीं करें तौ पाप होवेगा, ता पापसें नीचयोनिकूं प्राप्त होवेगा, यातें पापके रोकनैवास्तै नित्यनैमित्तिककर्म करें । नित्य-नैमित्तिककर्मका औरफल नहीं । यही फल हैं:- जो तिनके नहीं करनेंसें पाप होवेहें सो तिनके

११ वर्णवृद्धधर्मवृद्धतें आश्रमवृद्धधर्मवृद्ध उत्तम है॥ औ

१२ आश्रमषृद्धभर्षृद्धतें विद्यावृद्धधर्मवृद्ध उत्तम है ॥ क्षो

१३ अवस्थानृद्धतें लेके धर्मनृद्ध पर्यंत । इन सर्वतें क्षाननृद्ध उत्तम है ॥ तिनमें वी

१४ केवलज्ञानवृद्धतैं अवस्थावृद्ध**क्षानवृद्ध** उत्तम है औ

१५ अवस्थादृद्धज्ञानदृद्धतै **वर्णवृद्धज्ञानवृद्ध** उत्तम है ॥ औ

१६ वर्णवृद्धज्ञानवृद्धतैं आश्रमवृद्धज्ञानवृद्ध उत्तम है।। भौ

१७ भाश्रमगृद्धज्ञानगृद्धतें विद्यानृद्धज्ञानगृद्ध उत्तम है ॥ औ

१८ विद्यावृद्धज्ञानवृद्धतैं **धर्मवृ**द्धज्ञा**नवृ**द्ध उत्तम है॥

इहां धर्मशब्दसें शास्त्रोक्तअर्थके अनुष्ठानका प्रहण है औ विद्यानुद्धशब्दसें अधिकशास्त्राभ्यासवान्का प्रहण है औ ज्ञानवृद्धशब्दसें ज्ञानिष्ठाविषे अधिक आरूढका प्रहण है ॥ करनैसें होवे नहीं । यातें म्रमुक्षु नित्यनैमित्तिक कर्म अवश्य करे ॥

॥ ५५ ॥ और जो कदाचित् प्रमादसें निषिद्धकर्म होय जावै तौ ताका दोप दूरि करनैकं प्रायिक्षत्त करें ॥ जो निषिद्धकर्म नहीं कियाहोवै तौ वी जन्मांतरके जो पाप हैं तिनके दूरि करनैवास्तै प्रायिक्षत्तकर्म करें । परंतु इतना मेद हैं:—प्रायिक्षत्त दोप्रकारका है ॥१ एक तौ असाधारण है औ २ एक साधारण है ॥

१ जो किसी पापविशेषके दूरि करनैवास्तै शास्त्रने विधान कियाहोवे सो असाधारण प्रायश्चित्त कहियेहै । जैसें पूर्वकह्या उपवास है॥ औ—

२ सर्वपापके दूरि करनैवास्तै शास्त्रनै जो विधान किया कर्म सो साधारणप्रायश्चित्त कहियेहैं। जैसें गंगास्तान औ ईश्वरके नामका उचारण है।। इसतें आदिलेके और बी जानि लेने।।

इसरीतिसें दोप्रकारके प्रायश्वित्त हैं॥

१ जो ज्ञातपाप होवै तौ तिस पापका नाग्नक जो असाधारणप्रायश्चित्त शास्त्रनै वोधन किया है तार्कु करें ॥ औ–

२ जो जन्मांतरके अज्ञातपाप हैं तिनके दूरि करनैवास्ते साधारणप्रायश्चित्त करे। काहेतें ?

१ असाधारणप्रायश्चित्तका यह स्वभाव है:- जा पापका नाश करनैवास्ते शास्त्रने जो प्रायश्चित्त विधान किया है सो पाप प्रायश्चित्तसैं दूरि होनैहै। और नहीं॥ औ-

२ जन्मांतरके पापका ऐसा ज्ञान है नहीं, जो कौनसा पाप है, किस प्रायश्चित्तसें दूरि होवेगा ! यातें साधारणप्रायश्चित्त करें ॥

 ११ ५६ ॥ साधारणप्रायश्चित्तसें सर्वपाप दूरि होवैहें ॥ यद्यपि गंगास्नानसें आदिलेके जो साधारणप्रायश्चित्त कहे सो केवलप्रायश्चित्तरूप

नहीं। किंतु १ काम्यरूप औ २ प्रायिश्वतरूप हैं। काहेतें १ (१) "गंगास्नानसें उत्तमलोककी प्राप्ति" शास्त्रमें कहीहै।। तैसें "ईश्वरके नाम-उच्चारणसें वी उत्तमलोककी प्राप्ति" कहीहै। यातें काम्यरूप हैं।। औ (२) पापके नाशक हैं। यातें प्रायिश्वत्तरूप हैं

जैसें अश्वमेध ब्रह्महत्यादिक पापका नाशक है औ स्वर्गकी प्राप्तिरूप फलका हेतु है। तैसें गंगास्तानादिक हैं। केवलप्रायश्चित्त नहीं, यातें गंगास्तानादिक तें उत्तमलोककी प्राप्ति होवेहै। सो प्रप्रक्षकुं वांछित है नहीं। तथापि जाकूं उत्तमलोककी वांछा है ताकूं तो गंगास्तानादिक पापनाशकिरके उत्तमलोकक्तं प्राप्त करेहै।। जाकूं लोककी कामना नहीं है, ताके केवलपापहीके नाशक हैं। यातें कामनासहित अनुष्टान किये काम्यरूप प्रायश्चित्त हैं।। लोककामनासें विना अनुष्टान किये केवल प्रायश्चित्तर्त हैं।।

जैसें वेदांतमतमें संपूर्णकर्म सकामपुरुपक्षं संसारके हेतु हैं औं निष्कामक्कं अंतः करणकी शुद्धिकरिके मोक्षके हेतु हैं । तैसें एकही गंगास्नान तथा ईश्वरका नामज्ज्ञारण सकामक्कं तौ काम्यरूप प्रायश्चित्त है औ निष्कामक्कं केवलप्रायश्चित्तरूप है। यातें ग्रुग्रुश्च साधारण-प्रायश्चित्त करें।।

इसरीतिसें जन्मांतरके संपूर्णपापका ज्ञानसें विनाही नाश होवेहै ॥

॥ ५७ ॥ तैसें मुमुश्चके जन्मांतरके काम्यकर्म की वंध्याके समान हैं । फलके हेतु नहीं । काहेतें १ जैसें कर्मके अनुष्ठानकालविषे पुरुपकी इच्छा फलका हेतु वेदांतमतमें अंगीकार करीहै ॥ इच्छासहित अनुष्ठान किये कर्म

स्त्रगीदिफलके हेतु नहीं । यह चेदांतका

सिद्धांत है ॥

तैर्से कर्मकी सिद्धिर्म अनंतर वी प्रस्पकी इच्छा फलका हेतु है । सो प्रस्पकी इच्छा जिस कार्लमं पुरुष सुमुक्ष हुवा तव दरि होई-गई । यानं जन्मांनरके काम्यकर्म श्री फलके हेत् नहीं ॥ जैमें किसी पुरुषने धनकी प्राप्तिकी इच्छाते धनीप्ररूपका आराधन कियाहाँव, ना धनीके आराधनमं अनंतर थी जो धनकी इच्छा दुरि होयजार्व ना धनकी प्राप्तिरूप फल होवें नहीं 🛭 तैमें जन्मांतरक काम्यकर्मका वी मुम्क्षकं इच्छाके अभावतं फल होवं नहीं ॥ इसरीतियं केवलकर्ममं माथ होवेह ॥

॥ ५८ ॥ १ वर्तमानजन्मविषे काम्य औ ऊर्ध्वलोकअभी-निपिद्ध किये नहीं । जान लोककं जार्य ॥ जन्मांतरके प्रारम्थ जो निषिद्व औं काम्य निनका भागमं नाज होवेंहे ॥ नित्य औं निमित्तिकके नहीं कर्नेने जो पाप यो निनक कर्नन मुमुक्षक नहीं ॥ औं जन्मांतरके मंचित जो निषिद्ध हैं तिनका साधारणप्रायश्चित्तर्यं नाम होर्बर्ह ॥ जन्मांतरका संचितकाम्यकर्म मुम्शकुं इच्छाके

1) ८४ ॥ "तेर्स" कहिये हमारे एकमधिकवादीके सिद्धांतर्भ ॥

॥ ८५ साधारणवायश्चित्त श्री श्रमाधारणवाय-श्चित्तके करनेविर्व बहुनश्रम देखिके मुमुखुकं स्वमतर्भ । किए अन्यपक्ष कर्दहें ॥ अरुचि होवेगी । या अभिप्रायर्स एकभविकवादी अन्य सगमप्रकार कंटी ॥

अभावतं फल देवं नहीं । यातं मुमक्ष नित्य-निमित्तिक औं साधारणप्रायश्रिचरूप कर्म कर औं वर्तमानजन्मका ज्ञातनिपिद्धकर्म होव असाधारणप्रायश्चित्त करें ॥

२ अथवा निन्य औं नैमित्तिकही कर । प्रायित नहीं करें। काहेंतें ? जो संचिननिपिद्ध-कर्म औं काम्यकर्म सो मुम्रुक्त नाश होय जॉर्वर्ड ॥ जैसें ज्ञानयानके संचितकर्मका नाग्र वेदांतमत्मं अंगीकार कियाह नैमें निपिद्ध-काम्यका त्यागकरिक निन्यनेमित्तिक कर्मविष वर्त्तमान जो मुम्रक्ष नाकं संचित्तकर्मका नाक्ष हार्बह ॥

३ अंथया संचित जो काम्य औं निषिद्व सा सारे मिलिक एकजन्मका आरंभ कॅर्र्ह । यानि मुम्बकं एकजन्म और होर्बिह ॥

४ अथवा योगीक कायव्यहकी न्याई एकही कालविंप सारे संचित अनंतरारीरनका आरंभ करेंहें। निर्नेतं मुमुश्रु उत्तरजन्मिवर्ष सर्वका फल भोग हेर्बर्ह ।

५ अथवा नित्य औं निमित्तिककर्मक अनु-ष्टानर्त जो क्लेश होवह सो जन्मांतरके संचित-निपिद्धकर्मका फल है याँने जन्मांतरका संचित-निषिद्ध औरजन्मका आरंभ कर नहीं ॥ काम्य होर्थमा ताक निवारणअर्थ अन्यपक्ष कर्ह्ह ॥

॥ ८७ ॥ अनंतिवन्त्रशाजनमंत्रिः कारण अनंत-कर्मनका फुछ एक जन्मविष सुर्वव नहीं । या श्रंकाके

॥ ८८॥ योगीके काय कहिये शरीरनका व्युह कहिये समृह ताकी न्याई एककालमें बी ॥ ८६ ॥ " नामुक्तं श्रीयने कर्म करपकोटिशन- श्रिनंतप्रकारके जन्मकीर अनंतप्रकारके सुखर्का त्यांई रपि । अवस्यमेष भोकस्यं छतं कर्म शुभाशुभम् " ॥ । अनंतप्रकारके दुःख श्री उत्तरजनमियं भोगने पर्डने । अर्थः—मीकोटिकरपोंकरिके वी अहानीको कर्म भोगविना इस सपर्स सुमुखुकी या सर्वम अप्रहति होर्बगी । नाश होता नहीं । किंतु किया जो खुमअञ्चनकर्म या अभिप्रायम एकपविषयादी उत्तरजन्मविष सुमुक्ष-सो अवस्य भोगर्नकुं योग्य है ॥ जो भोगधिना कुं केबळमुखका भोग दिखायके स्वमर्तम रुचि कर्मका नास मनि तो उक्तशास्त्ररचनका विरोध उपज्ञावताहै॥

जो संचित है, सो एकजन्म अथवा एककालमें अनंतशरीरनका आरंभ करेहैं। यातें ग्रुग्रक्षकं उत्तरजन्मविषे दुःखका लेशवी होवे नहीं। केवलमुखका भोग होवेहैं। काहेतें १ जन्मांतरके संचित जो विहितकर्म हैं तिनतें शरीर हुवाहै औ संचित जो निषद्ध हैं सो नित्यनैमित्तिकके अनुष्टानके क्षेशतें पूर्वजन्मविषे भोगि लिये।।

इसरीतिसें प्रायश्चित्तसें विना केवल नित्य औ नैमित्तिककर्मके अनुष्टानतें मोक्ष होनेहैं। यातें नैमित्तिककर्मके समय नैमित्तिक अनुष्टान करें। औ नित्यकर्म संतत अनुष्टान करें।। या मतक्रं शास्त्रमें एकभविकवाद कहेहें।। ॥ ५९ ॥ बंधनिवृत्ति ज्ञानद्वारा प्रंथका

#### प्रयोजन नहीं ॥

यातें बी बंधकी निवृत्ति ज्ञानद्वारा ग्रंथका प्रजोजन नहीं। काहेतें ? जो वस्तु औरसें होवें नहीं सो मुख्यप्रयोजन होवेहें।। जैसें रूपका ज्ञान नेत्रविना औरसें होवें नहीं सो रूपज्ञान नेत्रका प्रयोजन है। औ वंधकी निवृत्ति ग्रंथसें विना कर्मतें होवेहें। यातें वंधकी निवृत्ति ग्रंथका प्रयोजन नहीं।।

इसरीतिसैं ग्रंथके अधिकारी विषय प्रयोजन बनैं नहीं ॥

॥६०॥ ॥ संबंधखंडन (४)॥ ॥ पूर्वपक्ष ॥

अधिकारी आदिकोंके अभावतें संबंध बी बने नहीं। काहेतें ?

- १ विषयके अभावतें ग्रंथका औ विषयका प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावसंबंध बनै नहीं।।
- २ अधिकारी औं फलके अभावतें तिनका प्राप्यप्रापकभावसंबंध बनै नहीं।।

- ३ अधिकारीके अभावतें ताका औ विचारका कर्नृकर्तव्यभावसंबंधवने नहीं।
- ४ ज्ञानक् निष्फलता होनैतें ग्रंथका औ ज्ञानका जन्यजनकभावसंबंध वने नहीं॥ सफलवस्तु जन्य होवेहें। पूर्व कही रीतिसें ज्ञान सफल है नहीं॥ औ-

५ ज्ञानके खरूपका वी अभाव है । यातें वी ज्ञानका औ ग्रंथका संबंध वने नहीं । काहेतें ? जीवब्रह्मके अभेदिनिश्चयका नाम सिद्धांतमें ज्ञान है ॥ सो अभेदिनिश्चय वने नहीं । काहेतें ? जीवब्रह्मका अभेद है नहीं । यह वार्ता विषयके निराकरणमें पूर्व प्रतिपादन करीहै। यातें अभेदिनश्चयरूप ज्ञान वने नहीं ॥

इसरीतिसें अधिकारीआदिक अनुवंधनके अभावतें ग्रंथका आरंभ वने नहीं ॥ ॥ अथ पूर्वपक्षीक्रमतें उत्तर ॥६१-९३॥ ॥६१॥ अधिकारीमंडन(१) ॥६१-७१॥ ॥ अंक ३४-३६ गत पूर्वपक्षका उत्तर

॥ ६१-६३ ॥

( मोक्षकी प्रथमअंशकी इच्छा वनैहै)

पूर्वपक्षीनें प्रथम कहा "जो मोक्षकी इच्छा काह्क वन नहीं। काहेतें मोक्षविष दोअंश हैं:— १ एक तो कारणसहित जगत्की निवृत्ति मोक्षका अंश है। औ २ दूसरा अंश ब्रह्मकी प्राप्तिरूप है। तिनविष कारणसहित जगत्की निवृत्तिरूप मोक्षके प्रथमअंशकी इच्छा काह्क है नहीं। किंतु तीनप्रकारके दुःखकी निवृत्तिकी इच्छा सर्वपुरुषनकूं है। सो दुःखकी निवृत्ति अपनै-अपनै उपायनतें होय जावेहै। यातें मूलसहित-

सो एकभविकवाद शब्दका अर्थ है॥

<sup>॥</sup> ८९ ॥ एकमविक कहिये एकजन्मका अथवा मोक्षके साधन एकही कर्मका, वाद कहिये कथन,

जगत्की निवृत्तिकी इच्छावाला मुमुक्षु अधिकारी वने नहीं" । ताका—

> ॥ ६२ ॥ समाधान प्रथम कहेहैं॥ ॥ दोहा ॥

मूलसहित जगहानि विन, व्हे न त्रिविधदुःख ध्वंस ॥ यातैं जन चाहत सकल, प्रथम मोछको अंस ॥ ९॥

टीकाः—मूल कहिये जगत्का कारण जो अज्ञान औ जगत्के नाशविना तीनप्रकारके दुःखका और उपायनतें ध्वंस कहिये नाश होवे नहीं, औ मूलअविद्याके नाशतें सर्वदुःख औ दुःखके कारण रोगादिक औ रोगादिकनके आश्रय शरीरादिकनका नाश होवेहैं। यातें त्रिविधदुःखके नाशके निमित्त कारणसहित जगत्की निष्टित्तिरूप मोक्षके प्रथमअंशक्तं सकल पुरुप चाहेहें।

तात्पर्य यह हैं:—जो सर्व औपंधआदिक उपाय करनैविष समर्थ हैं, तिनके वी दुःख नियमकरि दूरि होवैं नहीं ।। काह्युरुषका रोगादि जन्यदुःख औपधादिक उपायनतें नाश होवेंहैं औ काह्रके दुःखका औपधादिक उपायनतें नाश होवेंहैं औ काह्रके दुःखका औपधादिक उपायनतें रोगा-दिजन्य दुःखकी नियमकरिके निवृत्ति होवें नहीं । ओ जाके औपधादिक उपायनतें दुःखकी निवृत्ति होवेंहैं । ताके वी दुःखकी उत्पत्ति फेरि होवेहैं । यातें औषधआदिक उपायनतें कुःखकी

॥ ९० ॥ जैसें कफकारक पदार्थके त्यागिवना कफरोगकी निवृत्ति होते नहीं, यातें कफिनवृत्तिका इच्छु "मैं वैदासें जानिके कफकारकपदार्थका त्याग करूंगा" ऐसें कफके साधनकी निवृत्तिकूं इच्छताहै।

दुःखकी अत्यंतानिवृत्ति होवै नहीं । जाकी निवृत्ति हुईहै ताकी फेरि उत्पत्ति नहीं होवै । सो अत्यंतानिवृत्ति कहियेहैं । औपधआदिक उपायनतें दुःखकी निवृत्ति नियमकरिके होवै नहीं औ निवृत्त जो दुःख ताकी फेरि वी उत्पत्ति होवैहै । यातैं अत्यंतानिवृत्ति वी तिन उपायनतें होवै नहीं ।। औ—

दुःखके सकलसाधनका नाश होने तो सकल-दुःखकी नियमकरिके निनृत्ति होने औ दुःखके साधनका नाश हुयेतें फेरि दुःख होने नहीं, यातें दुःखकी निनृत्तिके निमित्त दुःखके सीधनकी निनृत्तिकी इच्छा सर्वक्षं होनेहैं।।

॥ ६३ ॥ सो दुःखका साधन अज्ञान औं ताका कार्य प्रपंच है । यह वार्ता छांदोग्य-उपनिपदमें भूमविद्याविषे प्रसिद्ध है ॥ तहां यह प्रसंग है:-एकसमय सनत्कुमारके पास नारद प्राप्त हुए ॥ औं

नारदनै कहा:-" हे भगवन्! जो आत्म-ज्ञानी पुरुप है ताकूं शोक नहीं होवैहै औं मैं शोकसहित हूं, यातें मैं अज्ञानी हूं। मेरेकूं ऐसा उपदेश करो जासें मेरा अज्ञान दूरि होवै"।।

तव सनत्कुमारनैं नारदक्ं कह्याः—" हे नारद! भूमा शोकरहित है। सुखरूप है औ भूमासें भिन्न सकल तुच्छ है औ दुःखका साधन है "।।
- भूमा नाम ब्रह्मका है।।

इसरीतिसैं ब्रह्मसें भिन्न जो वस्तु, सो सकल-दुःखका साधन कहेंहैं। अज्ञान औ ताका कार्य ब्रह्मसें भिन्न है। यातें दुःस्वका साधन है।।ताकी

निवृत्ति हुयेसैं सर्वदुःखकी नियमकरिके अत्यंत-

तैसें दुःखके साधनकी निष्टत्तिविना दुःखकी निष्टत्ति होवै नहीं । यातें दुःखकी निष्टत्तिका इच्छु पुरुष "मैं शास्त्रगुरुसें जानिके दुःखके साधनका त्याग करूंगा" ऐसें दुःखके साधनकी निष्टत्तिकूं बी हच्छताहै ॥

वि. ५

निवृत्ति वनैहै । यातैं सकलदुःखकी निवृत्तिके निर्मित्त अज्ञानसहित प्रपंचकी निर्वृत्तिरूप मोक्षके प्रथमअंशकी चाह वनैहै ॥९॥ ॥ ६४ ॥ अंक ३७-३८ गत पूर्वपक्षका उत्तर ॥ ६४--६५ ॥

(मोक्षके द्वितीयअंशकी इच्छा बनैहै) और जो पूर्वपक्षीनें (अंक ३७ में)कह्याः-"जा वस्तुका अनुभव किया होनै, ताकी प्राप्तिकी इच्छा होनेहै । ब्रह्मका अनुभव काहूनै किया है नहीं। यातें ब्रह्मकी प्राप्तिरूप मोक्षके द्वितीयअंशकी इच्छा काहुकूं होने नहीं "। ताका-

समाधान कहेहैं। ॥ दोहा ॥ किय अनुभव सुखको सबही, ब्रह्म सुन्यो सुखरूप ॥

॥ ९१ ॥ इहां **यह शंका** है:—जा वस्तुका पूर्व अनुभव किया होवै ताकी इच्छा होवैहै। यह नियम है—ब्रह्मरूप अधिष्ठानके ज्ञानसैं अज्ञानसहित प्रपंचकी निवृत्तिका अनुभव मुमुक्षुकूं पूर्व किसी कालविषै भया नहीं । यातें ताकुं अज्ञानसहित प्रपंचकी निवृत्तिकी इच्छा वनै नहीं । यह ६५ वें टिप्पणउक्त शंकाका समाधान है:—अनुभव किये वस्तुकी इच्छा होवैहै ऐसा नियम नहीं । किंतु अनुभव किये वस्तुके सजातीयकी इच्छा होवैहै । यह नियम है ॥ जो अनुभव किये वस्तुकी इच्छा होवे तौ मुक्त मोजनविषे फेरी इच्छा हुईचाहिये औ होती नहीं । किंत तिसके सजातीय ताके तुस्य वा तिसतें विखक्षण अन्यभोजनकी इच्छा होवेहै ॥ जैसें अज्ञानसहित प्रपंचका अधिष्टानं ब्रह्म है तैसें कल्पित सर्पादिकनके अधिष्ठान रव्जुआदिक हैं। यातें वे अधिष्ठानताकरिके परस्पर सजातीय हैं। अरु सर्पादिकनकी निवृत्ति औ

ब्रह्मप्राप्ति या हेतुतैं, चहत विवेकीभूप ॥ १०॥

टीकाः-सर्वपुरुपनैं सुखका कियाहै । यातें सुखकी इच्छा सर्वकं है औ " ब्रह्म नित्यसुखरूप है " ऐसा सत्शास्र्भें सुन्याहै । यातें विवेकीभूप किहये उत्तमविवेकी सुखस्वरूप ब्रह्मकी प्राप्तिकं चाहेहै ॥ १०॥

॥ दोहा ॥ ॥ ६५॥ केवलसुख सब जन चेहैं. नहीं विषयकी चाह ॥ अधिकारी यातें बनै, व्है जु विवेकी नाह ॥ ११ ॥

टीकाः--पूर्व (अंक ३८ मैं) कह्या जो "सर्व पुरुष विषयजन्यसुख चाहेंहैं, सो 'विषयजन्य-सुख मोक्षविपै प्राप्त होवे नहीं । किंतु जगतुमें प्राप्त

अज्ञानसहित प्रपंचकी निवृत्ति बी परस्पर संजातीय हैं ॥ जातें रञ्जुआदिकके ज्ञानसें सर्पादिकनकी निरुत्ति मुमुक्षुकूं अनुभूत है, तातें तिनके सजातीय ब्रह्मके ज्ञानसें अज्ञानसहित प्रपंचकी निवृत्तिकी इच्छा बनैहै॥

॥ ९२ ॥ इहां यह रहस्य है: — जो अनुभवः किये वस्तुमात्रकी इच्छा होती होवै । तौ अनुभव किये रोगादिनिमित्तसैं जन्य दुःख भी ताके साधन रोगादि-रूप प्रतिकूछवस्तुकी वी इच्छा सर्वकूं हुईचाहिये औ होती नहीं । याते अनुभव किये सुख औ सुखके साधनरूप अनुकूलबस्तुकी इच्छा होबैहै; तिनमैं वी अनुभव किये अनुकृष्यस्तुके सजातीयकी इच्छा होनेहैं । यह नियम है ॥ जातें बुद्धिनिषे ब्रह्मानंदके प्रतिबिंबरूप विषयसुखका अनुभव सर्वनैं कियाँहै, ताका सजातीय विविभूत सुखरूप ब्रह्म शास्त्रमें सुन्याहै यातैं ब्रह्मके प्राप्तिकी इच्छा बनैहै ॥

होवैहै । यातें मोक्षकी इच्छावान् अधिकारीके अभावतें ग्रंथका आरंभ निष्फल है "॥

ताकं यह पूछेहैं:- १ जो कोई ग्रुगुक्ष नहीं है ? २ अथवा ग्रुग्रुश्च तो है परंतु तिनकी प्रंथविपे प्रवृत्ति होवे नहीं ?

१ जो ऐसे कहैः-" मुमुक्षु नहीं है "। सो बनै नहीं। काहेतें ? सर्वपुरुष सर्व-दुःखका नाग्र औ नित्यसुखकी प्राप्ति चाहेहैं ॥ सी सर्वदुःखका नाश औ सुखकी प्राप्तिरूप मोक्ष है, यातें सर्वपुरुप मुमुक्षु हैं ॥

और कह्या जो "विषयजन्यसुख चाहेहै"। सो नहीं। किंतु सुखमात्र चाहेहें। सो सुख विपयसें होने अथवा विषयविना होने ॥ जो विषयजन्य सुखर्कही चाहे तौ सुप्रुप्तिके सुखकी इन्छा नहीं हुई चाहिये। सुपुप्तिका सुख विषयजन्य है नहीं; यातें सुखमात्रकुं चाहेंहें । केवल विपयजन्यकृंहीं नहीं । उलटा आत्म-सुखकूं चाँहहैं । विषयजन्यकूं नहीं चाहैहैं । काहेतें ? सर्वपुरुपनक्ं न्यून अथवा अधिकविपय-सुख प्राप्त वी है। परंतु ऐसी इच्छा सदा रहै-है:— "हमारेक्रं ऐसा सुख प्राप्त होनें, जा सुखका नाश कदे होने नहीं"।। ऐसा सुख आत्मस्वरूप मोक्ष है। यातें सर्वपुरुप ग्रुगुक्ष हैं। "कोउ प्रग्रंक्ष नहीं" ऐसा कहना बनै नहीं ॥

॥ ६६ ॥ मुमुक्षुकी सिव्हिसें ग्रंथके आरंभकी सफलता ॥ ६६–६८ ॥

२ और जो ऐसै कहै:-"ग्रुप्रश्च ती हैं, परंतु प्रथमें प्रवृत्ति होने नहीं । यातें प्रथका आरंभ निष्फल हैं" ॥ तार्क् यह पूछेहैं:-(१) प्रंथ मोक्षका साधन नहीं है यातें ग्रंथविपे प्रवृत्ति

नहीं होचे १ (२) अथवा ग्रंथसें और वी कोई साधन है । जाकेविपै प्रवृत्ति होनेतें ग्रंथविपै प्रवृत्ति होवे नहीं ? (३) अथवा जिन शमादिकनतें ग्रंथमें अधिकार कहा, सो ग्रमादिमान् ज्ञानके योग्य कोई अधिकारी नहीं है। यातें ग्रंथमें प्रवृत्ति होवै नहीं ?

(१) जो ऐसे कहै:-"ग्रंथ मोक्षका साधन नहीं"।। सो वाती वने नहीं । काहेतें ? मोक्ष ज्ञानतें नियमकरिके होवेहै । यह चेदका सिद्धांत है ॥

सी ज्ञान अवणसें होवेहै। अवण दोंग्रंकारका है--- (१) एक ती वेदांतवाक्यका औ श्रोत्रका संयोगरूप है औ (२) दूसरा वेदांतवाक्यका विचाररूप है। ज्ञानका हेतु प्रथम श्रवण है। दसरा नहीं।काहेतें १ शब्दजन्यज्ञानविषे इंद्रियके साथ शब्दका संयोगही सर्वत्र हेत है। यातें वेदांतवाक्यका औ श्रोत्रका संयोगरूप श्रवण ब्रह्मज्ञानका हेतु है । अवांतरवाक्यका श्रवण परोक्षज्ञानका हेतु है औं महावाक्यका श्रवण अपरोक्षज्ञानका हेतु है । यह वार्ता पूर्व प्रतिपादन करीहै ॥

जाकूं ज्ञान हुवेतें वी असंभावना औ विष-रीतभावना होते । सो १ दूसरा २ मनन और निविध्यासन करें ॥

१ वेदांतवाक्यका विचाररूप जो अवण, तासूं वेदांतवाक्यविषे असंभावना दूरि होवेहै।। ''वेदांतवाक्य ब्रह्मके प्रतिपादक हैं अथवा और अर्थके प्रतिपादक हैं ?" ऐसा संशय चेदांत-वाक्यकी असंभावना है। सो तिनके विचारसें दूरि होवेहै ॥ औ-

सो अंग (साधन) श्रवण कहियेहै भी प्रथमश्रवण तिनमैं द्वितीयश्रवण प्रथमश्रवणका उपकारक है । यातैं । उपकार्य है । यातैं अंगी ( फल ) श्रवण कहियेहै ॥

<sup>॥</sup> ९३ ॥ अंगअंगीमेदतैं श्रवण दोप्रकारका है ॥

२ मननसें प्रमेयकी असंभावना दूरि होतैहै। जीवब्रह्मकी एकता वेदांतका प्रमेय कहियेहै। "सो एकता सत्य है अथवा जीव-ब्रह्मका मेद सत्य है ?" ऐसा जो संशय, सो प्रमेयकी असंभावना कहियेहैं। सो मननसैं दूरि होवैहै ॥

३ विपरीतभावना निदिध्यासनतें द्रि होवैहै ॥

इसरीतिसैं प्रथमश्रवण तौ ज्ञानद्वारा मोक्षका हेतु है औ विचाररूप श्रवण औ मनन औ निदिध्यासन, ये असंभावना औ विपरीत-भावनाकी निवृत्तिद्वारा मोक्षके हेत हैं।।

वेदांत नाम उपनिषद्का है, सो यद्यपि या ग्रंथतें भिन्न है तथापि तिनके समान अर्थ-वाले भाषावाक्य या ग्रंथमें हैं, तिनके श्रवणतें वी ज्ञान होवेहें । यह वार्ता ऑंगे प्रतिपादन करेंगे।।

इसरीतिसें ज्ञानद्वारा ग्रंथ मोक्षका हेतु है औ विचाररूप औ मननरूप यह ग्रंथ है। यातें असंभावनादोपकी निवृत्तिद्वारा मोक्षका हेतु है। यातें ''ग्रंथसें मोक्ष होवे नहीं''। यह केवल हठमात्र है ॥

॥ ६७ ॥ २ और जो ऐसे कहै:-"ग्रंथसें मोक्ष तौ होवेहै, परंतु और साधनसें वी मोक्ष होवैहै, यातैं ग्रंथका आरंभ निष्फल है"। ताक्तं यह पूछेहें सो औरसाधन कौन हैं जातें मोक्ष होवेहें ?

जो ऐसे कहै:-"उँपनिषद् सूत्रभाष्यसें

॥ ९४ ॥ भाषाग्रंथके श्रवणतें बी ज्ञान होवेहै, यह वार्ती आगे तृतीयतरंगके दशमदोहाविषे प्रतिपादन करेंगे ॥

॥ ९५ ॥ वेदका अंतभागरूप जो वेदांत सो उपनिषद् कहियेहै ॥ वे उपनिषद् अनेक (१०८) हैं || तिनमैं ईश | केन | कठ | प्रश्न | मुंडक | मांडूक्य |

आदिलेके संस्कृतग्रंथ जीवत्रहाकी एकताके प्रति-पाद्क बहुत हैं, तिनसें वी ज्ञानद्वारा मोक्ष होवैहै । याका भिन्न अधिकारी नहीं । यातें यह ग्रंथ निष्फल है" ॥

सो वार्ता यद्यपि सत्य है, तथापि तिनका अर्थ ग्रहण करनैविपे जाकी बुद्धि समर्थ नहीं है, ऐसा जो मुमुक्ष तांक तिनसें ज्ञान होनै नहीं । यातैं मंदबुद्धिम्रमुक्षुकी तिनविषे प्रवृत्ति होवै नहीं । या ग्रंथविपेहीं प्रवृत्ति होवैगी ॥

॥ ६८ ॥ ३ और जो ऐसे कहै:-''ग्रंथसें मोक्ष बी होवेहै औ संस्कृतग्रंथनसें मंदबुद्धिकं बोध वी होवे नहीं औ मुमुक्षु वी है। तौ वी ग्रंथविपै प्रवृत्ति होवै नहीं । काहेतें ? जो विवेक-वैराग्यशमादिमान अधिकारी कह्या । सो दुर्रुभ है। यातें अपनैविषे साधनका अभाव देखिके ग्रंथमें प्रवृत्ति होवै नहीं" II ताकूं यह पू<del>छैहै</del>ः-(१) बहुत अधिकारी नही १ (२) अथवा कोई वी नहीं ?

(१) जो ऐसे कहै - "बहुतअधिकारी नहीं ॥" सो ती हम वी अंगीकार करेहैं॥ औ-

(२) जो ऐसे कहै:- "कोई वी ज्ञानके योग्य अधिकारी नहीं" ।। स्तो वार्ती वनै नहीं । काहेतें ? अंतःकरणविषे तीन दोष हैं:— (क) एक मल है। औ (ख) विक्षेप है औ (ग) खरूपका आवरण है।।

तैत्तिरीय । ऐतरेय । छांदोग्य । बृहदारण्यक । ये दश-उपनिषद् मुख्य हैं तिनके ऊपर श्रीशंकराचार्य-स्वामीकृत भाष्य हैं ॥ इन १० उपनिषद्नका हिंदु-स्थानी भाषांतर हमने प्रकट कियाहै ॥ सूत्र औ भाष्यका छक्षण तौ पंचम औ षष्ठ टिप्पणविषे लिख्याहै ॥

(क) मल नाम पापका है। (ख) विक्षेप नाम चंचलताका है। औं (ग) आवरण नाम अज्ञानका है।।

(क) ग्रुभकर्मतें मलदोष दूरि होवेहै औ (ख) उपासनातें विक्षपदोष दूरि होवेहै। (ग) ज्ञानतें आवरणदोप दूरि होवेहै।।

जिनके अंतःकरणिवेषे मेल औ विक्षेपदोप हैं सो अधिकारी नहीं वी हैं। परंतु इसजन्म- विषे अथवा पूर्वजन्मविषे ग्रुभकर्म औ उपासना- के अनुष्ठानतें जिनके मल औ विक्षेपदोप नाझ हुवेहैं। तेसे ज्ञानयोग्य अधिकारी हैं, तिनकी ग्रंथमें प्रमृत्ति वनहें।।

॥ ६९ ॥ पामर औ विषयी पुरुषनका स्रक्षण॥

औ जो ऐसे पूर्व कह्याः—( अंक ३८ का भाव) " सर्वक्तं विषयसुखमें अलंबुद्धि है। नित्य सुखक्तं कोई चाहै नहीं."।।

सो बनै नहीं । काहेतें १ चारिप्रकारके

॥ ९६ ॥ १ कृतोपासन औ २ अकृतोपासन-मेदंतैं अधिकार दोष्रकारका है ॥ तिनमें

१ सगुणब्रह्मकी संपूर्ण (चित्तकी एकाव्रतापर्यंत) उपासना जिस पुरुषनैं करीहै सो कृतोपासन है॥ ताकेविष तो शास्त्रोक्तसाधन सर्वप्रसिद्ध देखियेहैं॥

२ जाके ज्ञानतें पूर्व सगुणब्रह्मकी उपासना अपूर्ण है सो पुरुष अकृतोपासन है । ताकेविष सर्वसाधन प्रसिद्ध दीखते नहीं । किंतु कोई कोई साधन प्रसिद्ध दीखताहै। और गौण रहतेहैं, यातें ताकूं चित्तकी एकाप्रताके अभावतें ज्ञानके उत्पन्न भये पीछे विपरीतभावना रहतीहै । ताके निवारणअर्ध निदिध्यासन कर्तन्य है ॥

॥ ९७ ॥ १ उत्तम २ मध्यम औ ३ कनिष्ठमेदतैं पामर तीनप्रकारका है ॥

१ जो शास्त्रवेत्ता हुवा बी इसलोककेही भोगन-विषे आसक्त है।सो उत्तमपामर है॥ औ—

पुरुष हैं:--- १ पामर । २ विषयी । २ जिज्ञासु । ४ सुक्त ।।

१ इसलोकके निपिद्ध औ विहितमीगनविषे आसक्त जो शास्त्रसंस्काररहित पुरुष, सो पांमर कहिये हैं।

२ शास्त्रके अनुसार विषयनक्तं भोगताहुवा परलोकके अथवा इसलोकके भोगनके निमित्त जो कर्म करें सो विषयी कहियेहैं। औ—

॥ ७० ॥ जिज्ञासुका लक्षण ॥

३ ऐसा पुरुष जिज्ञासु कहियेहैं:—जा पुरुपकूं उत्तमसंस्कारतें सत्शास्त्रका श्रवण होनें ता उत्तमकूं ऐसा विवेक होनेहैं:—

(१) विषयसुख अनित्य है। जितना काल विषयसुख होवेहे तव वी कोई दुःख अवश्य रहेहें औं परिणाममें विनाशीसुख दुःखका हेतु हैं औ वर्त्तमानकालमें वी नाशके भयतें दुःखका हेतु हैं। इसरीतिसें विषयसुख दुःखतें प्रस्या हुवाहें, यातें दुःखरूप है। औ—

- २ जो अशास्त्रवेत्ता हुआ अन्यके मुखसैं श्रवण किये शास्त्रके अर्थविषे अविश्वासकरिके इसलोककेही भोगनविषे आसक्त है सो मध्यमणामर है॥ औ
- ३ जो सर्वथा शास्त्रसंस्काररहित होनेकार इसलोक-केही भोगनिषे आसक्त है, सो कनिष्ठपामर (अल्पपामर)है॥

॥ ९८ ॥ १ उत्तम २ मध्यम औ ३ कनिष्ठमेदतैं विषयी तीनप्रकारका है॥

- १ जो वैकुंठ किंवा महालोकादिककी इच्छा करिके सकाम उपासनाविषै प्रवृत्त भयाहै, सो उत्तम-विपयी है ॥ औ—
- २ जो स्वर्गलोककी इच्छाकरिके सकामकर्मविषे प्रवृत्त भयाहै। सो मध्यमविषयी है॥ श्री—
- ३ जो इसलोकगत राज्यादिभोगकी इच्छाकरिके पुण्यकर्मविषे प्रवृत्त भयाहै, सो कनिष्ठ-विषयी है॥

- (२) दुःखकी निवृत्ति लौकिकउपायतें होवें नहीं। काहेतें? जो उपाय करेहें तिनके वी सारे दुःख निवृत्त होवें नहीं औ निवृत्त हुवे वी फेरि होनेहें ॥ औ---
- (३) जितने काल शरीर है तवपर्यंत दुःखकी निवृत्ति संभवे वी नहीं । काहेतें? जो बरीर हैं सो सारे प्रन्य औ पापसें होवैंहैं ॥
- (१) मन्जष्यश्वरीर तौ मिश्रितकर्मका फल प्रसिद्ध है । औ-
- (२) देवशरीर बी मिश्रितकर्मकाही फल है ॥ जो केवलपुन्यका देवशरीर फल होवै तौ अपनैसैं अधिक अन्यदेवकी विभूति देखिके जो देवनक्षं ताप होवैहै सो नहीं हुवा-चाहिये।। सर्वदेवनमें प्रधान जो इंद्र तार्क् वी अनेक दैत्यदानवके भयजन्यदुःख शास्त्रमें कह्याहै।। जो देवशरीर केवलपुन्यकाही फल होवे तौ देवनक्रं दुःख नहीं हुवाचाहिये। यातें देवक्षरीर बी पुन्यपाप दोनोंका फल है ओ श्रुतिमैं कह्याहै:— " देवता पापरहित हैं "। ताका यह अभिप्राय है:- कर्मका अधिकार केवल मनुष्यशरीरमें है औरमैं नहीं । यातें देवशरीरमें किया जो ग्रुम अथवा अग्रुम तिनका फल देवनक होवे नहीं औ देवशरीरसें पूर्वश्रीरमें किया जो ग्रुम औ अशुभ तिनका फल तौ देवशरीरमैं बी होवैहै ॥ इसरीतिसैं देवशरीर मिश्रितकर्मका फल है ॥ औ
- (३) तिर्यक्पश्चपक्षीका शरीर वी मिश्रित-कर्मका फुल है। काहेतेंं? जो तिन्कं प्रसिद्ध दुःख है सो तौ पापका फल है औ मैथुना-दिकनका सुख है सो पुन्यका फल है ॥

॥ ९९ ॥ यामें इतना भेद है: परमेश्वरकी भक्ति दया सत्य भौ ज्ञानभादिक शुभगुणनका तौ मनुष्यमात्रक् अधिकार है। सौ वर्णाश्रमके कर्मका तौ वर्णभाश्रमवाले मनुष्यनकूंही यथायोग्य अधिकार

- (क) उदरसें जो गमन करें सो तिर्यक् किशे है।। (ख) पक्षसें गमन करें सो पक्षी किहेंगे है।।(ग) च्यारिपादसैं गमन करे सो पशु कहिये है।। (घ) कहूं पशुपक्षी वी तिर्यक्ही कहियेहैं॥ इसरीतिसें सर्वशरीर पुन्य और पापसें रचित हैं।
- (१) कोई शरीर तौ न्यूनपाप औ अधिक पुन्यतें रचित हैं। जैसें देवशरीर हैं।। अपने-अपने जो पुन्य हैं, तिनहीतें सर्वदेवनिष्पे पाप न्यून है । यातें न्यूनपापअधिकपुन्यतें रचित देवशरीर कहियेहैं। या अभिप्रायतैंही शास्त्रमें केवलपुन्यका फल देवशरीर कहाहै। यातें विरोध नहीं । जैसें बहुतबाह्मणतें ब्राह्मणब्राम कहिये है तैसें अधिकपुन्यका फल होनैतें देवशरीर केवलपुन्यका फल कहिये हैं। परंतु केवलपुन्यका फल नहीं।।
- (२) तिर्यक्षपञ्चपक्षीका श्रारीर अधिकपाप-न्युनपुन्यसें रचित है।।
- (३) जो उत्तममनुष्य हैं तिनकी देवनके समान रीति है और नीचनकी सर्पादिनके समान है ॥

इसरीतिसें सर्वशरीर पुन्यपापरचित हैं।।औ पापका फल दुःख है। यातें श्ररीर रहे तव-पर्यंत दुःखकी निवृत्ति होवै नहीं ॥

(१) सो शरीर धर्म औ अधर्मका फल है। तिनकी निवृत्तिविना शरीरकी निवृत्ति होवै नहीं । काहेतें? वर्तमानशरीर दूरि हुयेसें वी पुन्यपापतें औरशरीर होवैगा । यातें पुन्य-पापकी निवृत्तिविना दारीरकी निवृत्ति होवै नहीं ॥

है। यातें देव औ तिर्यक् पशु पक्षीकूं ऋमतें सर्व-इता भौ अञ्चतारूप हेतुते ज्ञानी भौ वालककी न्याई वर्त्तमानशरीरविषे किये शुभवशुभकर्मका अन्यजन्मविषे होता नहीं । यह शास्त्रकी मर्यादा है ॥

- (२) सो पुन्यपाप रागद्वेपके नाशविना दृरि होने नहीं । काहेतें ? वर्तमानपुन्यपापकी भोगसें निष्टत्ति हुवेसंची रागद्वेपतें औरपुण्यपाप होवेंगे यातें रागद्वेपकी निष्टत्तिविना पुन्यपाप दृरि होवें नहीं ॥
- (३) सो रागद्वेप अनुकृलज्ञान औं प्रतिकृल-ज्ञानसं होवेंहें ॥ (क) जाविंप अनुकृलज्ञान होवें ताविंप राग होवेहें । औं (ख) जाविंप प्रतिकृल-ज्ञान होवें ताविंप द्वेप होवेहें ।

यातें अनुकूलज्ञान औं प्रतिक्लज्ञानकी निश्व-चिविना रागद्वेपकी निवृत्ति होवे नहीं॥

(४) सो अनुक्लज्ञान आंप्रतिक्लज्ञान भेद्-ज्ञानसं होवह । काहत ? जा वस्तुक् अपने स्वरूपतं भिन्न जाने ताकेविंग अनुक्लज्ञान अथवा प्रति-क्लज्ञान होवह । अपने स्वरूपमें अनुक्लज्ञान आं प्रतिक्लज्ञान होवे नहीं ॥ (क) सुखके साध-नका नाम अनुक्ल है आं (ख) दुःखके साधनका नाम प्रतिक्ल है ॥

अपना स्वरूप सुखका अथवा दुः खका साधन नहीं । यद्यपि सुखरूप हैं । तथापि सुखका साधन नहीं । यातं स्वरूपसें मिन्न जो वस्तु जान्याहे ताविषे अनुक्रुलज्ञान औ प्रतिक्लुज्ञान होवेहें ॥ इसरीतिसं पदार्थन-विषे अपनेसें जो मेदज्ञान सो अनुक्रुलज्ञान औ प्रतिक्लुज्ञानका हेतु है । ता मेदर्जीनकी

॥ १००॥ अज्ञानरूप मूलके निवृत्त भये ज्ञानीकूं जीवईश्वरका भेद भा ताके अंतर्गतजीवजी-वका भेद, जीवजडका भेद, भा जङ्जडका भेद भा जडईश्वरका भेद। ये पांचभेद वास्तव प्रतीत होते नहीं। किंतु कल्पित उपाधिकृत होनेतें कल्पित प्रतीत होवेहें। तालें वाधितानुवृत्तिकरि दग्धधान्यकी न्यांई अनुकूलप्रतिकूल्जान रागद्वेप (पंचक्रेश) भी शुभा-शुभिक्तया प्रतीत होवेहे। परंतु ताका फल भाविजन्म भी सुखदु:ख होवे नहीं।

निष्टत्तिविना अनुकूलज्ञानप्रतिकृलज्ञानकी निष्टत्ति होवे नहीं ॥

(५) सो भेदज्ञान अविद्याजन्य है। काहेतें? "संपूर्णप्रपंच या ताका ज्ञान स्वरूपके अज्ञान-कालमें हैं"। यह संपूर्णवेद अरु शास्त्रका हंतोरा है। इसरीतिसें संपूर्णदुःखका हेतु स्वरूपका अज्ञान है। सो स्वरूपका अज्ञान स्वरूपका अज्ञान होतें शोचें नहीं। काहेतें? जा वस्तुका अज्ञान होतें सो ताके ज्ञानसें दृरि होवेंहै। जैसें रज्जुका अज्ञान रज्जुके ज्ञानसें दृरि होवेंहैं। औरसें नहीं। यातें स्वरूपका ज्ञानही अज्ञानकी निष्टत्तिद्वारा दुःखकी निष्टत्तिका हेतु है। आ-

स्वरूपज्ञानसं ब्रह्मकी प्राप्ति होवहै सो ब्रह्म नित्य हे आ आनन्दस्वरूप हे । दुःखसंबंधसं रहित हे । यातं स्वरूपज्ञानसं नित्य औ दुःखके संबंधसं रहित जो ब्रह्मस्वरूप आनंद ताकी प्राप्ति वी होवहै ॥

इसरीतिसें दुःखकी निवृत्ति औं परमानंदकी प्राप्तिका हेतु स्वरूपज्ञान है । यातें स्वरूप जाननेक्षं योग्य है ॥

ऐसा जाके विवेक होते सो जिंझीसु कहियेहैं।।

४ स्थ्लस्स्मकारणगरीरतें भिन्न जो अपना स्वरूप ताका बहारूपकरिके अपरोक्षज्ञान जाकूं होवे सो मुक्त कहियेहैं॥

इसरीतिसें चारिप्रकारके पुरुप हैं ।। तिनविषे

- ॥ १०१ ॥ १ उत्तम २ मध्यम ३ कनिष्ठमेदतैं जिज्ञास तीनप्रकारका है:—
- १ तीत्रजिज्ञासायान् हुया चारिसाधन अथवा मंद्रशेधकरि संपन उत्तमजिज्ञास है ॥ औ
- २ मंदजिज्ञासाकरिके वेदांतश्रवणविषे प्रवृत्त होवे सो मध्यमजिकासु है ॥
- ३ मंदजिज्ञासाकरिके निष्कामकर्मउपासनाविषे प्रकृत होवे सो फनिप्रजिज्ञास है॥

॥ ७१ ॥ ग्रंथमें जिज्ञासुकी प्रवृत्ति होवै-है । मुक्तादिक तीनकी नहीं ॥

१-२ पामर औ विषयीकुं तौ यद्यपि विषयसुखमें ही अलंबुद्धि है औ किसी विषयीकुं परमसुखकी इच्छा वी होवे तब वी ताके जो उपाय नहीं हैं। तिनमें उपायबुद्धिकरिके प्रदृत्त होवेहें। काहेतें १ उपायका ज्ञान सत्संग औ सत्आक्षके अवणतें होवेहें सो ताके हैं नहीं। यातें पामर औ विषयीकी सुखप्राप्तिके. निमित्त ग्रंथमें प्रदृत्ति होवे नहीं। दुःखकी निष्टृत्तिके निमित्त वी दोनों अन्यउपायनमें प्रदृत्त होवेहें। ताके निमित्त वी ग्रंथमें प्रदृत्ति होवे नहीं। यातें विषयी औ पामरकी ग्रंथमें प्रदृत्ति होवे नहीं।

३ तथापि जिज्ञासु जो पुरुप है ताई विषयसुखसैं अलंबुद्धि होवे नहीं। किंतु परम-सुखकी ताई इच्छा है औ दुःखकी अत्यंत-करिके निवृत्तिकी इच्छा है। सो "परम-सुखकी प्राप्ति औ दुःखकी अत्यंतिवृत्ति ज्ञानसैं विना होवे नहीं" ऐसा जाई सत्संगसैं विवेक है ताकी ग्रंथमैं प्रश्चित बनैहै ॥ औ—

४ मुक्तकी प्रवृत्ति वी होवै नहीं। काहेतें ? ज्ञानवान् मुक्त कहियेहें। सो ज्ञानी कृतकृत्य है। ताक़्ं कछ कर्तव्य नहीं। यह वार्ता अंगि प्रतिपादन करेंगे।। औं लीलाकारिके मुक्त प्रवृत्त होवै तो वी मुक्तकं ग्रंथमें प्रवृत्तिसें कोई प्रयोजन सिद्ध होवै नहीं। यातें मुक्तके निमित्त वी ग्रंथ नहीं।।

॥ १०२ ॥ यह वार्ता आगे पंचमतरंगमें २७५ के अंकविषे कहियेगी ॥ याके उपरि जो पामर औ विषयीकूं विषयमुखमें अञ्जुद्धि कही है ताका अर्थ संतोष नहीं । काहेतें ? विषयमुखके भोगकूं अग्निविष डारे घृतकी न्याई अधिक भोगकी इच्छारूप तृष्णाका वर्द्धक होनैतें ताका अर्थ संतोष नहीं । किंतु " विषयमुखसें विरुक्षण नियनिरतिशयआंत्ममुख बी है " इस ज्ञानके अभावतें सेखसिक्कि मनोरथकी न्याई

इसरीतिसैं मोक्षकी इच्छावान् अधिकारी वनैहै ॥ ११ ॥

॥ ७२ ॥ ॥ विषयमंडन (२) ॥ ७२–७६॥

अंक ३९–४४ गत पूर्वपक्षका उत्तर ॥ दोहा–

साक्षी ब्रह्मस्वरूप इक, नहीं भेदको गंध॥ रागद्रेष मतिके धरम,

तामें मानत अंध ॥ १२॥

टीकाः-पूर्व कह्या जो " जीव रागादिक-क्लेशसहित है औ ब्रह्म क्लेशरहित है । यातें जीवब्रह्मकी एकता ग्रंथका विषय वनै नहीं"।।

यह वार्ता यद्यपि सत्य है तथापि रागद्रेपरहित जो साक्षी है ताकी 'ब्रह्मसैं एकता वनैहै ॥ और—

जो पूर्व कह्या "कत्तीभोक्तासै भिन्न साक्षी वंध्यापुत्रके समान असत् है" ॥

सो बनै नहीं । काहेतें १ कत्तीभोक्ता जो संसारी ताके विशेषभागका नाम साक्षी है ॥ जो साक्षीका निषेध करें तो संसारीके विशेषभागका निषेध होनैतें कर्ताभोक्ता जो संसारी ताकाही निषेध होवैगा ॥

एँकेही चैतन्यकेविषे साक्षीभावकी अंत:-मनोरथमात्र भाविविषयसुखिवषे कृतार्थताकी बुद्धि उक्त अलंबुद्धिशब्दका अर्थ है।

॥ १०३ ॥ एकही अंतःकरण विवेकीकी दृष्टिसें चेतनका उपाधि है औं अविवेकीकी दृष्टिसें विशे-षण है। यातें एकही चेतन विवेकीकूं साक्षीरूप मा-सताहे औं अविवेकीकूं जीवरूप मासताहे। यह वार्ता बाठबोधिविषे हमनें स्पष्ट छिखीहै॥ करण उपाधि है औ कर्त्तामोक्तापनैका विशेषण है।।

विशेषणसहित विशिष्ट कहियेहै।। उपाधिवाला उपहित कहिये है।।

जो वस्तु जितने देशमें आप होवे, उस देशमें स्थितवस्तु जं जनावे औ आप पृथक् रहे। सो उपाधि कहियेहैं। जैसें नैयायिकमतमें कर्णगोलकवृत्ति आकाश स्त्रोच्न कहियेहैं। सो कर्णगोलक श्रोत्रकी उपाधि है। काहेतें हैं सो कर्णगोलक जितने देशमें आप है। उतने देशमें स्थित आकाशक्तं श्रोत्ररूपकरिके जनावेहें औ आप पृथक् रहेंहैं। यातें कर्णगोलक श्रोत्रकी उपाधि है।

तैसें अंतःकरण वी जितने देशमें आप है उतने देशमें स्थित चेतनकं साक्षीसंज्ञा-करिके जनावेहैं । आप पृथक् रहेहें । यातें अंतःकरण साक्षीकी उपाधि है।

यातें यह अर्थ सिद्ध हुनाः-अंतः फेरेंणविषे वृत्ति जो चेतनमात्र सो साक्ष्ती किस्येहैं।

।। ७३ ।। अपनैसहित वस्तुक्तं जो जनावै सो विशेषण कहियेहैं।

जैसें " कुंडलबाला पुरुप आयाहै " । या स्थानमें पुरुपका कुंडल विशेषण है । काहेतें ? अपनैसहित पुरुपका आगमन कुंडल जनावेंहै । यातें विशेषण है ॥ " नीलरूपवान् घटकुं में देखूंहूं " या स्थानमें घी नीलरूप घटका विशेषण है ॥

॥ १०४ ॥ इहां इस साक्षीके लक्षणकी पद-फृति (परीक्षा ) है:— तेसें अंतःकरण वी कर्ताभोक्ता जो जीवचेतन ताका विशेषण है। काहेतें अंतः-करणसहित चेतनक्तं कर्ताभोक्तारूपकरिके अंतःकरण जनावेहै। यातें संसारीका अंतः-करण विशेषण है।।

यातें यह सिद्ध हुवाः—अंतः करणविषे कृति चेतन औ अंतः करण संसारी कहियेहै । या अर्थकुं विस्तारसें अंगि कहेंगे ॥

11 ७४ ।। रागद्रेपादिक छेश संसारीविषे हैं, औ साक्षीविषे नहीं । संसारीका बी जो विशेषण अंतः करण है ताकेविषे हैं औ विशेर्ष्यं जो चैतन्य ताकेविषे नहीं। काहेतें ? संसारीविषे विशेष्य जो चैतन्यभाग ताका साक्षीसें भेद नहीं। काहेतें ?

१ एकही चैतन्य अंतः करणसहित संसारी है। औ---

२ अंतः करणभाव त्यागिके साक्षी कि हिये हैं।
यातें साक्षीका औं संसारीके विशेष्यभागका
भेद नहीं। जो विशेष्यभागमें छेश अंगीकार करें
तब साक्षीमें बी अंगीकार करने हो वेंगे।। औ
"साक्षी सर्वछेशरहित है"। यह चेदका
सिद्धांत है। यातें संसारीके विशेष्यभागमें
छेश नहीं। किंतु विशेषणमात्र अंतः करणमें हैं।
इस अभिगायतें दोहेके नृतीयपादमें रागछेष
धुद्धिके धर्म कहे औ जीवके नहीं कहे।।

इसरीतिसें अंतः फरणविशिष्टकी न्राप्तरें एकता नहीं बी बने । परंतु अंतः फरणउपहित

३ नेतनगात्र सी महा बी है । सी अंतःपारणिये गृत्ति नहीं ॥

याँतें ऊपर लिख्या साधीका छक्षण निद्धीं है ॥ ॥१०५॥ यह अर्थ चतुर्थतरंगगत २०१-२०२ के अंकथि तथा पष्टतरंगियों की फिरियेगा ॥

॥ १०६ ॥ जायेः भाश्रित होयवेः विशेषण रहे सो चिश्रेष्यभाग किंहेयेंहे ॥

१ अंतःकरण तो आप बी है। परंतु सो ताके-विषे गृत्ति कहिये पर्त्तनेवाला नहीं ॥

२. चेतन तो चिदाभास बी है । सो चेतनमात्र नहीं ॥ वि. ६

जो साक्षी ताकी ब्रह्मसे एकता वनेहै ॥ और ॥ ७५ ॥ जो पूर्व कह्याः-" साक्षी नाना हैं औ ब्रह्म एक है, यातें नाना-साक्षीकी एकब्रह्मसैं एकता बनै नहीं । औ जो व्यापक एकवझतें साक्षीका अभेद अंगीकार करोगे तौ साक्षी बी सर्वश्चरीरमैं व्यापक एकही होवैगा । यातें सर्वशरीरके सुखदुःख भान इवेचाहिये " ॥

सो शंका बनै नहीं । काहेतें ? यदापि ईश्वरसाक्षी एक है औ जीवसाक्षी नाना हैं औ परिच्छिन हैं। तौ वी व्यापकव्रह्मसैं भिन्न नहीं ।। जैसें घटाकाश नाना हैं औ परिच्छित्र हैं तौ बी महाकाशसें मित्र नहीं । किंतु महाकाशरूपही घटाकाश हैं ॥ तैसें नाना जो परिच्छित्रसाक्षी सो वी ब्रह्मरूपही है।। और-

॥ ७६ ॥ जो पूर्व कह्याः-'' सुखदुःख अंतःकरणकी वृत्तिके विषय नहीं "।।

सो असंगत है । काहेतें ? यद्यपि सुख-दुःख साक्षीभास्य है सो साक्षी नाना हैं। तथापि जब अंतःकरणका परिणाम सुखरूप वा दुःखरूप होवै ताही समय अंतःकरणकी ज्ञानरूप वृत्ति सुखदुःखक्ं विषय करनैवाली होवैहै ॥ ता वृत्तिमें आरूढ साक्षी तिनकूं प्रकाशैंहैं ॥

इसरीतिसें ग्रंथकारोंने सुखदुःख साक्षीके विषय कहेंहैं । वृत्तिविना केवलसाक्षीके विषय नहीं ।। या स्थानमैं-

यह रहस्य है:-जैसें आकाशमें घटाकाश

॥ १०७॥ जैसें कोरे कागजपर स्याही लगायके ताके मध्य श्वेतअक्षर धन्या होवै तिस अक्षरका औ कोरे-कागजका जैसा कथनमात्र भेद है । तैसा साक्षीका भौ शुद्धचेतन्यका मेद है । जैसे स्याहीरूप उपाधिकी दृष्टिविना अक्षरनाम नहीं । किंतु वह कोरा कागजही है । तैसें अंत:करणरूप उपाधिकी दृष्टिविना साक्षी-

नाम औ जलका आनयनरूप जो कार्य प्रतीत होनेहैं सो घटरूप उपाधिकी दृष्टिसं प्रतीत होवेहैं। घटरूप उपाधिकी दृष्टिविना घटाकाश नाम औ जलका आनयनरूप कार्य प्रतीत होने नहीं । किंतु आकाशमात्रही प्रतीत होने । यातैं घटाकाश महाकाशरूप है।।

तैसें चेतनविषे साक्षी नाम औ धर्मसहित अंतःकरणका प्रकाशरूप कार्य अंतःकरणरूप उपाधिकी दृष्टिसें प्रतीत होवैहै । औ अंतः-करणरूप उपाधिकी दृष्टिविना औ धर्मसहित अंतःकरणका प्रकाशरूप कार्य प्रतीत होवै नहीं । किंतु चैतन्यमात्र ब्रह्मही प्रतीत होने । यातें साक्षी ब्रह्मरूप है ॥

या अभिप्रायतें दोहेके प्रथमपादमें साक्षी एक कह्या। काहेतें ? उपाधिकी दृष्टिविना साक्षीमें नानापना औ परिच्छिनभाव प्रतीत होवै नहीं।

सो साक्षी जीवपदका लक्ष्य है। यह वार्चा अँगि कहैंगे ॥

इसरीतिसें जीवब्रह्मकी एकता यंथका विषय वनैहै ॥ १२ ॥

॥७७॥ प्रयोजनमंडन (३)॥७७–९२॥ ॥ अंक ४५ गत पूर्वपक्षका उत्तर ॥ ।।अथ कैंर्रिअध्यासनिरूपणं ७७-८४

॥ कवित्व ॥

सजातीयज्ञान संसकार-तैं अध्यास होत।

नाम नहीं । किंतु वह शुद्धचैतन्यही है ॥

॥ १०८ ॥ यह वात्ती आगे चतुर्थतरंगगत २०१-२०२ के अंकविषै तथा षष्ट्रतरंगगत३४१ के अंकविषे कहियेगी ॥

॥ १०९॥ अज्ञानकतस्थ्रस्यम्प्रपंचरूप जो भ्रम सो कार्यभध्यास है।।

सत्यज्ञानजन्य संसकार-को न नेम है।। दोषको न हेतुता अध्यासविषे देखियत । पटविषे हेतु जैसे तुरी तंतु वेम है।। आतमा दिजाति संख पीत सिता कटु भारे। सीपमें विरागी रूप देखे बिन प्रेम है।। नभ नील रूपवान भासत कटाह तंब्र । जिनके न कोउ पित्त प्रभृति अछेम हैं ॥ १३ ॥

टीका:-पूर्व कह्या जो " गंध सत्य है ताकी ज्ञानसें निष्टत्ति होवै नहीं औ मिथ्या-वस्तुकी ज्ञानसैं निवृत्ति होवैंहै ।। आत्मामैं मिथ्याबंधकी सामग्री है नहीं । यातें बंध सत्य है, ताकी ज्ञानसें निष्टत्ति होने नहीं "॥

सो वार्त्ता बनै नहीं । काहेतें ? बंध मिथ्या है, ताकी ज्ञानसें निवृत्ति बनेहै औ-॥ ७८ ॥ अंक ४७-४८ गत पूर्वपक्षका उत्तर ॥ ७८–८२ ॥

पूर्व कह्या जो "सत्यवस्तुका ज्ञान संस्कारद्वारा अध्यासका हेतु है । जैसें सत्य-सर्पेका ज्ञान संस्कारद्वारा सर्पअध्यासका हेतु है। तैसें सत्यबंध होवे तो सत्यबंधका ज्ञान होने । सो सिद्धांतमें अनात्मवस्तु कोई सत्य है नहीं। यातैं सत्यवस्तुका ज्ञान जो संस्कारद्वारा अध्यास-<sup>।</sup>

की सामग्री ताका अभाव होनैतें वंध अध्यास नहीं। किंतु सत्य है "॥

(१ सत्यवस्तुजन्य ज्ञानके संस्कारका खंडन )

सो शंका बनै नहीं। काहेतें ? अध्यास-विषे संस्कारद्वारा सत्यवस्तुका ज्ञान नहीं। किंतु वस्तुका ज्ञान हेतु है। सो वस्तु सत्य होवे अथवा मिथ्या होवे । जो सत्यवस्तुका ज्ञानही अध्यासविषे हेतु होवै तौ जा पुरुपनें सत्यछुहारेका वृक्ष देख्याहोवै औ वाजीगरका बनाया मिथ्या-छुहारेका दृक्ष बहुतवार देख्याहोते बाजीगरसें ऐसा सुन्याहोने जो " यह छुहारेका द्रक्ष है " औ खजूरका द्रक्ष कदें देंख्या सुन्या होने नहीं। ताई, खजूरका वृक्ष देखिके छुहारेका अध्यास होवेहै सो नहीं हुवाचाहिये । काहेतें ? सत्यछुहारेका ताकूं ज्ञान है नहीं ।। औ हमारी रीतिसैं तौ वाजीगरका देख्या जो मिथ्याछुहारा ताका ज्ञान है । यातें अध्यास बनैहे । यातें सजातीय वस्तुके ज्ञानजन्य संस्कारही अध्यासके हेतु हैं ॥

सो संस्कारका जनक ज्ञान औ ताका विषय मिथ्या होवै अथवा सत्य होवै । संस्कार-द्वारा ज्ञान हेतु है ॥ औ-

" ज्ञानजन्य संस्कार हेतु है "। या कहनैमैं अर्थका मेद नहीं। एकही अर्थ है। काहेतें ? " सं-स्कारद्वारा ज्ञान हेतु है'' याका अर्थ यह है:–ज्ञान संस्कारका हेतु है औ संस्कार अध्यासका हेतु है । यातें संस्कारद्वारा ज्ञानक्तं हेतुता कहनैतें वी ज्ञानजन्य संस्कारकूंही अध्यासिवषे हेतुता सिद्ध होवैहै ॥ औ-

॥७९॥ (सिद्धांती:-) केवलवस्तुके ज्ञानकृंही अध्यासिवेषे हेतु कहैं तौ बनै नहीं । काहेतें ? यह नियम है:— "जो हेतु होने सो कार्यसें अन्यनहितपूर्वकालमें होनेहें"। जैसें घटका हेतु दंड है सो घटसें अन्यनहितपूर्वकालमें होनेहें तैसें जो अध्यासका हेतु ज्ञान अंगीकार करें सो वी अध्यासतें अन्यनहितपूर्वकालमें चाहिये!!

१ (पूर्वपक्षीः - ) सो बनै नहीं। काहेतें १ जा पुरुषकूं सर्पका ज्ञान होने ताकूं ज्ञानसें महिने पीछे वी रज्जुनिंपे सर्पका अध्यास होनेहैं। सो नहीं हुवाचाहिये। काहेतें १ जो रज्जुमें सर्पअध्यासका हेतु सर्पका ज्ञान है ताका नाग्न होय गया। यातें अन्यवहितपूर्वकालमें है नहीं। यद्यपि पूर्वकालमें तो है तथापि अन्यवहितपूर्वकालमें है नहीं।

(१)अंतरायरहितका नाम अञ्चवहित है औ-

(२)अंतरायसहितका नाम व्यवहित है।। औ

२ जो ऐसे कहैं:-कार्यतें पूर्वकालमें चाहिये । व्यवहितपूर्वकालमें होवे अथवा अन्यवहितपूर्वकालमें होने ॥ औ "कार्यतें अञ्यवहितपूर्वकालमैंही हेतु होवैहै "। ऐसा नियम अंगीकार करें तौ " विहितकर्म स्वर्गप्राप्तिका हेत है औ निषिद्धकर्म नरकप्राप्तिका हेतु है"। यह शास्त्रकी वार्चा अप्रमाण होय जावेगी। काहेतें? कासिकवाचिकमानसिकयाका नाम कर्म है। सो क्रिया अनुष्ठानकालसें अनंतरही होय जावैहै औ स्वर्गनरक कालांतरमें होवैहैं। यातैं स्वर्गनरकप्राप्तिके अन्यवहितपूर्वकालमें विहितकर्म औ निपिद्धकर्म है नहीं ।। जैसें व्यवहितपूर्वकालके ग्रुभकर्म औ अग्रुभकर्म स्वर्ग-प्राप्ति औ नरकप्राप्तिके हेतु हैं। तैसें "व्यवहित-पूर्वकालमें जो सर्पका ज्ञान सो वी रञ्जुमें सर्पेअध्यासका हेत है"।।

१-२ (सिद्धांती:-) सो वाक्ती बनै नहीं । इसरीतिर काहेतें ? जैसें नष्टज्ञान औ नष्टकर्मतें अध्यास औ है ॥ औ---

स्वर्गनरककी प्राप्ति अंगीकार करी । तैसें मृतकुलाल औ नष्टदंडसें वी घट हुवाचाहिय ।
काहेतें ? जैसें रज्जुमें सर्पअध्यासतें व्यवहितपूर्वकालमें सर्पका ज्ञान है औ स्वर्गनरककी प्राप्तितें
व्यवहितपूर्वकालमें ग्रुमअग्रुमकर्म हैं। तैसें घटतें
व्यवहितपूर्वकालमें नष्टदंड औ मृतकुलाल वी
हैं। तिनतें वी घट हुवाचाहिये सो होवे नहीं।
यातें व्यवहितपूर्वकालमें जो वस्तु होवे सो हेतु
नहीं। किंतु अव्यवहितपूर्वकालमें जो वस्तु होवे
सोई हेतु होवेहै।। औ-

शुभअशुभकर्म वी कालांतरभावी जो स्वर्ग-नरककी प्राप्ति ताके हेतु नहीं किंतु शुभकर्म तौ अपनैतें अन्यवहित उत्तरकालमें धर्मकी उत्पत्ति करेहैं । अशुभकर्म अधर्मकी उत्पत्ति करेहैं सो धर्मअधर्म अंतःकरणविषे रहेहें । तिनतें कालांतरमें स्वर्ग औ नरककी प्राप्ति होवे-है । तासें अनंतर धर्मअधर्मका नाश होवेहै । इस अभिप्रायसेंही शास्त्रमें शुभकर्म औ अशुभकर्म अपूर्वद्वारा फलके हेतु कहेहें । साक्षात् नहीं ।।

अपूर्व नाम धर्मअधर्मका है औ अह्छ वी तिनक्तं कहेंहें औ पुन्यपाप वी तिनक्तं ही कहेंहें औ पुन्यपाप वी तिनक्तं ही कहेंहें औ कहूं धर्मअधर्मकी जनक जो ग्रुमअग्रुम-क्रिया है। ताक्तं वी धर्मअधर्म कहेंहें।। जैसें कोई ग्रुमक्रिया करता होने ताक्तं लोक ऐसा कहेंहें:-" यह धर्म करेहें" औ अग्रुमक्रिया करनेवालेकं ऐसा कहेंहें:-"यह अधर्म करेहे"।। सो ग्रुमअग्रुमक्रियाका नाम धर्मअधर्म नहीं। किंतु ग्रुमअग्रुमक्रियाका चर्मअधर्मकी जनक है। यातें क्रियाकं धर्मअधर्म कहेंहें ॥ जैसें आग्रुका वर्धक जो छत है ताक्तं शास्त्रमें आग्रुका

इसरीतिसें अन्यवहितपूर्वकालमें हेतु होवे-है ॥ ओ---

।। ८० ॥ रज्जुमें सर्पअध्यासतें अन्यवहित पूर्वकालमें सर्पका ज्ञान है नहीं यातें सर्पका ज्ञान रज्जुमें सर्पअध्यासका हेत नहीं । किंत सर्पज्ञानजन्य संस्कारही रज्जुमैं सर्पअध्यासका हेत है ॥ तैसें सीपीमें रूपअध्यासका हेत रूप-ज्ञानजन्यसंस्कार है ॥ इसरीतिसैं सारे संस्कारही अध्यासके हेत हैं ॥ औ-

वस्तुका ज्ञान संस्कारका हेतु है ॥ जैसें शुभअशुभकर्मजन्य धर्मअधर्म अंतःकरणमें रहै-हैं तैसें वस्तुके ज्ञानजन्य संस्कार वी अंतः-करणमें रहेहैं।।

जा पुरुष्क्रं पूर्व सर्पका ज्ञान नहीं हुवा ताके वी औरवस्तुके ज्ञानजन्यसंस्कार तौ हैं। परंतु रच्छुमें सर्पका अध्यास होवे नहीं ॥ जा वस्तुका अध्यास होवै । ताके सजातीयवस्तुके ज्ञानका संस्कार अध्यासका हेतु है। विजातीयके ज्ञानके संस्कार हेतु नहीं।। सर्पके सजातीय सर्प होवेहै । और नहीं । सर्पका जाकं पूर्वज्ञान नहीं । अन्यवस्तुका ज्ञान है । ताकूं सजातीयवस्तुके ज्ञानजन्य संस्कार नहीं। यातें रज्जुमैं सर्पका अध्यास होवे नहीं ॥

सूक्ष्मअवस्थाका नाम संस्कार है।।

इस रीविसैं अध्यासतें पूर्व जो सजातीय-वस्तुका ज्ञान ताके संस्कार अध्यासके हेत हैं।। औ—

''सत्यवस्तुके ज्ञानके संस्कारही अध्यासके हेत हैं। मिथ्यावस्तुके ज्ञानके नहीं" यह नियम नहीं ।। यह वार्चा छुहारेके दृष्टांतसें प्रतिपादन करीहै। यातें मिथ्यावस्तुके ज्ञानजन्यसंस्कार-बी अध्यासके हेतु हैं।।

॥ ८१ ॥ सो बंधके अध्यासविषे बी

ज्ञान ताके समसमयमें सृष्टि कहिये पदार्थ (विषय) की उत्पत्तिं ताका वाद किहिये कथन जा पक्षमें । ३१७-३२९ के अंकि विषे प्रतिपादन करेंगे ॥

वनैहै । काहेतें ? जो अहंकारसें आदिलेके अनात्मवस्तु औ ताका ज्ञान वंध कहियेहैं।।

" सो अनात्मवस्तु रज्जुके सर्पकी न्याई जव प्रतीत होवै तबही है औ प्रतीत नहीं होवे तब नहीं"। यह हमारा वेदसंमतसिद्धांत है॥ इस कारणतैंही सुषुप्तिविषे सर्वप्रपंचका अभाव प्रतिपादन किया है। सुपुप्तिमैं कोई पदार्थ प्रतीत होवै नहीं । यातैं सर्वप्रपंचका सुषुप्तिमें लय् होवैहै इसका नाम शास्त्रमें दाष्ट्रसृष्टिवींद् कहेहैं ॥ या अर्थकं अींगे प्रतिपादन करेंगे ॥

इसरीतिसैं अनंतअहंकारादिक औ तिनके ज्ञान उत्पन्न होवेहै औ लय होवेहै । अहंकारा-दिक औ तिस्के ज्ञानकी साथही उत्पत्तिलय होवैंहै । जब अहंकारादिकनकी प्रतीतिकी उत्पत्ति होवै तव अहंकारादिकनकी उत्पत्ति होवैहै औ अतीतिका लय होवै तव अहंकारादिकनका लय होर्वेहै । अहंकारादिक औ तिनके ज्ञानका नाम अध्यास है । यह वार्त्ता अनिर्वचनीय ख्यातिके प्रतिपादनमें कहैंगे ॥ यद्यपि अहंकार साक्षीभास्य है। यह वार्त्ता विषयप्रति-पादनमें कहीहै। यातैं अहंकारकी प्रतीति साक्षी-रूप है। ताकी उत्पत्ति औ लय वनै नहीं। तथापि अहंकारका वी वृत्तिसैंही प्रकाश करेहै । साक्षात् नहीं । ता वृत्तिकी उत्पत्तिलय होवेहें । यातें अहंकारकी प्रतीतिकी उत्पत्तिलय कहियेहै ॥

इसरीतिसैं उत्तर उत्तर अहंकारादिक औ तिन के ज्ञानकी जो उत्पत्ति ताके हेतु पूर्वपूर्व मिथ्या अहंकारादिकनके ज्ञानजन्यसंस्कार वनेहैं ॥ और ॥ ८२ ॥ जो ऐसैं कहैं:--''उत्तर उत्तर-अहंकारादिकनके अध्यासविषै ॥ ११०॥ दृष्टि कहिये अविद्याकी वृत्तिरूप कियाहै तापक्षकूं शास्त्रमें दृष्टिसृष्टिवाद कहतेहैं॥ ॥ १११ ॥ या अर्थकूं आगे पष्टतर्गगत

पूर्वपूर्वअध्यासके संस्कार हेतु वनैहैं। तथापि प्रथम उत्पन्न जो अहंकार औ ताका ज्ञान ताके हेतु संस्कार वनै नहीं । काहेतें ? जो ताके पूर्व औरअहंकार उत्पन्न हुवा होवे तौ ताके ज्ञानके संस्कारवी होनें ! सो प्रथमअहंकारसें पूर्व और अहंकार हुना नहीं ॥ तैसें " सर्वनस्तुके प्रथमअध्यासके हेत्र संस्कार वनै नहीं''।।

यह शंका वी सिद्धांतके अज्ञानसें होवेहै। काहेतें १ यह वेटांतका सिद्धांत है:-एक ब्रह्म औ ईश्वर । जीव । अविद्या औ अविद्याका चैतन्यसैं संवंध औ अनादि वस्तुका भेद। यह षद्वस्त स्वरूपसैं अनादि हैं।। जा वस्तुकी <del>धैर्त्योस</del> होवै नहीं सो वस्त स्वरूपसैं

॥ ११२ ॥ १ ब्रह्म अविद्याका अधिष्ठान है। यातें ताकी अविद्या (मूलप्रकृति ) तें उत्पत्ति संभवे नहीं । औ ईश्वरजीवआदिककी सिद्धि तौ ब्रह्मविना होवै नहीं। यातें तिन चारीतें ब्रह्मकी उत्पत्ति संभवे नहीं । यातैं ब्रह्म अनादि है ॥

२ ब्रह्म निर्विकार है यातैं तिसतें अविद्याकी उत्पत्ति नहीं भौ ईश्वरभादिक चारीकी सिद्धि तौ अविद्याकी सिद्धिके आधीन है। यातैं तिनतें अविद्याकी उत्पत्ति संभवे नहीं तातें अविद्या अनादि है॥

३-४ केवलबहातें वा केवलमायातें वा परस्परतें वा खिसिद्धिके आधीनमेदतें जीवईश्वरकी उत्पत्ति संमवै नहीं औ अविद्याचेतनके संवंधकी सिद्धिसें ईश्वरजीवकी सिद्धि है। सो संबंध आप दी अनादि है। तिसतें तिनकी उत्पत्ति नहीं। तातें ईश्वरजीव वी अनादि हैं॥

५ नहा भौ अविद्या अनादि है । यातें तिनका तादास्यसंबंध वी अनादि है तिनतें तिसकी उत्पत्ति नहीं । औ ईश्वरआदिक तीनकी सिद्धि तौ संबंधकी सिद्धिके आधीन है। यातें तिनतें तिसकी उत्पत्ति नहीं । अविद्या औ चेतनका संबंध अनावि है॥

अनादि कहियेहैं ॥ इन पदकी उत्पत्ति होते नहीं । यातें खरूपसें अनादि हैं ॥ औ-

अहंकारादिकनकी तौ श्रुतिमैं उत्पत्ति कही-है। यातैं खरूपसें अनादि यद्यपि अहंकारा-तथापि प्रवाहरूपतें सर्ववस्त दिक नहीं अनादि हैं ।। सर्ववस्तुका प्रवाह दूरि होवे नहीं॥ अनादिकालमें ऐसा समय कोई पूर्व हुवा नहीं। जा समय कोई घट होवे नहीं। यातें घटका प्रवाह अनादि है। इसरीतिसें सर्ववस्तका प्रवाह अनादि है । प्रलयकालमें वी सुपुप्तिकी न्यांई सर्ववस्तु संस्काररूप होयके रहेहैं ॥

यातें प्रपंचका प्रवाह अनादि होनैतें प्रपंच र्अंनादि कहियेहै। ऐसा जाकूं ज्ञान नहीं है। तौ आत्माश्रयदोष होवैगा । यातें इन पांच वस्तुनकी आपआपतें वी उत्पत्ति नहीं || जातें इन पांच वस्तुनकी उत्पत्ति नहीं । यातैं तिन पांचवस्तानका परस्परभेद है। ताकी वी उत्पत्ति वनै नहीं॥

इसरीतिसैं इन षट्वस्तुनकी उत्पत्ति नहीं । यातैं ये स्वरूपसें अनादि हैं॥ तिनमें---

- (१) ब्रह्म त्रिकालअवाध्य है। यति अनादि-अनंत है ॥ औ---
- (२) अविद्याखादिक पांच ज्ञानसे वाधकुं पावते-हैं। यातैं अनादिसांत है॥

॥ ११३ ॥ प्रपंच अनादि है। यातें वहकाल-स्थायि होनैतें सत्य होवैगा ? । या शंकाका---

यह समाधान है:-जैसैं रज्ज़में सर्वका भ्रम होवैहै औ खप्न होवैहै। सो घटी प्रहर दोप्रहर चारिप्रहरपर्यंत पूर्वसिद्ध औ अनादिसिद्ध प्रतीत होवै-है। किंवा सपीदिश्रम वर्षपर्यंत वी रहेहै। ती बी रञ्जुके भी जाप्रतके ज्ञान हुये ताका त्रिकालसभाव-निश्चयरूप वाध होषेहै । यातें मिध्या है ॥ तैसें प्रपंच वी आरोपदशाविषे अनादिसिद्ध भासताहै। तौ बी अधिष्ठानके ज्ञान हुये याका अभावनिश्चयरूप वाघ होवेहै । यातें प्रपंच मिथ्या है । ६ इन पांचों वस्तुकी आपही आपतें उत्पत्ति माने । याहीतें प्रवाहरूपसें अनादिसांत किहेथेहै ॥

ताक् यह शंका होवेहै:-"जो प्रथमअध्यासके हेतु संस्कार वर्न नहीं "।। ओ सिद्धांतमें किसी अहंकारादिक वस्तुका अध्यास सर्वेसं प्रथम है नहीं किंतु अपनेसें पूर्वपूर्वअध्यासतें संपूर्ण उत्तर हैं, यातें शंका वर्न नहीं।।

इसरीतिसें सजातीयके पूर्व ज्ञानजन्य संस्कारसें अहंकारादिक वंधका अध्यास वर्नेहें। यह प्रथमपादका अर्थ है।। और—

॥ ८३ अंक ४९ गत पूर्वपक्षका उत्तर ॥ ८३-८४ ॥

( २ प्रमेयदोपका खंडन )

जो पूर्व कह्याः—" तीनप्रकारका दोप अध्यासका हेतु है औं वंधके अध्यासमें कोई वी दोप वन नहीं, यातें वंध सत्य है"

सो शंका वने नहीं । काहेतं? जो दोपतं विना अध्यास होवं नहीं तो अध्यासका हेतु दोप होवे । जैसें तुरी तंतु वेम पटके हेतु हैं । तुरी तंतु वेम होवें तो पट होवं औ नहीं होवें तो पट होवे नहीं, तैसें दोप अध्यासके हेतु नहीं । काहेतंं? सादश्यदोपविना आत्मामें जातिका अध्यास होवेंहैं ॥

नाहाणत्वसें आदिलेक जो जाति हैं सो स्थूलशरीरका धर्म है । आत्माका आँ स्क्म-शरीरका धर्म नहीं । काहेतं? औरशरीरक्रं प्राप्त होवे तब आत्मा औं स्क्मशरीर तो जो पूर्वश्रीरमें हैं सोई रहेहैं आँ जाति और बी होवेहैं । यह नियम नहीं:—'' जो पूर्व शरीरमें जाति हैं सोई उत्तर शरीरमें होवेहें ''।।

आत्माका अथवा म्रह्मशरीरका धर्म जाति होवे तो उत्तर शरीरविष आरजाति नहीं हुईचाहिये। यातें आत्माका आ स्हमशरीरका धर्म जाति नहीं। किंतु स्थूलशरीरका धर्म है।। ओ "में दिजाति हूं"। इसरीतिसं बाद्यणत्व क्षत्रियत्व वश्यत्वजातिका आत्मामें भान होवेहें। यातें आत्मामें जातिका अध्यास है।। जैसें रज्जुमें सर्प परमार्थसं नहीं है आ भान होवेहे, यातें रज्जुमें सर्पका अध्यास है। तैसें आत्मामें जाति नहीं है ओ भान होवेहे। यातें आत्मामें जातिका अध्यास है। औ—

आत्माके साथ जातिका सादश्य नहीं है। दोप काहेतं?

- १ आत्मा च्यापक है औ जाति परि-च्छित्र है।।
- २ आत्मा प्रत्यक् है औं जाति पराक् है ॥ ३ आत्मा विषयी है औं जाति विषय है ॥ इसरीतिंसं आत्मामं विरोधीजातिका वी अध्यास होवह ।

द्विजाति नाम त्रिवर्णका है।।

जैसें आत्माविषे सादश्यतें विना जातिका अध्यास होवेंदें तैसें सादश्यविना अहंकारा-दिक वंधका अध्यास वी आत्मामें वनेहै ॥

साद्य दोप अध्यासका हेतु नहीं ॥ जो साद्ययदोप अध्यासका हेतु होवे तौ

- १ आत्मामें जातिका अध्यास नहीं हुवा-चाहिये। औ—
- २ ग्रंखेंमें पीतताका अध्यास नहीं हुवा-चाहिये ॥ औ—

तातें प्रमेयदोप अध्यासका हेतु है यह आशंका मनमें ल्यायके दूसरा शंखमें पीतताके अध्यासका दृष्टांत दियाहै ॥

<sup>॥</sup> ११४ ॥ न्यायमतमें '' नित्य एक औ तातें प्रमेयदोप अनेकधर्मी (व्यक्ति) निवषे अनुगतधर्म जाति कहियेहैं'' ताका भा आत्माका सादस्यरूप प्रमेयदोप मनमें स्यायके मनताहै। यातें आत्मविष जातिका अध्यास हावेहै। दृष्टांत दियाहै॥

३ भिसरीमैं कड़ताका अध्यास नहीं हुवा-चाहिये।

काहेतें?

इवेतता औ पीतताका विरोध है । साद्द्रय नहीं ॥ तैसें मधुरता औ कद्धताका विरोध है । साद्द्रय नहीं । यातें अधिष्ठानमें मिथ्यावस्तुका साद्द्रय दोष अध्यासका हेतु नहीं ॥

॥८४॥ (३ प्रमातादोषका खंडन )

तैसें प्रमाताका लोभभयादिक दोप वी अध्यासका हेतु नहीं। काहेतेंंं जो लोभरहित वैराग्यवान् पुरुष है ताक्तंं वी सीपीमें रूपेका अध्यास होवेहें सो नहीं हुवाचाहिये। यातें प्रमाताका दोप वी अध्यासका हेतु नहीं॥ औ—

( ६ प्रमाणदोषका खंडन )

प्रमाणका दोप वी अध्यासका हेतु नहीं। काहेतेंं? सर्वपुरुपनक्तं रूपरहित जो आकाश है सो नीलरूपवाला प्रतीत होवेंहे औ कटाहके तथा तंबुके आकार प्रतीत होवेंहें। यातें सर्वक्तं

११५॥ नन्तु शंखमें पीतताका अध्यास नहीं।
 किंतु कामलदोषयुक्त नेत्रमें स्थित पीतरंग शंखमें
 चिपटताहै। तातें शंख पीत भासताहै। यह शंका मई।

तहां कहें हैं:-शैसें घटविषे मढ्या जो खर्ण सो खर्णकारकूं औ अन्यपुरुपनकूं दीखताहै । तैसें शंखका पीतरंग आपहीकूं दीखताहै अन्योंकूं नहीं । यातें सो रंग नेत्रसें निकसिके शंखमें चिपट्या नहीं किंतु भ्रमरूप है ॥

नन् । जैसें आकाशमें उड्या जो पक्षी सो जाके नेत्रके समीप होयके गयाहै ताकूं तो दूरिदेश-पर्यंत दीखताहै अन्योंकूं नहीं । तैसें यह पीतरंग वी जाके नेत्रसें निकसिके शंखमें गयाहै ताहीकू दिखताहै । अन्योंकूं नहीं । यातें सो पीत्रंग सस्य है । यह शंका मई ।

तहां कहेंहैं:—आकाशमें उड्या जो पक्षी सो जाकी दृष्टिके समीपसें गयाहै । सो पुरुष अंगुलिनिर्दे-

आकाशमें नीलरूपका कटाहका तथा तंबृका अध्यास है। औं सर्वके नेत्ररूप प्रमाणमें दोष कहना बनै नहीं। यातें प्रमाणका दोप अध्यास-का हेतु नहीं।

विचारसागरे

आकारामें नीलादिकनका जो अध्यास है ताकेविप एक प्रमाणदोपकाही अभाव नहीं है। किंतु 'सैंविदोपनका अभाव है। साहरूप भी नहीं औ प्रमाताका दोप वी नहीं। जैसें सर्व-दोपके अभावतें वी आकारामें नीलादिकनका अध्यास होवेहैं। तैसें आत्माविप वी वंधका अध्यास दोपविनाही वनेहैं। यातें "दोपके अभावतें वंध अध्यासरूप नहीं। यह शंकावने नहीं। काहेतें? सर्वदोपका अभाव बी है तौ वी आकारामें नीलादिकनका अध्यास सर्वपुरुपनकं होवेहें। यातें दोप अध्यासका हेतु नहीं।।

कवित्वके चतुर्थपादका यह अर्थ है:-जिनके कोई पित्त प्रभृति कहिये पित्तसैं आदिलेके अक्षेम कहिये दोप नहीं है। तिनक्रं वी आकाश

शकरिके दिखळावें तो अन्यपुरुषकूं बी दीखताहै । तैसें शंखका पीतरंग अंगुलिके निर्देश किये बी अन्यपुरुषकूं दीखता नहीं । यातें सो सत्य नहीं किंतु भ्रमरूप है ॥

इंसरीतिसें शंखमें पीतताका अध्यास साहस्य-दोषिवना होनेहैं। तथापि यह दृष्टांत उक्तशंकासमा-धानरूप विवादसें सिद्ध है। प्रसक्ष सिद्धवस्तुविप विवाद होने नहीं। यह आशंका मनमें स्यायके यह तीसरा मिसरीमें कटुताके अध्यासका दृष्टांत कहाहै।

॥ ११६ ॥ १ आकाशमें नीलादिकनेका जो अघ्यास है, तामें सर्वपुरुषनके नेत्रमें तिमिरादिक दोषके अभावतें प्रमाणदोषका अभाव है। औ—

२ नीलादिकनका अरु आकासका सादश्य नहीं । यातें प्रमेखदोपका वी सभाच है औ.—

३ किसीकूँ आकाशके नीछरंगका औं आकाश जैसें कटाहका औं आकाश जैसें तंबूका लोभ वी नहीं, यातें ममातादोषका वी असाव है॥ नीलरूपवान औ कटाहाकार औ तंबके आकार भासेहै. यातैं प्रमाणदोप अध्यासका हेतु नहीं ॥ क्षेम नाम क्रशलका है, ताका विरोधी जो प्रमाणदोप, सो अक्षेम कहियेहै।

ज्ञानका साधन जो इंद्रिय सो प्रमाण कहियेहैं।

इसरीतिसें दोर्पें अध्यासके हेतु नहीं, यातें

॥ ११७॥ याका यह अभिप्राय है:-सर्वदोष होवें तो अध्यास होवे, यह नियम नहीं किंतु कोई दोप होवे तो अध्यास होवेहै ॥ यद्यपि इहां आकाशविषे नीलादिकनके अध्यासमें सर्वदोषनका अमाव प्रतिपादन कियाहै, यातें कोई वी दोष अध्यासका हेतु नहीं, तथापि जहां कोई दोष नहीं तहां अविद्याही दोप है । सर्वथादोषका अभाव होवे तौ अध्यास होवै नहीं । याहीतैं श्रीमधुसूदनस्वामीनै अद्वैतसिद्धिमें दोषजन्यता भ्रमका रुक्षण कह्याहै । इहां सर्वदोषनके अभावतैं जो अध्यासका निरूपण किया है सो प्रौढीवाद है। प्रौढि कहिये अपनी उत्कृष्टताके लिये जो बाद कहिये कथन है सो मोढिवाद है ॥ यामैं

कोई द्वेतवादी शंका करेहे कि:- विवादका विषय जो जगत् सो मिथ्या नहीं। काहेतें ? अधिष्ठानके समानसत्तावाले दोषकरि अजन्य होनैतें । जो जो अधिष्टानके समानसत्तावाले दोषकरि अजन्य हैं सो सो मिथ्या नहीं । जो अधिष्टानके समानसत्तावार्ले दोषकरि अजन्य नहीं किंतु तैसे दोषकरि जन्य है, सो वस्तु मिथ्या नहीं ऐसें नहीं । किंतु मिथ्या है जैसें रज्जुसर्पादिक हैं ॥ इस व्यतिरेकिअनुमानकरि जगत्के अध्यासका अभाव है॥

सो शंका वने नहीं । काहेतें ? जो ज्यावहारिक रज्जुआदिक कल्पित सपीदिकनके अधिष्ठान होतें तो तिस द्रष्टांतकरिके उक्त अनुमानकी सिद्धि होवै ॥ विचारकरि देखिये तौ सपीदिकनका अधिष्ठान रज्जु-भादि उपहितचेतन है वा वृत्तिउपहितचेतन है । वार्ती चतुर्थतरंगविषे अनिर्वचनीयस्यातिके यह वि. ७

वंधके अध्यासमैं दोपकी अपेक्षा नहीं। औ-

संक्षेपञारीरकमें वंधके अध्यासमय "दीप वी प्रतिपादन किये हैं। विस्तारके भयसें हमनें नहीं लिखे औं अध्यासके हेतु जो दोप होवें तौ दोप निरूपण करते, सो दोप अध्यासके हेत नहीं हैं, यातें ची दोपका निरूपण नहीं किया ॥ १३॥

निरूपणमें कहियेगी । यातैं तिस चेतनकी परमार्थ सत्ताके होनेतें ताके समानसत्तावाले दोषके दर्षातमें बी अभाव है ॥

किंवा मुख्यसिद्धांत ( दृष्टिसृष्टिवाद ) मैं तौ सर्वकार्यकी प्रातिभासिकसत्ता होनैकरि दष्टांत रज्जु-सर्पादि औ दार्धीत जगत्की विलक्षणताके अभावतें एकही चेतन रज्जुसपीदिकका औ घटादिकनका अधिष्टान है। यातें बी अधिष्ठानकी समसत्तावाले दोषका अभाव है। यातैं सर्वअध्यासनकं अधिष्ठानतैं विषमसत्तावाले दोषकार जन्यता है

इसरीतिसैं हेत्द्ष्टांतके अभावतें उक्तव्यतिरेकि अनुमानकी असिद्धि है, तातैं प्रपंच सत्य नहीं। किंत मिध्याही है ॥

॥ ११८ ॥ यहां यह अध्यासके हेतु दोषका कथन है:---

१ अंत:करणदेशगत अज्ञानकी विक्षेपहेतुशक्तिमें स्थित जो शुभाशुभक्तर्मके संस्काररूप अदृष्ट, सो प्रमातादीप है ॥ औ-

२ चेतन्विषे अन्यप्रमाणके अभावतें अपना स्वरूपही प्रमाण है । तामैं स्थित जो अविद्या, सो प्रमाणदोष है ॥ औ-

३ चेतनमें निरपेक्षआंतरता है औ प्रपंचमें सापेक्ष आंतरता है अरु चेतनमें पारमार्थिकवस्तता है भौ प्रपंचमें अनिर्वचनीयवस्तुता है। यातें आंतरता-करि औ वस्तुताकरि चेतनमैं प्रपंचका सादश्य है। सो प्रमेयदोष है।।

इसरीतिसें संक्षेपशारीरकादिग्रंधनमें अध्यासके कारणरूप दोष प्रतिपादन कियेहैं ॥

॥ अथ कैरिण अध्यासनिरूपणं ॥ ॥ ८५-९२ ॥

॥८५॥ अंक ५० गत पूर्वपक्षका उत्तर ॥ ८५-८६ ॥ (५ अधिष्ठानके विशेषरूपसैं अज्ञानका

खंडन )

॥ दोहा ॥ चित् सामान्य प्रकाशतें, नहीं नसे अज्ञान । लंहे प्रकाश सुषुप्तिमें, चेतनतें अज्ञान ॥ १४॥

टीका:-पूर्व कह्या जो ''विशेषरूपसें अज्ञानवस्तुसे अध्यास होवेहे औ आत्मा स्वयं-प्रकाश है, ताकेविषे अज्ञान वनै नहीं। काहेतें? तमका औ प्रकाशका परस्पर विरोध है। यातैं जैसें अत्यंतप्रकाशमें स्थित रज्ज़में सर्पका अध्यास होवे नहीं । तैसें स्वयंप्रकाशआत्मामें वैधका अध्यास वनै नहीं "

सो शंका बी बनै नहीं। काहेतैं। यचपि तथापि प्रकाशरूप आत्मा विरोधी आत्माका स्वरूपप्रकाश अज्ञातका

॥ ११८ ॥ प्रपंचका कारण जो अधिष्ठानके विशेषरूपका अज्ञान है, ताका जो अध्यास सो कारणअध्यास कहियेहै ॥ थचपि प्रपंचके अध्यासका है औ अज्ञानके कारण अज्ञान अध्यासका कारण अन्य कोई नहीं है, याँतें अज्ञानका अध्यास नने नहीं । तथापि दीपककी न्याई औ सांख्याभिमत स्वप्रकाशभाव्याकी न्यांई भी नैयायिकअभिमत-भेदकी न्याई अज्ञान स्वपरका निर्वाहक है। यातीं ताका अध्यास बनेट्टै ॥

नहीं। जो आत्मस्त्ररूपप्रकाश अज्ञानका विरोधी होवै तौ सुषुप्तिमें प्रकाशरूप आत्माविषे अज्ञान प्रतीत होवेहै सो नहीं हुवाचाहिये ।।

घोरनिद्रासें जाग्या जो पुरुष है ताकूं ऐसा ज्ञान होवेहै:-''में सुखसें सोया औ कल बी नहीं जानताहुवा " या ज्ञानका सुख औ अज्ञान विषय है, सो सुख औ अज्ञानका जो जागृतमें ज्ञान है सो प्रत्यक्षरूप नहीं । काहेतें ? जा ज्ञानका विषय सन्धुख होवे सो ज्ञान प्रत्यक्ष-रूप होवेंहै औ जागृतकालमें सख अज्ञान है नहीं । यातैं जागृतमें सुख औअज्ञान-का ज्ञान प्रत्यक्षरूप नहीं किंतु स्मृतिरूप है। सी स्मृति अज्ञातवस्तुकी होवै नहीं ज्ञातवस्तुकी होवेहै, यातें सुपुप्तिमें सुख औ अज्ञानका ज्ञान है ॥ सो सुपुप्तिका ज्ञान अंतः-करण औ इंद्रियजन्य तो है नहीं। काहेतें ? सुपुप्तिमें अंतःकरण औं इंद्रियका अभाव है। यातें सुपुप्तिमें आत्मस्वरूपही ज्ञान है॥ ज्ञान औ प्रकाशका एकही अर्थ है 📙

इसरीतिसें सप्तिमें आत्मा प्रकाशरूप है, ता प्रकाशरूप आत्मासें स्वरूपसुख औ अज्ञान-की प्रतीति होवेहै, जो आत्मस्वरूपप्रकाश् अज्ञानका विरोधी होवे तो सुषुप्तिमें अज्ञानकी प्रतीति नहीं हुईचाहिये। याते आत्मा प्रकाश-रूप तौ है परंतु आत्माका स्वरूप

॥ १२०॥ जैसें अंधकार आकाशआदिकचारि-भूतनके गुण शब्द स्पर्शरस भौ गंधकूं भावरण करता नहीं। किंतु तेजके गुणरूपकूंही आवरण करता है, यातें अंधकार तेजके सामान्यस्वरूपके आश्रित होयके रहता है भी ताहीकं विषय करेहै ( दांपे है)। यातें सामान्य तेज अंधकारका विरोधी नहीं ! तैसे अज्ञान बी चेतनके सामान्यप्रकाशके आश्रित होयके रहता है भी ताहीकूं विषय करेहै । यातें सामान्य चेतन अज्ञानका विरोधि नहीं॥

अज्ञानका विरोधी नहीं । उलटा आत्माका खरूपप्रकाश अज्ञानका साधक है ॥

इस अभिप्रायतेंही वेदांतशास्त्रमें कह्याहै:—
"सामान्यचैतन्य अज्ञानका विरोधी नहीं" किंतु
विशेपचेतन्यही अज्ञानका विरोधी है। व्यापक
जो चैतन्य है सो सामान्यचैतन्य कहियेहैं
औं द्वतिमें स्थित जो चैतन्य सो विद्रोपचैतन्य कहियेहैं ॥ जैसें काष्टमें स्थित जो
सामान्यअग्नि है, सो अंधकारका विरोधी
नहीं औं मथनसें प्रगट किया जो अग्नि है, सो
वत्तीमें स्थित होयके अंधकारका विरोधी है।
तैसें व्यापक चैतन्य अज्ञानका विरोधी नहीं वी
है। परंतु वेदांतके विचारसें अंतःकरणकी जो
व्रक्षाकारद्यति हुईहै, ताकेविंप स्थित चैतन्य
अज्ञानका विरोधी है।।

इसरीतिसें केवलचैतन्य अज्ञानका विरोधी नहीं । किंत—

- १ वृत्तिंसंहित चैतन्य अज्ञानका विरोधी है ?
- २ अथवा चैतन्यसहित वृत्ति अज्ञानकी विरोधी है ?
- १ प्रथम पक्षमें तो अज्ञानके नाशका हेतु चैतन्य है औ वृत्ति सहायक है ॥
- २ दूसरे पक्षमें अज्ञानके नाशका हेतु वृत्ति है औ चैतन्य सहायक है ॥

यह अवच्छेदवादकी रीति है ॥ औ आभासवादमें तौ सामान्यवैतन्यकी न्यांई विशेपवैतन्य वी अज्ञानका विरोधी नहीं ।

॥ १२१ ॥ अवच्छेदवादमें दृत्तिसहित चतन्य वा चतन्यसहितदृत्ति विद्योपचैतन्य ( कल्पितविद्येप-चैतन्य) कहियहै, सो अज्ञानका विरोधी है ॥ दोनूंमैं उत्तरपक्ष श्रेष्ठ है । काहेतें ! दृत्तिकूंही आवरणभंगकी हेतु होनैतें ॥

॥ १२२ ॥ पूर्व कहाथा कि-सूर्यविषे अंधकारकी न्याई स्वप्रकाशरूप भाषाविषे अज्ञान संभवे नहीं। किंतु ष्टित्तसहित आभास अथवा आभाससहित ष्टित अज्ञानका विरोधी है ॥

इसरीतिसें प्रकाशरूप चैतन्य अज्ञानका विरोधी नहीं, यातें चैतन्यके औंश्रित अज्ञान है, ता अज्ञानसें आष्ट्रत जो आत्मा ताकेविषे वंधका अध्यास चनेहें ॥ और—

॥ ८॥ पूर्व कह्या जो "सामान्यरूपतें ज्ञात औ विशेपरूपतें अज्ञातवस्तुमें अध्यास होवेहैं औ आत्मामें सामान्यविशेपमाव है नहीं। यातें निर्विशेपआत्मा ज्ञात औ अज्ञात बने नहीं। ताकेविषे अध्यासका असंभव है"॥

सो वार्ता बी यन नहीं । काहेतें ? "आत्मा है" यह सर्वक्तं प्रतीति होवेहे ॥ आत्मा नाम अपने खरूपका है ॥ "में नहीं हूं" यह किसीकं प्रतीति होवे नहीं, किंतु "में हूं" यह प्रतीति सर्वकं होवेहे । यातें सत्रूपकरिके आत्मा सर्वकं भान होवेहे औ "चैतन्य आनंद व्यापक नित्यग्रुद्ध नित्यग्रुक्तरूप आत्मा है" यह सर्वकं प्रतीति होवे नहीं । यातें चैतन्य आनंद व्यापक नित्यग्रुद्ध नित्यग्रुक्तरूपतें आत्मा अज्ञात है औ सत्रूपकरिके ज्ञात है । यह वार्ता अनुभवसिद्ध है । सो अनुभवसिद्धवार्ता ग्रुक्तिसें दृरि होवे नहीं ॥

 १ सर्वेक् प्रतीत जो होवेहै आत्माका सत्-रूप सो तौ सामान्यरूप है। औ—
 २ केवलज्ञानीक् जो प्रतीत होत्रे चेतन-आनंदादिक सो चिद्योषरूप है॥

सो शंका यने नहीं । काहेतें ? सूर्यादिक ज्योति महातेजका विशेषरूप है सामान्य नहीं औ आत्माका स्वरूप तौ सामान्यप्रकाश है, यातें सो अज्ञानका विरोधी नहीं । तातें देष्टांत (सूर्य) औ सिद्धांत (चेतन) की विषमताकरि उक्तशंकाका अवकाश नहीं ॥

१ जो अधिककालमें अधिकदेशमें होवे सो सामान्यरूप कहियेहै ॥ औ— २ न्यूनदेशमें न्यूनकालमें होवे सो विद्योष-रूप कहियेहैं।।

यद्यपि आत्माका सहपही चेतनआनंदा-दिक है, यातैं सतकी न्यांई चेतनआनंदादिक सर्वत्रव्यापक है ।। सत्की अपेक्षातें चेतनआनंदा-दिकनकूं न्यूनदेशमें औ चेतनआनंदादिकन-की अपेक्षातें सत्रूपकं अधिकदेशमें कहना बनै नहीं । यातें सत्रूप आत्माका सामान्यअंश है औ चेतनआनंदादिक वि-द्योषअंदा हैं।यह कहना वी बनै नहीं ॥ तथापि सत्की प्रतीति सर्वकूं अविद्याकालमें वी होवेहै औ " चेतनआनंदरूप आत्मा है " यह प्रतीति सर्वेक्टं अविद्याकालमें होवे नहीं । केवलज्ञानीकंही होवैहै ।। अविद्याकालमैं चेतन आनंद ग्रुक्तता शुद्धता वी है । परंतु प्रतीति होवे<sub>,</sub> नहीं । यातें अनहुयेके समान है इस अभिप्रायतैंः—

आनदादिक न्यूनकालपृत्ति कहियेहै । औ-

२ सत्रूप अधिककालवृत्ति कहियेहै ॥ इसरीतिसैं सत्रूपका औ चेतनआनंदा-दिकनका सामान्यविशेषभाव नहीं वी है। परंतु अल्पकाल औ अधिककालमैं प्रतीति होनैतें सामान्यविशेषभावकी न्यांई या कारणतैं---

- १ आत्माका सत्रूप सामान्यअंश कहियेहैं। औ-
  - २ चेतनआनंदादिक विद्योषअंदा कहिये-∙है । औ—

आत्मा निर्विशेष है या सिद्धांतकी ची हानि नहीं ॥ जो आत्मामैं सामान्य-

है" या सिद्धांतकी हानि होवै ॥ सो सामान्य-विशेषभाव अंगीकार किया नहीं । अविद्यासें सामान्यविशेषकी न्यांई होवेहै, यातैं सामान्यविशेषभाव कहेहैं।

इसरीतिसैं सत्यरूपकरिके ज्ञात औ चेतन आनंद नित्यग्रद्ध नित्यम्रक्त ब्रह्मरूपकरिके अज्ञातआत्माविषे वंधका अध्यास वनैहै । अध्यासरूप वंधकी ज्ञानसें निवृत्ति वी वनेहैं। यातें ग्रंथका प्रयोजन संभवेहे ॥ और-

॥८७॥अंक ५१-५८ गत पूर्वपक्षका उत्तर

#### 11 20-37 11

(पूर्वपक्षी:-)पूर्व कह्या जो " निपिद्धकाम्य-कर्मको त्यागकरिके नित्यनैमित्तिक प्रायश्रित कर्म करै। यातैं निपिद्धकर्मके अभावतैं नीचलोककुं प्राप्त होवै नहीं औ काम्यकर्मके अभावतें उत्तम-लोककुं प्राप्त होवै नहीं औं नित्यनैमित्तिक<sup>-</sup> कर्मके नहीं करनैतें जो पाप होवे. तिनके करनैतें होवे नहीं औ इस जन्मविप अथवा अन्यजन्मविषे पूर्व करे जो पाप हैं, तिनका साधारण औँ असाधारणप्रायश्चित्तसैं नाश होवैहै ॥ औ पूर्व करे जो काम्यकर्म हैं तिनके फलकी इच्छाके अभावतें मुमुक्षुक्ं तिनका फल होवै नहीं । यातें मुमुक्षुक् ज्ञानसें विनाही जन्मका अभावरूप मोक्ष होबैहै"॥

(सिद्धांती:-)सो वनै नहीं।काहेतैं?नित्य-नैमित्तिककर्मका वी खर्गरूप फल है। यह वार्चा भाष्यकारने युक्ति औ प्रमाणसैं प्रतिपादन करीहै, यातैं नित्यनैमित्तिककर्मसें उत्तमलोकक्रं प्राप्त होवैगा । जन्मका अभाव वनै नहीं ॥ औ निल्यनैमित्तिककर्मका जो फल अंगीकार नहीं करै तौ नित्यनैमित्तिककर्मका बोधक जो वेद है सो निष्फल होवैगा। काहेतैं? जो नित्यनैमित्तिक · विशेषभाव अंगीकार करें तौ " निर्विशेषआत्मा कर्मके नहीं करनेतें पाप होने तौ ता पापकी

अनुत्पत्ति तिनका फल वनै, सो नित्य-नैमिचिककर्मके नहीं करनेतें पाप होवे नहीं। काहेतें ? जो नित्यनैमित्तिक कर्मका नहीं करना सो अभावरूप है औं पाप भावरूप हैं। अभावसैं भावकी उत्पत्ति होने नहीं । यांतें ''नित्यनैमित्तिक कर्मके नहीं करनैतें होवेहै" यह कहना वने नहीं ॥ नित्यनैमित्तिककर्मके नहीं करनैतें पापकी उत्पत्ति अंगीकार करें तो "अभावतें भावकी उत्पत्ति होवै नहीं " यह दूसरे अध्यायमें भगवान्ने कहाहै तासे विरोध होवेगा । यातें नित्यनेमित्तिककर्मके अभावतें भावरूप पापकी उत्पत्ति वनै नहीं ॥ इसरीतिसं नित्यनैमित्तिक-कर्मका पापकी अनुत्पत्ति फल नहीं। किंतु नित्यनैमित्तिक कर्मसैं विना वी पापकी अन्-त्पत्ति सिद्ध है। यातें नित्यनैमित्तिककर्मका जो खर्गरूप फल अंगीकार नहीं कैरं तो कर्म निष्फल होवैंगे औं निष्फल जो नित्यनैमित्तिक कर्म हैं, तिनका बोधक वेद वी निष्फल होवैगा । यातैं नित्यनैमित्तिककर्मसं वी स्वर्गफल होवेहै ॥ औ-

।। ८८ ॥ पूर्व क्ला जो ''जन्मांतरके जो काम्यकर्म हैं तिनका इच्छाके अभावतें फल होने नहीं ।।"

सो वार्ता वी वने नहीं । काहेतें ? कर्मरूपी वीजसें दो अंकुर उत्पन्न होवेहें ॥ एक तो वासना औ दूसरा अदृष्ट ॥ धर्मअधर्मका नाम अदृष्ट है ॥ ग्रुमकर्मसें तो ग्रुमवासना औ धर्मरूप अंकुर होवेहें औ अग्रुमकर्मसें अग्रुम-वासना औ अधर्मरूप अंकुर होवेहें ॥ ग्रुमवासनासें तो आगे ग्रुमकर्ममें प्रवृत्ति होवेहें औ धर्मसें सुखका मोग होवेहें इसरीतिसें अग्रुमवासनासें अग्रुमकर्ममें प्रवृत्ति होवेहें औ अधर्मसें दुःखकां

भोग होवेहैं ॥ इसरीतिसें वासनारूप औ अदृष्ट- रूप अंकुर कर्मरूपी बीजसें होवेहैं तिनविषे-

१ ''वासनारूप अंकुरका तो उपायसें नाश होवेहें " औ-

२ ''अदृष्टरूप अंकुरका फलकी उत्पत्तिसें विना किसीप्रकारसें वी नाश होवे नहीं"। यह शास्त्रका निर्णय है।।

१ अशुभकर्मसें उत्पन्न हुवा जो अशुभ-वासनारूप अंकुर है, ताका तौ सत्संग-आदिक उपायतें नाश होवेहे ॥ औ-

२ शुभकर्मसें उत्पन्न जो हुई शुभवासना ताका कुसंग आदिकन्तें नाश होवेहैं॥

शास्त्रमं जितना पुरुपार्थ कहा है तासें प्रवृत्ति-की हेतु जो वासना ताका ही नाश होवेहैं। यातें पुरुपार्थ वी सफल है औ मोगका हेतु जो अदृष्ट ताका नाश होवें नहीं। यातें "फल दिये विना कर्मकी निवृत्ति होवें नहीं" यह वार्त्ता जो शास्त्रमं कही है तासें वी विरोध नहीं।। इसरीतिसं अज्ञानीकं फलमोगविना कर्मकी निवृत्ति वनें नहीं।। औ—

ज्ञानीकं तो भोगसें विना बी कर्मकी नियत्ति वनेहें। काहेतें? कर्म ओ कर्ता तथा फल परमार्थसें तो हैं नहीं। किंतु अविद्यासें कल्पित हैं।। ता अविद्याका ज्ञान विरोधी है। यातें अविद्याकल्पित जो कर्मादिक हैं तिनका बी ज्ञानसें नाश होवेहें।। जैसें स्वप्तविष निद्रासें जो पदार्थ प्रतीत होवेहें। तिनका जाग्रत्विष निद्राकी निवृत्तिसें अभाव होवेहें। तेसें अविद्यारूप निद्रासें प्रतीत जो होवेहें कर्म कर्ता फल तिनका बी ज्ञानदशारूप जाग्रतिषे अविद्याकी निवृत्तितें अभाव होवेहें। औ ज्ञान विना अभाव होवे नहीं।। औ—

सुखका भोग होवेहै इसरीतिसे अशुभवासनासें १ इच्छाके अभावतें जो कर्मका फलभोग अशुभकर्ममें प्रवृत्ति होवेहै औ अधर्मसें दुःखकां होवे नहीं तो ईश्वरका संकल्प मिथ्या होवेगा ॥ काहेतें ? "फलमोगविना अज्ञानीके कर्मकी निष्टत्ति होवे नहीं" यह ईश्वरका संकल्प है। जो इच्छाके अभावतें करे कर्मका फल होवें नहीं तौ ईश्वरका संकल्प मिध्याही होवेगा औ "सत्यसंकल्प ईश्वर है" यह वार्ता आसमें प्रसिद्ध है। यातें "इच्छाके अभावतें पूर्व करे काम्यकर्मका फल होवें नहीं" यह वार्ता विरुद्ध है।

र जो इच्छाके अभावतेंही काम्यकर्मफल नहीं होने तो अधुमकर्मका फल किसीक्ं बी नहीं हुवाचाहिये । काहेतें १ अधुमकर्मका फल दु:ख है ताकी किसीक्ं बी इच्छा है नहीं । यातें ज्ञानविना कर्मके फलका अभाव होने नहीं ॥ और—

।। ८९ ।। जो पूर्व कह्या "जैसें कर्मकें अनुष्ठानकालमें जो इच्छारहित पुरुप है ताकूं कर्मका फल वेदांतमतमें अंगीकार नहीं कऱ्या। तैसें कर्मके अनुष्ठानसें अनंतर बी जो पुरुपकी इच्छा द्रि होयजावें तौ कर्मका फल होने नहीं"।।

सो वार्सा वी वेदांतमतक् नहीं जानिके कहीहै। काहेतें १ फलकी इच्छासहित जो कर्म करें अथवा फलकी इच्छारहित जो कर्म करेंहें तिनक्ं कर्मका फलमोग तो निश्चय होवेहै। परंतु इच्छारहित कर्मसें अंतःकरण ग्रुद्ध होवेहै औ इच्छासहित जो कर्म करेंहें ताक्ं केवल मोग तो होवेहै। परंतु अंतःकरण ग्रुद्ध होवे नहीं।।

१ " जो इच्छारहित कर्म करनैतै शुद्ध अंतः-करण होयके श्रवणतै ज्ञान होय जावै ।

॥ १२३ ॥ भोग प्रायश्चित्त श्री ज्ञान इन तीनसें कर्मकी निवृत्ति होवेहै । याका चतुर्थकारण नहीं ॥

१ तिनमें प्रारम्धकर्मकी भोगसे निवृत्ति होवे है ॥ भो- ताक्रं तौ कर्मका फल होवे नहीं" औ२ "जाने कर्म तौ फलकी इच्छारहित कियेहैं। परंतु श्रवणके अभावतें अथवा
किसी अन्यनिमित्ततें ज्ञान होवे नहीं।
ताक्रं तौ इच्छारहित कर्मके फलका भोग
दूरि होवे नहीं" यह वेदांतका सिद्धांत है
यातें ज्ञानसैं विना कर्मका फलमोग दूरि
होवे नहीं।। और—

॥ ९० ॥ पूर्व कह्या जो 'प्रायिश्वत्तें संपूर्ण अशुभकर्मका नाश होवेहैं "। सो वार्त्ता बी बनें नहीं । काहेतें १ अनंतकल्पके जो अशुभकर्म हैं तिनका एक जन्मविषे प्रायिश्वत वने नहीं औ गंगास्नान औ ईश्वरका नामउचारणसें आदि लेके सर्वपापके नाशक जो साधारणप्रायिश्वत कहेंहैं सो बी ज्ञानकेही साधन हैं। यातें सर्वपापका नाश होवेहैं ॥ और-

॥९१॥ पूर्व कह्या जो नित्यनैमित्तिककर्मके करनैतें जो क्रेश होवैहै सो पूर्वसंचित निषिद्ध- कर्मका फल है। यातें संचितनिषिद्धकर्मका फल और होवैनहीं॥

सो वार्ता बी बनै नहीं । काहेतें? अनंतप्रकारके संचित्तनिषद्ध जो कर्म हैं तिनका फल बी अनंतप्रकारका दुःख है। केवल-कर्मके अनुष्ठानका क्षेशही तिनका फल बनै नहीं ।। और

॥ ९२ ॥ पूर्व कच्चा जो "संपूर्ण संचित काम्यकर्मतें एकही शरीर होवैहें"

२ कियमाणकर्मकी प्रायश्चित्तस्य औ ज्ञानसे बी निवृत्ति होवेहै । सी--

३ संचितकर्मकी किंचित्निवृत्ति साधारण-प्रायश्वित्तसें होवेहै । संपूर्णनिवृत्ति सानसें होवेहै ।।

सो वार्ती थी यनै नहीं। काहेर्ते १ संचित-काम्यकर्म अनंत हैं, तिनका एकजन्मविषे भोग यनै नहीं॥ ऑ—

एकपुरुपक् एककालमें नानाशरीरसें जो भोग कहा। सो वी सिद्धयोगीविना औरकूं वन नहीं औं "सिद्धयोगीक् वी और तो संपूर्ण सामर्थ्य होवहै। परंतु ज्ञानविना मोक्ष तो होवं नहीं " यह वेदका सिद्धांत है।

इसरीतिसें काम्यकर्म अं निपिद्धकर्मक्ं त्या-गिके जो केवलनित्यनिमित्तकर्कम अज्ञानी करं ताक्ं नित्यनिमित्तिककर्मका फल भोगनेके वास्ते। औ पूर्व जो शुभअशुभकर्म करेंहें तिनका फल भोगनेके वास्ते अनंतश्ररीर होवंगे। मोध होने नहीं। यातें ज्ञानद्वारा वंघकी निष्टत्ति ग्रंथका प्रयोजन वनेंहे।। जैसें स्वमविंप जो मिध्या-पदार्थ प्रतीत होवंहें तिनकी जाग्रतिना निष्टत्ति होवं नहीं तैसें वंघ वी मिथ्या प्रतीत होवंह ताकी वी ज्ञानरूप जाग्रतिना निष्टत्ति होवं नहीं।। ॥ ९३॥ संबंधमंडन (४)॥
॥ ग्रंथका आरंभ वनेंहे॥
इसरीतिसें ग्रंथके अधिकारी विषय प्रयोजन
संभवेंहें औं अधिकारी आदिकनके संभवतें संबंध
सी संभवेंहें, यातें ग्रंथका आरंभ वनेंहें॥

।। दोहा ।।

दादू दीनदयाल जू,

सत सुख परमप्रकाश ।।

जामें मतिकी गति नहीं,

सोई निश्रलदास ।। १५॥

इति श्रीविचारसागरे अनुबंधविशेषनिरूपणं नाम दितीयस्तरंगः

समाप्तः ॥ २ ॥



# ॥ श्रीविचारसागर ॥

॥ तृतीयस्तरंगः ॥ ३ ॥

॥ अथ श्रीगुरुशिष्यलक्षण ॥ ९४-९६ ॥ औ

# ॥ गुरुभक्तिफलप्रकारनिरूपणं ॥ ९७-१०८ ॥

॥ ९४ ॥ ग्रंथारंभकी प्रतिज्ञा ॥

॥ दोहा ॥
पेख च्यारि अनुबंधयुत,
पढे सुनै यह ग्रंथ ॥
ज्ञानसहित गुरुसें जु नर,
छहे मोछको पंथ ॥ १॥

टीकाः चारिअनुवंधसहित ग्रंथक् जानिके ज्ञानसहित गुरुसे जो पुरुष पढ़े अथवा एकाग्र-चित्तकरिके सुनै सो पुरुष मोक्षका पंथ जो ज्ञान है ताक् प्राप्त होने ॥ १॥

॥ दोहा ॥
अनयासिह मित भूमिमें,
जीनें चिमन आबाद ॥
वेहै इहि कारन कहतहूं,
गुरू-सिष्य-संवाद ॥ २॥
टीकाः-गुरुशिष्यके संवादसें अर्थ निरूपण

करनैतें श्रोताक् नोध सुखसें होनेहें इस कार-णतें गुरुशिष्यके संवादसें ग्रंथका आरंभ करियेहै।। २।।

॥ ९५॥ अथ श्रीगुरुलक्षण॥
॥ चौपाई॥
वेदअर्थकूं भले पिछाने।
आतम ब्रह्मरूप इक जाने॥
भेद पंचकी बुद्धि नसावे।
अद्ध्य अमल ब्रह्म दरसावे॥३॥
भव मिथ्या मृगतृषा समाना।
अनुलव इम भाखत नहीं आना॥
सो गुरु दे अद्भुतउपदेसा।
छेदक सिखा न लंचित केसा॥॥॥
टीकाः—" वेदके अर्थकूं भलिप्रकारसें
पिछाने" यह कहनेसे अधीतवेद आचार्य
होवेहै यह कहा ॥ औ जीवब्रह्मकी एकता
निश्रयकरिके जाने, यातें आत्मज्ञानविषे जाकी

आबाद व्हें कहिये प्रफुछित होवै॥

॥ १२४ ॥ ज्ञानरूप चिमन कहिये बगीचा ।

स्थिति होर्ने सो आचार्य होर्नेहं । यह कहा । दरसार्वे कहिये आत्मरूपकरिके साक्षात्कार जो वेद पढ़्या होवें आँ ज्ञानविष जाकी निष्ठा न होवें सो आचार्य नहीं है औ ज्ञानविंप जाकी निष्टा होर्व औं वेद नहीं पढ़्या सो वी आप ता मुक्त है परंतु उपदेश करने योग्य आचार्य नहीं है। काहेतें ? वाक् जिज्ञासकी शंका मेटनकी किहियेहे ॥ आं केवल आप मुंडन कराइके युक्ति नहीं आवेह ।। जाके चित्तविष शंका उठे शिष्यकी शिखा छेदनमात्र करनेवाला अथवा नहीं ऐसा जो उत्तमसंस्कारवाला जिज्ञासु है ताके तो उपदेश करनिविष समर्थ है वी । परंतु सर्वके उपदेश करने योग्य नहीं, याते आचार्य नहीं । किंतु--

१ अधीतवेद होर्व । औ---२ ज्ञानविष जाकी निष्ठा होवें । सो आचार्य कहियह ॥ औ-

र शिष्यकी बुद्धिमं भान जो होवे पंचप्रकारका भेद ताक् नानीयुक्तिसं दृरि करनिविष समर्थ अर्थ स्पष्ट ॥ ५ ॥ होवै ।। जीवईशका भेद, जीवनका परस्परभेद, जीवजडका भेद, ईग्रजडका भेद, जडजडका मेद, यह पंचप्रकारका भेद है। तार्क खंडन करें। काहेतें ? मेद भयका हेतु हैं। यातें मेदका निराकरण अवस्य कर्तव्य है ॥

४ भेदका निराकरणकरिके अहुय औं अमल कहिये अविद्यादिमलरहित जो ब्रह्म ताकुं करवार्व ॥ औ---

५ सर्वसंसारकं मिथ्यारूपकरिके उपदेश

सो अञ्चतउपदेश देनेवाला और कोऊसंप्रदायके चिन्हमात्रसे अंकित करने-वाला आचार्य नहीं कहियह ।। ४॥

॥ दोहा ॥ करत मोछ भवग्राहतें, दे असि निज उपदेस ॥ सो दैसिक बुधजन कहत, नहीं कृत गैरिकवेस ॥ ५ ॥

॥ ९६॥ शिप्यके लक्षण ॥

॥ दोहा ॥ दैसिकके लच्छन कहे. श्वतिम्रनि वच अनुसार ॥ सो लच्छन हैं सिष्यके, व्है जिनतें अधिकार ॥६॥

करण औ निराभास नामरूपमय उपाधिकृत होनेते: खप्तगत चरअचरकी न्यांई

- ४ ईराजडका भेद कल्पित है, साभासमाया का नामरूपमय उपाधिकृत होनेते: साक्षी औ स्वमप्रपंचके भेदकी न्यांई ॥
- ५ जडजडका भेद कल्पित है, नामरूपमय उपाधिकत होनेतें; रष्जुविपे कल्पित सर्पदंडा-दिकके भेदकी न्यांई ॥
- ये पांचप्रकारके अनुमान पंचभदके खडनैंम

<sup>॥</sup> १२५ ॥ पंचमेदके खंडनकी युक्तियां यह हैं:---

१ जीवर्दशका भेद कल्पित है, अविद्यामाया-रूप उपाधिकृत होनैतः घटाकाशमठाकाशके भेदकी न्यांई ॥

२ जीवनका परस्पर भेद कल्पित है, साभास अंतःकरणरूप उपाधिफत होनेतैः नाना घटाकारानके भेदकी न्यांई ॥

३ जीवजडका भेद कल्पित है । साभासअंत:- युक्तियां हैं॥ वि. ८

टीका:-शासके अनुसार दैशिक कहिये
गुरु ताके लक्षण कहे औ जिन साधनसें
ग्रंथमें अधिकार होवें सो साधन शिष्यके
लक्षण हैं।। याका यह अभिप्राय है:- जो
अधिकारीके लक्षेण पूर्व कहे सोई लक्षण
शिष्यके जानि लेने।। ६।।

॥ ९७॥ ॥ अथ गुरुभक्तिका फलवर्णन ॥

॥ दोहा ॥ ईश्वरतें गुरुमें अधिक, धारै भक्ति सुजान । बिन गुरुभक्ति प्रचीनहू, लहै न आतमज्ञान ॥ ७॥

टीकाः—सुजानपुरुप गुरुमें ईश्वरसें अधिक मक्ति करें । काहेतेंं? जो सर्वशास्त्रमें प्रवीण वी पुरुष होवें सो वी गुरुके उपदेशविना ज्ञानकुं प्राप्त होवें नहीं ।। ७ ।।

जो पूर्वदोहेमैं वात कही सोई दृष्टांतसैं प्रति-पादन करहैं:-

॥ दोहा ॥ वेद उद्धि बिनगुरु लखै, लागैं लौन समान । वादर गुरुमुख द्वार व्है, अमृतसैं अधिकान ॥ ८॥

टीकाः—वेदरूपी उद्धि कहिये जो समुद्र है, सो गुरुविना ठौनके समान क्षार है।। जैसें क्षारसमुद्रमें पैठिके वाके जलकुं जो पान करें सो केवल क्षारताकुं अनुभव करेहै औ तामूं क्षेत्रकुं प्राप्त होवेहै। तैसें गुरुविना जो वेदके अर्थक्तं विचारेहै, सो मेदरूपी क्षार्क्तं अनुभवकरिके जन्ममरणरूपी खेदक्तं प्राप्त होवेहें ।। इसीकारणसें रामानुज औ मध्यसें आदिलेके जो नानापुरुष हुएहैं तिनोंने वेदके अर्थका विचार वी कियाहै परंतु गुरुद्वारा नहीं किया। यातें मेदविषे निश्चयकरिके जन्ममरणरूपी खेदकंही प्राप्त भये। मुक्तिरूप आनंद उनकं प्राप्त नहीं भया।।

यचपि रामानुज आदि जो भयेहैं, तिनोंनें नी वेद अपने अपने गुंरुसेंही पढिके विचाऱ्याहें औ वि-चारिके व्याख्यान कियाहै। तथापि जिनके पास उन्हों वेद पट्या सो गुरु नहीं। काहेतें ''जो जीव-ब्रह्मकी एकताका उपदेश करे सो गुरू होवेहै " यह पूर्व गुरुलक्ष्णके प्रसंगमें कहि आये औ उनके जो पाठक हुवेहैं सो जीवब्रह्मका मेद उपदेश देनैवाले हुवेहें, यातें उनकेविषे जो गुरुशब्दका थ्रयोग करेहै, सो अईतके समान करेहै॥ जैसें अईतके शिष्य अईतक् गुरु कहेहें। परंतु अर्हत गुरुपदका विर्पेयं नहीं है। तैसे भेदवादी-पुरुपनके जो शिष्य हैं सो अपने पाठकोंक् गुरु कहेहैं परंतु सो गुरु नहीं हैं। यातें रामा-चुजसें आदिलेके जो भेदवादी हुवेहैं, तिनोंनें गुरुद्वारा विचार नहीं किया । इसकारणतें भेदमें अभिनिवेशकरिके जन्ममरणरूपी क्रेशकूंही प्राप्त भये ॥

तैसें और वी जो कोऊ पूर्वस्थागयुक्त
गुरुसें विना आपही वेदके अर्थका विचार करे
अथवा भेदवादीपुरुपसें पिटके विचार, सो
वी भेदलपी क्षारकं अनुभवकरिके जन्ममरणरूपी क्रेशकंही अनुभव करेहै। यह दोहेके
पूर्वाधका अर्थ है॥ औ-

<sup>॥</sup> १२६ ॥ विवेकादिसाधनरूप अधिकारीके उक्षण हैं, सोई पूर्व प्रथमतरंगविषे कहे ॥

<sup>॥</sup> १२७ ॥ विषय कहिये अर्थ नहीं है ॥

वादररूपी बद्धाविद्धरुके मुखद्वारा जो सुनिके विचार ताक् अमृतस् वी अधिक-आनंदका हेतु वेद होवह ॥ जैसे समुद्रका जल स्वरूपसं क्षार है ओ वादरद्वारा मधुर होवह । तैसे वेदका अर्थ बद्धावानी गुरुद्वारा आनंदका हेतु है ॥ ८ ॥

॥ ९८ ॥ ज्ञानी गुरुसें वेदअर्थके पटन ओ श्रवणकी योग्यता ॥

पूर्वदोहेंमें यह वात कही जो "गुरुसें पढ़्या ज्ञान होवे नहीं, यातें जो वेदका अर्थ है ताके विचारसें मुक्तिरूपी निष्फल होवेगा। ताके— फल प्राप्त होवेहें। तासों गुरु ज्ञानी होवे अथवा अज्ञानी होवे ऐसा विशेष नहीं कथा, सो अब कहेंहें:—"यचिष ज्ञानहीन गुरु नहीं" विस्ष्र अहि वह यह पूर्व कही आये। तथापि पूर्व कही ताकी वानी है वार्तिहें दशांतसें प्रतिपादन करेंहें:— अपा स्थानना संग

॥ दोहा ॥

हित पुट घट सम अज्ञजन, मेघसमान सुजान ॥ पढे वेद इति हेतुतें, ज्ञानीपें तिज आन ॥ ९॥ टीकाः—

१ अज्ञ किये अज्ञानी जो जन हैं सो हित्युट किये मसक ओ चरसआदि जो चर्म-पात्र अथवा घटहारा ग्रहण किया जो समुद्रका जल सो विलक्षणस्वादका हेतु नहीं है तैसें अज्ञानी पुरुपहारा ग्रहण जो किया वेदरूपी समुद्रका अर्थरूपी जल सो विलक्षण आनंदका हेतु नहीं । यातें अज्ञानीपाटक चर्मपात्र औं घटके समान है।। औ—

२ सुजान कहिये ज्ञानी मेघके समान है। यह वार्चा पूर्व प्रतिपादन करीहै।। यातं चर्मपात्र आं घटके समान जो अज्ञानी-पाठक है ताहूं त्यागिके मेघसमान जो ज्ञानी ताहीसृं वेदका अर्थ पढ़ पथवा सुने ॥ ९॥

॥ ९९ ॥ भाषात्रंथसं वी ज्ञान होवेहै ॥

"ज्ञानवान्के पास वेद पढें" या कहाँनेंत् यह गंका होवह:—जो वेदकी श्रुति है तिनहीद्वारा जीववद्यका स्वरूप विचारनेंत् ज्ञान होवह । अन्य संस्कृतग्रंथनसं आ भाषाग्रंथनसं ज्ञान होवे नहीं, यातं भाषाग्रंथका आरंभ निष्फल होवेगा । ताके—

समाधानका दोहा ॥ वहारूप अहि वहावित, ताकी वानी वेद ॥ भाषा अथवा संसक्त, करत भेदभ्रम छेद ॥ १० ॥

टीका:- ''त्रखवेत्ता जो पुरुष है सो प्रक्षरूप हैं'' यह वार्ता श्रुतिविष प्रसिद्ध है। यातं ताकी वाणी वेदरूप है। सो भापारूप होवे अथवा संस्कृतरूप होवं। सर्वथा भेद-भ्रमका छेद करही। और—

जो कहैं हैं:-"वेदके वचनविना ज्ञान होवै नहीं" सो नियम नहीं ॥ जैसे आयुर्वेदमें कहे जो रोग जो तिनके निदान जो ओपध तिन संपूर्णका अन्य संस्कृतग्रंथनसे जो भाषाफारसी-ग्रंथनसे ज्ञान होय जावेहै । तैसे सर्वका आत्मा जो त्रहा ताका ज्ञान वी भाषादिकग्रंथनसे होवेहै ॥

इसवास्तं सर्वज्ञ जो ऋषि औं ध्रुनि हुवैहें तिनोंने स्पृति ओ पुराण औं इतिहासग्रंथनमें श्रुवाविद्याके प्रकरण कहेहें ।। जो वेदसें विना ज्ञान न होने तो वे संपूर्णप्रकरण निष्फल होय जावेंगे । यातें आत्माके स्वरूपका प्रतिपादक जो वाक्य है तासूं ज्ञान होवैहै । सो वेदका होवै अथवा अन्य होवै । यातें भैंगिग्रंथसें वी ज्ञान होवेहै यह वार्ता सिद्ध हुई ॥ १० ॥ ॥ १०० ॥ जिज्ञासुकूं ब्रह्मवेत्ता आचार्यके सेवाकी कर्तव्यता ॥

# ॥ दोहा ॥ बानी जाकी वेद सम, कीजै ताकी सेव ॥

॥ १२८॥ '' भाषाप्रथसें ज्ञान होवे नहीं '' ऐसा आग्रह करें ताकूं पूछेहैं:—१ भाषाप्रंथ वेदके अनुसारी नहीं यातें तिनसें ज्ञान होवे नहीं. २ अथवा वे भाषारूप हैं यातें तिनसें ज्ञान होवे नहीं. ३ वा अथतारशरीर रचित नहीं यातें तिनसें ज्ञान होवे नहीं. ४ वा अशुद्ध हैं यातें तिनसें ज्ञान होवे नहीं? चारीविकस्प हैं। तिनमैं—

१ "वेदके अनुसारी नहीं " यह प्रथमपक्ष कहै तौ (१) वेदके पाठके अनुसारी नहीं। (२) वा वेदके अर्थके अनुसारी नहीं ?

- (१) जो "पाठके अनुसारी नहीं" ऐसें कहो तो अन्यसंस्कृतग्रंथ बी वेदपाठके अनुसारी नहीं। यातें तिनसें बी ज्ञान न ह्रवाचाहिये॥ औ——
- (२) "जो वेदके अर्थके अनुसारी माषाग्रंथ नहीं।" ऐसें कहींगे तो सो बनै नहीं। काहेतें ? जैसें केईक संस्कृतग्रंथ वेदअर्थके अनुसारी हैं। तेसें केईक प्राकृतग्रंथ बी वेदअर्थके अनुसारी हैं। यातें जैसें आयुर्वेदके अनुसारी अन्यसंस्कृत औ प्राकृतग्रंथनसें औषध-आदिकका ज्ञान होवेहें। तैसें वेदअर्थके अनुसारी संस्कृत औ प्राकृतग्रंथनसें आपुर्ने संस्कृत औ प्राकृतग्रंथनसें ज्ञान होवेहें।

र "जो भाषाग्रंथ भाषारूप हैं यातें तिनसें ज्ञान होने नहीं" ऐसें कहोगे तो जैसें संस्कृतग्रंथ देव-भाषारूप हैं। तैसें प्राकृतग्रंथ नरभाषारूप हैं भाषा-पना दोन्सें तुस्य है॥

३ जो ''भाषाग्रंथ अवतारशरीररचित नहीं, यातैं तिनसें ज्ञान होवे नहीं '' ऐसें कहोंगे तो केइक

# ब्है प्रसन्न जब सेवतेंं, तब जानै निज भेव ॥ ११ ॥

टीका:—जा ब्रह्मवेत्ताकी वाणी कहिये वचन वेदके समान है, ता ब्रह्मवेत्ता आचार्यकी जिज्ञासु सेवा करें। काहेतें ? सेवातें जब आचार्य प्रसन्न होवें तब निजभेव कहिये अपना स्वरूप जाने ॥ यह कहनेतें यह वार्ता जनाई:— जो आचार्यकी सेवा है सो ईश्वरकी सेवासें बी अधिक है। काहेतें ?

संस्कृतप्रंथ वी अवताररचित नहीं । तिनतें वी ज्ञान न हुवाचाहिये ||

४ जो कहो " भाषाप्रंथ अञ्चद्ध हैं " तो जैसें याके ४०१ के अंकउक्तरीतिसें प्राक्ठतके नियमसें संस्कृतप्रंथ अञ्चद्ध हैं। तैसें संस्कृतके नियमसें प्राकृत-प्रंथ अञ्चद्ध हैं। अञ्चद्धता दोनूंमें तुल्य है।।

इसरीतिसँ भाषाप्रथसें ज्ञान होवे नहीं यह मानना हठमात्र है ॥ इसी अभिप्रायतें नानक दाद्जी रामदासस्वामी एकनाथस्वामी ज्ञानुवाआदिकअनेक-महात्मा पुरुषोंनें प्राकृतवाणी रचीहै, सो जैसें कल्याण-कारक है । तैसें आधुनिक ब्रह्मवेत्ता पुरुषोंनें जे प्राकृत-ग्रंथ कियेहैं, करीतेहैं औ कारियेंगे, वे सर्व संस्कृतके अभ्याससें रहित अधिकारी पुरुषनके ज्ञानद्वारा कल्याणके हेतु हैं ॥ ओ—

अप्यदीक्षितपंडितनै सिद्धांतलेशनामक ग्रंथिक अपभंशितशब्दके उच्चारणकी निषेषक श्रुतिका प्रमाण देके जो भाषाग्रंथनका निपेध कियाहै सो अपने पांडिल्यकी प्रवल्ताके लिये कियाहै । काहेतें ? श्रीव्यासरिचत स्तसंहिताविषे "संस्कृतप्राकृतकारि सौ गय-पय अक्षरोंकारि अरु देशभाषाके अक्षरोंकारि जो बोध करे सो गुरु कहाहै" इस अर्थवाले वाक्यकारि प्राकृतभाषासें बी बोध होवेहै । यह सूचन किया औ सर्वथा प्राकृतभाषा अनुदरणीय होवे तो सर्व लैकिक व्यवहार सौ शास्त्रव्यास्थान सादिक वैदिक व्यवहारका लोप होवेगा औ अनादिकालीन भाषाव्यवहारका सर्वथा निषेध बनै नहीं । यातें परिशेषतें उक्त

- १ जो ईश्वरकी सेवा है सो अदृष्टफलका हेतु है। औ—
- २ आचार्यकी सेवा है सो अदृष्टफल औ दृष्टफल दोन्का हेतु है।।
- (१) जो वस्तु धर्मअधर्मकी उत्पत्तिद्वारा फलका हेतु होने, सो अदृष्टफलका हेतु कहियेद्दे ॥ औं-
- (२) जो वस्तु धर्मअधर्मकी उत्पत्तिसं विना साक्षात्फलका हेतु होवें सो दृष्ट-फलका हेतु कहियेहैं॥
- १ ईश्वरकी जो सेवा है सो धर्मकी उत्प-चिद्वारा अंतःकरणकी शुद्धिरूप फलका हेतु है, यातें ईश्वरकी सेवा अदृष्फलका हेतु है ॥ औं-

२ आचार्यकी सेवा धर्मकी अपेक्षाविना आचार्यकी प्रसन्नताकरिके उपदेशक्ष फलका हेतु है । यातें दृष्टफलका हेतु है औं धर्मकी उत्पत्तिद्वारा अंतःकरणकी शुद्धिक्ष फलका हेतु है । यातें अदृष्टफलका वी हेतु है ॥

इसरीतिसं आचार्यकी सेवा ईश्वरकी सेवासं वी उत्तम है। यातें जिज्ञासु सर्वप्रकारसं ब्रह्म-वेत्ता आचार्यकी सेवा करे।। ११॥

॥ १०१॥ ॥ अथ आचार्यसेवाप्रकार ॥

### ॥ सोरठा ॥

### व्है जवही गुरुसंग,

श्रुतिका यज्ञसंबंधी न्यवहारिवपे अपभंशितशन्दके उच्चारणका निपेध तात्पर्यार्थ है । यह शिष्ठपुरुपनका अभिप्राय है ॥

॥ १२९ ॥ दोपाद, दोजातु, दोहस्त, हृदय औ शिर, इन अप्टअंगनक् भूमिविषे लगायके जो दंडकी न्याई दीर्घनमस्कार कारियेहै, सो साप्टांग-प्रणाम है ॥ करे दंड जिम दंडवत ॥ धारे उत्तमअंग,

पावन पादसरोज रज ॥ १२॥

टीका:-जब गुरु प्राप्त होवे तब दंडकी न्याई सेंग्रिंगप्रणाम करें औ पावन कहिये पवित्र जो हैं पादरूपी सरोजकमल, तिनकी रज जो धूरि, ताक्षं उत्तमअंग कहिये मस्तक ऊपर धारे।। १२॥

### ॥ चौपाई ॥

गुरु समीप पुनि करिये वासा। जो अति उत्कट व्हे जिज्ञासा॥ तन मन धन वच अर्पी देवै। जो चाहै हिय बंधन छेवै॥ १३॥

अर्थ स्पष्ट ॥ १३ ॥

॥१०२॥ ॥ अथ तनअर्पणप्रकार ॥ (२) तनकरि वहु सेवा विस्तारे । आज्ञा गुरुकी कवहू न टारे ॥

॥१०३॥ ॥ अथ मनअर्पणप्रकार ॥ (२) मनमें प्रेमैं रामसम राखे । व्हे प्रसन्न गुरु इम अभिलाखे॥१४॥

॥ १३०॥ प्रेम जो भक्ति सो राम कहिये परमेश्वर ताके सम कहिये तुल्य राखे॥ अर्थ यह जो गुरुकूं परमेश्वररूप जानिके ताकी मक्ति करै। यामें यह श्रुतिप्रमाण है:—जिसकूं देविवेष परमभक्ति है भी जैसी देविवेष है तैसी गुरुविषे बी परमभक्ति है। तिस महात्माकूं ये कहे जो ब्रह्मआत्माकी एकतारूप वेदके अर्थ, वे आपही प्रकाशतहें॥

दोषदृष्टि खपने नहिं आने । हरि हर ब्रह्म गंग रिव जाने ॥ गुरु मूरितको हियमें ध्याना । धारे जो चाँहै कल्याना ॥ १५ ॥ ॥ १०४॥ ॥ अथ धनअर्पणप्रकार ॥ (३) पत्नी पुत्र भूमि पसु दासी । दास द्रव्य ब्रह्म ब्रीहि विनासी ॥ धनपद इन सबहिनकूं भाखे । वहै गुरुसरन दूरि तिहि नासे ॥ १६॥ ॥ सोरठा ॥

धनअर्पनको भेव, एक कह्यो सुन दूसरो ॥ व्है गृहस्थ गुरुदेव,

याज्ञवल्क्य सम देह तिहिं॥ १७॥ <sub>टीकाः</sub>—

१ पत्नीसें आदिलेके व्रीहि कहिये धान्यपर्यत सारे धन कहियेहैं, तिन सर्वकूं त्यागिके त्यागी जो गुरु है ताके सरणे होने। यह धनअपण कहियेहैं। काहेतैं १ गुरु त्यागी हैं सो आप तो अंगीकार करें नहीं प्रंतु तिन गुरुकी प्राप्ति वास्ते धनका त्याग कियाहै, यातें ऐसा जो त्याग है सो वी गुरुकूंही अ्पण कहियेहै।। ओं—

२ गृहस्य जो गुरु होवैं तिनक् समग्र चढाई

देवै । यह दूसरे प्रकारका धनअर्पण कहियेहैं । यामैं—

कोउ शंका करैहै:-जो ब्रह्मविद्याके आचार्य गृहस्थ नहीं होवैहैं।

सो शंका वनै नहीं। काहेतें १ याज्ञवल्क्य ओ उदालकसें आदि लेके ब्रह्मविद्याके आचार्य गृहस्वही वेदविषे बहुत सुनै जावेहें। यातें गृहस्य वी आचार्य संभवेहें।। १७।।

॥ १०५॥ अथ वाणीअर्पणविषे छंद॥ (१) भाखत गुनगन गुरुके वानी सुद्ध। दोष न कवहु अर्पन करि इम बुद्ध॥ ॥ १०६॥ शिष्यका गुरुके संबंधमें व्यवहार

> ॥ १०६–१०८ ॥ ॥ सोरठा ॥

जो चाँहै कल्यान,

तन मन धन वच अरिप इम ॥ वसै बहुत गुरुस्थान,

भिच्छातें जीवन करे ॥ १९ ॥

टीका:-जो पुरुप अपना कल्याण चाहै।
सो पूर्वरीतिसैं तनआदि अपेणकरिके आप
बहुतकाल गुरु जहां होवे ता स्थानविषे वा
समीयमें वास करे औ आप भिक्षीतें जीवन
कहिये प्राण धारण करें।। १९॥

इसरीतिसे ब्रह्मवेत्ता गुरुविषे शिष्य सर्वदा ईश्वरभाव राखे । खप्नविषे वी दोषदृष्टि स्यावे नहीं ॥

॥ १३२॥ यह जो रीति कही सो ब्रह्मचारी वा सागी शिष्यकी है। गृहस्थकी नहीं ॥

<sup>॥</sup> १३१ ॥ इहां यह रहस्य है:-

१ गुरु जब शिष्यके ऊपर वत्सलता करै, तब ताकूं हरिरूप कहिये विष्णुरूप जानै ॥

२ गुरु जब कोध करै तब ताकूं हररूप कहिये शिवरूप जाने॥

३ गुरु जब राजसीन्यवहारिवषै तत्पर होवै तव ताकूं ब्रह्मरूप कहिये ब्रह्मारूप जानै ॥

४ गुरु जब शांतिविपे स्थित होवे तब ताकूं गंग-रूप कहिये गंगादेवीरूप जाने ।)

५ गुरु जब बचनरूप किरणोंकरि भ्रमसंदेह-सहित अझानकूं दूरी करे तब ताकूं रविरूप कहिये सूर्यरूप जाने ॥

१०० ॥ ॥ चौपाई ॥
सो भिच्छा धरि दैसिक आंगै,
निज भोजनकूं निहं पुनि मागै ॥
जो गुरु देइ तु जाठर डारै,
निहं दूजेदिन वृत्ति संभारे ॥ २० ॥

टीकाः—जो भिक्षाका अन्न शिप्य ल्याव सो आपही भोजन नहीं करि हेन । किंतु देशिक जो गुरु हैं तिनके आगे धरि देन आ भिक्षा गुरुके आगे धरिके अपन भोजनकं गुरुसं माग नहीं आ एकदिनमं दूसरीवार भिक्षा प्राममं नी माग नहीं । किंतु गुरु जो कृपा-करिके देन ता भोजन करे आ गुरु जो शिष्यकी श्रद्धाकी परीक्षाके निमित्त नहीं देन ता दूसरे-दिन नृत्ति जो भिक्षा ताकुं संभार ॥ २०॥

।। दोहा ॥

पुनि गुरुके आगे धरै,

भिच्छा सिष्य सुजान ॥

निर्वेद न जियमें करे,

जो निज चहै कल्यान ॥ २१ ॥

टीकाः—निर्वेद नाम ग्लानिका है । अन्यअर्थ स्पष्ट ॥ २१ ॥

॥ १०८ ॥ ॥ चौपाई ॥

इम व्यवहृत अवसर जव पेखें ।

मुख प्रसन्न गुरु सन्मुख लेखे ॥ विनती करे दोउ कर जोरी । गुरुआज्ञातें प्रस्न वहोरी ॥ २२ ॥

टीका:—इसरीतिका व्यवहार करते जब
गुरुका अवकाश देखें आ प्रसन्धाखसं गुरु जब
अपने सन्धाख देखें तब हाथ जोरिके गुरुकी
स्तुति करें औ विनती करें:—हे भगवन "में
पूछचा चाहुँहूं"। तब गुरु आज्ञा करें तो प्रश्न
करें ॥ ओ—

कदाचित् जन्मांतरके उत्तमकर्मतें गुरु कृपा-करिके शिष्यक्तं तनअर्पणआदि सेवासें विनाही उपदेश करी देवें तो विशुद्ध अधिकारीका कल्याण होय जावेहें। काहेतें? गुरुसेवाके दो-फल हैं:-एक तो गुरुकी प्रसन्नता औ दूसरा अंतःकरणकी शुद्धि। सो दोनूं वाके सिद्ध हैं २२

॥ दोहा ॥
तन मन धन वानी अरिप,
जिहिं सेवत चित लाय ॥
सकलरूप सो आप है,
दादू सदा सहाय ॥ २३ ॥
॥ इति श्रीविचारसागरे गुरुशिष्यलक्षण
गुरुभक्तिफलप्रकारनिरूपणं नाम
तुतीयस्तरंगः समाप्तः ॥ ३ ॥



# ॥ श्रीविचारसागर ॥

।। चतुर्थस्तरंगः ॥ ४॥

## ॥ अथ उत्तमाधिकारीउपदेशनिरूपणं ॥

॥ दोहा ॥
गुरुसिषके संवादकी,
कहं व गाथ नैवीन ॥
पेसि जाहि जिज्ञासु जन,
होत विचारप्रवीन ॥ १ ॥
॥१०९॥ सुमसंतित राजा औ ताके तत्त्वहृष्टि अहृष्टि औ तर्कहृष्टि नाम तीनिपुत्रोंकी गाथा ॥ १०९-१११ ॥
तीनि सहोदर बाल सुभ,
चक्रवती संतान ॥
सुभसंतितिपतु तिहिं नमे,
स्वर्ग पताल जैहान ॥ २ ॥
॥ तीनौ बालनाम ॥
तत्त्वहृष्टि इक नाम अहि,
दूजो कहत और ॥।

॥ १३३॥ नवीन कहिये अनादि वेदउक्त जनकयाञ्चवस्त्रयकी गाथाकी नाम कथाकी न्यांई यह गुरुशिष्यके संवादकी गाथ कहिये गाथा स्वबुद्धि-करि कल्पित है । पुराणादिप्राचीनप्रंथउक्त नहीं । ताकूं व कहिये अब कहुंहूं॥

॥ १३४ ॥ जहान कहिये मृत्युलोक ॥

तर्कदृष्टि पुनि तीसरो,

उत्तम मध्य किनष्ठ ॥ ३॥

॥ चौपाई ॥

बालपनो सब खेलत खोयो ।
तरुन पाय पुनि मदन विगोयो ।
धारि नारि गृह भौर प्रकासी ॥ ॥॥
॥ १९०॥ ॥ दोहा ॥
स्वर्ग भूमि पातालके,
भोगहि सर्व सैमाज ॥
सुभसंतति निज तेजबल,
करत राजके काज ॥ ५॥
लहि अवसर इक तिहिं पिता,
निजहिय रैंच्यो विचार ॥

<sup>॥</sup> १३५ ॥ छंदके वास्ते अदृष्टिके स्थानमें अदृष्ट पड्याहै ॥

<sup>॥</sup> १३६ ॥ मार कहिये कामदेश ॥

<sup>॥</sup> १३७ ॥ समाज कहिये भोगकी सामग्री ॥

<sup>॥</sup> १६८॥ "निज हिय रच्यो विचार" यह पाठ पलटायके " उपज्यो हिये विचार " ऐसा पाठ पीछे

सुख्रुष्करूप अज आतमा, तासूं भिन्न असार ॥ ६ ॥ इहिं कारन तिज राज यह, जानूं आतमरूप ॥ स्वर्ग भूमि पातालके, तिहुं पुत्रह करि भूप ॥ ७ ॥ ॥ चौपाई ॥

अस विचार सुभसंतित कीना ।
मंत्रि पेखि तिहुँ पुत्र प्रवीना ॥
देसइकंत समीप बुलाये ।
निज विरागके वचन सुनाये ॥ ८॥
भाख्यो पुनि यह राज संभारहु ।
इक पताल इक स्वर्ग सिधारहु ॥
अपर बसहु कासीभुवि स्वामी ।
रहत जहां सिव अंतरजामी ॥ ९॥
जिहि मरतिह सुनि सिव उपदेसा ।
अनयासिह तिहिं लोक प्रवेसा ॥
गंग अंग मनु कीर्त्ति प्रकासे ॥
इत्तरवाहिन अधिक उजासे ॥ १०॥

प्रंथकारनैंही धन्याहै ॥ याका यह अर्थ है:-विचार कहिये विवेक, हिये कहिये अपने अंतःकरणमें, उपज्यो कहिये पूर्वकृतपुण्यपुंजके वल्सें अकस्मात् उत्पन्न भयो ॥

॥ १३९॥ मंत्रि पेखि कहिये मंत्रीकूं नेत्रकी सैन-करिके ॥

ि ।। १४० ॥ तिहि छोक प्रवेसा कहिये तिस शिवके छोक कैछासविषै प्रवेश करताहै । यह ''काशी-वि. ९

श दोहा ॥ करहु राज इम भिन्न तिहुं, पालहु निज निज देस ॥ विन विभाग भ्रातानको ॥ भूमि काज व्हे क्रेस ॥ ११ ॥

॥ इंदव छंद् ॥

राजसमाज तजों सब मैं अब जानि हिये दुख ताहि असारा ॥ और तु लोक दुखी अपने दुख मैं भुगत्यो जग क्केस अपारा ॥ जे भैंगैवान् प्रधान अजान समान दरिद्रन ते जन सारा ॥ हेतु विचार हिये जगके भैंगे त्यागि लखूं निजरूप सुखारा १२ ॥१११॥वाक्य अनंत कहे इम तात सुनै तिहुँ आत सुबुद्धिनिधाना ॥ बैठि इकंत विचार अपार भने पुनि आपसमाहि सुजाना ॥ दे दुखम्ल समाज हमें यह आप भयो चह बह्म समाना ॥

मरणान्मुक्तिः''कहिये काशीविषे मरणतें मुक्ति होवेहै । इस श्रुतिका अभिप्राय है ॥

॥ १४१ ॥ इस छंदके तृतीयपादका यह अन्वय-सिंहत अर्थ है:—जे पुरुष भगवान्प्रधान किंहेये ऐश्वर्यवानोंके मध्य मुख्य हैं औ अजान किंहेये अज्ञानी हैं ते साराजन दरिद्रनसमान किंहिये वे सर्वजन दरिद्रीजनोंके तुल्य अंतरसें दु:खी हैं ॥

॥ १४२ ॥ भग नाम ऐश्वर्यका है ॥

सो जन नागर बुद्धिकसागर । आगर दुःख तजै जु जहाना॥१३॥ ॥ ११३ ॥ तीनि पुत्रोंका प्रहसैं निकसना औ गुरुसें भेटना ॥ ॥ दोहा ॥ यातैं तजि दुखमूल यह, राज करो निज काज ॥ करि विचार इम गेहतें, निकस्यो भ्रातसमाज ॥ १४ ॥ तिहुं खोजत सद्गुरु चले, धारि मोछ हिंय काम ॥ अर्थसहित किय तातको, सुभसंतति यह नाम ॥ १५ ॥ खोजत खोजत देस बहु, सुरसरि तीर इकंत ॥ तरु पछव साखा सघन, र्बेनै तामें इक संत ॥ १६ ॥ बैठ्यो बट विटपहिं तरै, भेद्रीमुद्रा धारि ॥

१। १४३ ।। १ तरुकी सघनता वनकी शोभा है । २ शाखाकी सघनता तरुकी शोभा है औ— ३ पछुवकी संघनता शाखाकी शोभा है । यह वन तीनप्रकारकी सघनताकरि युक्त है थातें अतिशयसुशोभित है ॥

॥ १४४ ॥ हस्तगत अंगुष्टतर्जनीके संयोगतें भद्रामुद्रा होवेहै । याहीकूं लोपामुद्रा तर्कमुद्रा औ ज्ञानमुद्रा वी कहतेहैं ॥

॥ १४५॥ १ चोरी यारी औ हिंसा वे तीन इसिरके दोष हैं॥

जीवब्रह्मकी एकता, उपदेशत गुन टारि ॥ १७ ॥ दोषरहित एकाग्रचित, सिष्यसंघ परिवार ॥ लिख दैसिक उपदेस हिय, चहुधा करत विचार ॥ १८ ॥ र्भेर्नेहुँ संभु कैलासमैं, उपदेसत सनकादि॥ पेखि ताहि तिहिं लहि सरन, करी दंडवत आदि ॥ १९ ॥ कियो वास षद्मास पुनि, सिष्यरीति अनुसार ॥ करी अधिक गुरुसेव तिहुं, मोछकाम हिय धार ॥ २० ॥ व्है प्रसन्न श्रीगुरु तबै, ते पूछे मृदुवानि॥

- २ निंदा जूठ कठोरता औ वाक्चाछता ये चारी वाणीके दोष हैं॥
- ३ तृष्णा चिंता औ बुद्धिमंदता ये तीन मनके दोष हैं॥
- ये ग्रसिंहतापनीयउपनिषद्उक्त दश दोष हैं । तिनतैं रहित ॥

॥ १४६ ॥ मानों कैलासमें दक्षिणामूर्तिसरूप-धारी शिवजी चारि सनकादिकनकूं उपदेश करतेहैं। यह अर्थ है॥ किहिं कारन तुम तात तिहु, वसहु कौन कह आनि ॥ २१॥ तत्त्वदृष्टिं तव लखि हिये, निज अनुजनकी सैन॥ कहै उभयकर जोरि निज, अभिप्रायके वैन ॥ २२ ॥ ॥ ११३॥ तत्त्वदृष्टिकरि प्रश्न करनैक्ट्रं गुरु-की आज्ञाका मागना औ गुरुकरि आज्ञाका देना ॥ ॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ भो भगवन हम भ्रात तिहुं, सुभसंतति संतान ॥ ल्ल्यो चहैं वहु भेव हिय, दीन नवीन अजान ॥ २३ ॥ जो आज्ञा व्हे रावरी, तौ व्हे पूछि प्रवीन ॥ आप दयानिधि कल्पतरु, हुम अतिदुखित अधीन ॥ २४ ॥ ॥ श्रीगुरुरुवाचे ॥ ॥ सोरठा ॥ सुनहु सिष्य मम वात, जो पूछहु तुम सो कहुं ॥ लहो हिये कुसलात, संसय कोउ ना रहे ॥ २५ ॥

॥ १४७ ॥ हे तात !

॥ ११४ ॥ तत्त्वदृष्टिकी मोक्षइच्छा-सूचक विनति॥ ॥ दोहा ॥ गुरुकी लखी दयाछता, सिष्य हिये भी चैन ॥ काज सिद्ध निज मानि हिय, भाखे सविनय वैन ॥ २६ ॥ ॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ॥ चौपाई ॥ भो भगवन तुम कृपानिधाना । हो सर्वज्ञ महेस समाना ॥ हम अजानमति कछ न जानें। जन्मादिक संसृति भय मानैं ॥ २७॥ <sup>3</sup>र्कॅर्म उपासना कीने भारी । और अधिक जगपासी डारी।। आप उपाय कही गुरुदेवा । व्है जातें भवदुखको छेवा ॥ २८ ॥ पुनि चाहत हम परमानंदा । ताको कहो उपाय सुछंदा ॥ जव ऋपा करि कहि हो ताता॥ तव व्हें है हमरे कुसलाता ॥ २९ ॥ टीकाः-हे भगवन्! आप कृपानिधान हो औ सदाशिवके समान आप सर्वज्ञ हो ॥ औ

हितीय औ तृतीय प्रश्नका उत्तर पहिले दियाहै भी ताके अनंतर प्रथमप्रश्नका उत्तर दियाहै॥ ॥ १४८॥ पूर्व हमने सकामकर्म औ उपासना

तत्त्वदृष्टिनें तेवीसवें दोहाविषै इन तीन प्रश्नोंमैंसें

॥ १४८॥ पूर्व हमने सकामकर्म औ उपासना बहुत किये। तिनतें मोक्षरूप वांछितप्तरु प्राप्त भया नहीं। उलटा संसार बढ्या। यह अभिप्राय है॥

१ तुम तिहुं किहिं कारन बसहु थह प्रथमप्रश्न ही

र कौन कहिये तुम आपसमें क्या लगते ही? यह द्वितीयमश्च है॥ की—

३ कह आनि कहिये किसके पुत्र हो ? यह तृतीयप्रश्न है ॥

हे भगवन् ! हम जन्ममरणसैं आदिलेके जो दुःखरूप संसार है तासैं डेरेहें । ताकी निष्टत्तिका आप उपाय कहीं औ परमानंदकी प्राप्तिका उपाय कहीं ॥ औ—

हे गुरो ! उपासना औ कर्मके अनंत अनुष्ठान करे बी, परंतु उनसें हमारेकूं वांछितफल प्राप्त भया नहीं औ उलटा संसार उनसें बढता गया, यातें आप औरउपाय वतावी, जा-करिके हम कृतार्थ होवें !! २९ !!

॥ ११५ ॥ गुरुका उत्तर (मोक्षइच्छाकी भ्रांतिजन्यतापूर्वक महावाक्यका

उपदेश )
॥ दोहा ॥
मोछकाम गुरु सिष्य लखि,
ताको साधन ज्ञान ॥
वेदउक्त भाषण लगे,
जीवब्रह्म भिद्र भान ॥ ३०॥

टीका:-दुःखकी निष्टत्ति औ परमानंदकी प्राप्तिकं मोक्ष कहेंहैं। ताकी कामना शिष्यके हदयमें देखिके ताका साधन जो वेदउक्त ज्ञान है सो कहतेमये।।

यद्यपि ज्ञानका स्वरूप अनेकशास्त्रनिषे भिन्नभिन्न वर्णन किया है। तथापि जीवन्नसकी भिद कहिये भेद, ताकूं दूरि करनेवाला जो ज्ञान है सोई वेदमैं मोक्षका साधन कह्याहै। यातें ताहीकूं कहैंहैं॥ ३०॥

॥ श्रीगुरुरुवाच ॥ ॥ दोहा ॥ परमानंद मिलाप तूं , जो सिष चहै सुजान ॥ जन्मादिकदुख नास पुनि, श्रांतिजन्य तिहिं मान ॥ ३१॥ परमानंद स्वरूप तूं,

निहं तोमैं दुख लेस ॥ अज अविनासी ब्रह्मचित्,

जिन आने हिय क्रेस ॥ ३२ ॥
टीकाः-हे शिष्य ! परमानंदकी प्राप्तिविषे औ जन्ममरणसें आदिलेके जो दुःखरूप
संसार है, ताकी निष्टचिविषे जो तेरेकूं इच्छा
भईहै, ता इच्छाकी भ्रांतिसें उत्पत्ति हुईहै।

तूं ऐसे जान । काहेतें ?

१ तूं आप परमआनंदस्वरूप है। यातें ताकी प्राप्तिकी इच्छा वने नहीं ॥ जो वस्तु अप्राप्त होवै ताकी प्राप्तिकी इच्छा वनेहै औ अपना जो स्वरूप है सो सदाप्राप्त है। ताकी प्राप्तिविपै जो इच्छा सो भ्रांतिविना वने नहीं ॥ औ—

२ जन्मसें आदिलेके जो संसार है, सो जो कदाचित होवे तो वाकी निष्टित्तिविषे इच्छा वने। सो जन्मादिकसंसारका लेश वी तेरेविषे नहीं है। यातें अनहुये दुःखकी निष्टित्तिविषे वी इच्छा आंतिविना बने नहीं।। औ—

हे शिष्य ! जन्म औ नाशकरिके रहित जो 'चेतनरूप ब्रह्म है सो तूं है। यातें अपने हृदय-विषे जन्मादिकखेद मित मान ॥ ३२॥ ॥ ११६॥ प्रश्नः—मेरा आत्मा आनंदरूप होवे तौ विषयसंबंधसें आनंदका आत्मा-

विषै भान नहीं हुवाचाहिये॥

॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ॥ दोहा ॥ विषयसंग क्यूं भान व्है, जो मैं आनंदरूप ॥

### अव उत्तर याको कही, श्रीगुरु मुनिवरभूप ॥ ३३॥

टीकाः—हे भगवन् ! जो मेरा आत्मा आनंदरूप होवे ता विषयके संबंधसं आनंदका आत्माविषे भान नहीं हुवाचाहिये । यातें आत्मा आनंदरूप नहीं किंतु विषयके संबंधसं आत्माविष आनंदरूप नहीं किंतु विषयके संबंधसं आत्माविष आनंद होवेंह ॥ ३३॥

॥१**१**णा उत्तर:-आत्मविमुखकूं अंतर्मुख-वृत्तिमें आनंदका भान । विषयमें आनंद नहीं ॥

### ॥ श्रीगुरुरुवाच ॥ ॥ चोपाई ॥

आतमविमुख बुद्धि जन जोई। इच्छा ताहि विषयकी होई।। तासूं चंचल बुद्धि वखानी। सुख आभास होइ तहँ हानी॥३४॥

जव अभिलिपित पदारथ पावे। तव मित छन विच्छेप नसावे।। तामें व्हे अनंदमितविंवा। पुनि छनमें वहु चाह विडंवीं।।३५॥

तातें व्हे थिरताकी हानी। सो अनंदप्रतिविंव नसानी।। विषयसंग इम आनंद होई। विन सतगुरु यह लखे न कोई।।३६॥

॥ १४९ ॥ विडवा कहिये आनंदके प्रतिविवक् ठगनैवाली, आत्मलरूप आनंदके प्रतिविवक् अनु-भवकरिके पुरुषक् विषयमें आनंदकी श्रांति कहीहै । टीकाः—हे शिष्य ! आत्मासं विम्रुख है धुद्धि जाकी ऐसा जो पुरुप ताक़ं विषयकी इच्छा होवें हैं ॥ या स्थानविष जो भोगका साधन होवें सो विषय कहियें हैं । यातें धन-पुत्रादिकनका बी ग्रहण किर लेना ॥

१ ता विषयकी इच्छातें बुद्धि चंचल रहे। ता चंचलबुद्धिमें आत्मस्वरूपआनंदका आभास कहिये प्रतिविंव नहीं होवेंहै।। आ—

२ जिस विषयकी इच्छा हुईहोर्वे सो विषय याक्तं प्राप्त होइ जावे । तव या पुरुपकी बुद्धि धणमात्र स्थित होयके अंतर्भुख बुद्धिकी वृत्ति होवंह ॥ ता अंतर्भुखवृत्तिविषे आत्माका स्वरूप जो आनंद, ताका प्रतिविंव होवंहे ॥

तिस आत्मस्वरूप आनंद्के प्रतिविवक् अनुभवकरिके पुरुपक् श्रांति होवेहें जो "मेरेक्ं विषयसं आनंद्का लाभ हुवाहें । परंतु विषयमं आनंद् है नहीं ॥

१ जो कदाचित् विषयमें आनंद होने तो एकविषयसं त्रप्त जो पुरुष ताक्ं जब दूसरे-विषयकी इच्छा होने। तव वी प्रथमविषयसें आनंद हुत्राचाहिये। सो होने तो नहीं है औ हमारी रीतिसं स्वरूपआनंदका तो भान वने नहीं। काहेतंं? जो दूसरेविषयकी इच्छाकरिके युद्धि चंचल है। ताकेविषे प्रतिविंव वने नहीं।।

२ किंवा। जो विषयमें ही आनंद हो वै तौ जा पुरुषका प्रियपुत्र अथवा औरकोई अत्यंत-प्यारा जो अकस्मात् बहुतकाल पीछे मिलि जावे तब वाकं देखते ही प्रथम जो आनंद हो वै सो आनंद फेरि सदा नहीं होता। सो सदाही हुवाचाहिये। काहेतें ? आनंदका हेतु जो पुरुष सो अक्तंहरी कं चाविके अपनै मसोडेके रुधिरके

सो शुष्कहरीकू चार्षिक अपने मसर्विक रुपिरके आस्वादनकरि श्वानकूं हर्डीमें रुपिरकी श्रांति होवैहै ताकी न्यांई है।। है सो वाके समीप है औ हमारी रीतिसें तौ प्रथमही आनंद बनेहैं।सदा बने नहीं।काहेतें? एकवेरि प्यारेकूं देखिके द्वत्ति स्थित होवेहै।फेरि द्वत्ति औरपदार्थमें लगि जावेहै यातें चंचल है। यातें पदार्थमें आनंद नहीं।।

३ किंवा । जो विषयमें आनंद होवे तो समाधिकालविषे जो योगानंदका भान होवेहें सो न हुवाचाहिये १ काहेतें १ समाधिमें किसी विषयका संबंध नहीं है ॥

४ किंवें। जो विषयमेंही आनंद होवे तो सुषुप्तिमें आनंदका भान नहीं हुवाचाहिये। काहेतें ? सुषुप्तिविषे वी किसी विषयका संबंध है नहीं।

यातैं विषयमैं आनंद नहीं किंतु आत्मस्वरूप आनंद सारे मान होवेहें ॥ इसीवास्ते वेदमैं लिख्याहै:-"आत्मस्वरूप आनंदकूं लेके सारे आनंदवाले होवेंहें" ॥ ३६ ॥

।। दोहा ।।
विषय संगतें व्है प्रगट,
आतम आनंदरूप ॥
सिष्य सुनायो तोहि मैं,
यह सिद्धांत अनूप ॥ ३७ ॥
॥ सोरठा ॥
सो तूं मोहि व भाख,
जो यामें संका रही ॥
निज मतिमें मित राख,
मैं ताको उत्तर कहूं ॥ ३८ ॥

१५० ।। समाधिका दृष्टांत सर्वछोकनके
 भनुभवका विषय नहीं । इसे अरुचितें अन्यदृष्टांत

कहतेहैं ॥

॥११८॥ प्रश्नः-ज्ञानीकृं विषयकी इच्छा औ ताके संबंधसें पूर्वरीतिसें सुखका भानं होवैहै अथवा नहीं ? ॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ॥ चौपाई ॥ भो भगवन तुम दीनदयाला । मेट्यो मम संसय ततकाला ॥ यामें कञ्जक रही आसंका । सो भाखूं अब व्है निर्वका ॥ ३९॥ आतमविमुख बुद्धि अज्ञानी । ताकी यह सब रीति बखानी ॥ ज्ञानीजनको कहौ विचारा । कोउ न तुम सम और उदारा॥४०॥ टीका:-हे भगवन् ! आपनै पूर्वविषयके संबंधसें आत्मानंदके भानकी जो रीति कही सो अज्ञानी पुरुषकी कृही औ ज्ञानीकी नहीं कही । काहेतें ? आत्मासें विग्रख है बुद्धि जाकी ताका आपनै नाम लियाहै । सो आत्मासैं विमुख्युद्धि अज्ञानीकी होवेहै । ज्ञानीकी नहीं । यातैं आप अब ज्ञानींका विचार कहो। जो ज्ञानवान्कं विषयकी इच्छा औ ताके संबंधसें पूर्वरीतिकरिके सुखका भान होवेहैं । अथवा नहीं ? यह वार्त्ती आप कहो ॥ ४०॥ ॥११९॥उत्तर:--द्विविध आत्मविमुख है ॥ विषयानंद खरूपानंदसैं न्यारा नहीं॥ ॥ श्रीगुरुरुवाच ॥ ॥ दोहाः॥ सुनहु सिष्य इक बात मम,

सावधान मन कान ॥
हैं द्वेविध आतमविमुख ।
अज्ञानी रु सुजान ॥ ४१ ॥
वहे विस्मृत व्यवहारमें,
कवहुक ज्ञानीसंत ॥
अज्ञानी विमुखहि रहे,
यह तूं जान सिद्धंत ॥ ४२ ॥
टीकाः—हे शिष्य! तूं चित्र औ अवणक्तं
सावधान करके सुन ॥

पूर्व जो हमने आत्मिवमुख कह्याहे सो आत्म विमुख अज्ञानीही नहीं होते। किंतु ज्ञानवान्की वी युद्धि जब व्यवहारमें आई जावे तव वह तत्त्वकुं भूलि जावह ॥ तिसकालविंप ज्ञान-

॥ १५१ ॥ जैसें जब नामदाकारवृत्ति होवे तब स्वमाकारवृत्ति होवे नहीं जब स्वमाकारवृत्ति होवे तब जामदाकारवृत्ति होवे नहीं, तैसें ज्ञानवान्की बुद्धि बी जब आत्माकार होवे तब अनात्माकार होवे नहीं औ जब अनात्माकार होवे तब आत्माकार होवे नहीं ॥

यद्यपि एक अंतःकरणियं एककार्लमं भिनविषयाकार सामान्यविशेषरूप दो वृत्तियां होवेहें,
तथापि दोन्ं विशेषवृत्तियां होवें नहीं, यातें अन्यव्यवहारमें संख्यपुरुपक् जैसें संदूक नाम पेटीमें
जानवूजके रखे धनकी विस्मृति होवेहें, फेर व्यवहारकी समाप्तिके हुवे ता धनका स्मरण होवेहें, तैसें
ज्ञानवान्की वी बुद्धि व्यवहारमें विशेषसंख्य होवे
तव वाक्तं तत्त्वका विस्मरण होवेहे, फेर जब व्यवहार
सें उपराम होवे तब ताका ज्यंकात्यं समरण होवेहे ॥

याहीतें भगषान् भाष्यकारने शारीरकभाष्यके प्रथम अध्यायगतप्रथमपादमें कहाहै:—" व्यवहारिवेषे ज्ञान-धान् दी पद्म नाम अविवेकीजनकी न्याई व्यवहार करतेहैं" यातें ऊपर लिख्या जो अर्थ सो घटित है॥

वान् वी आत्मविमुखही होर्वहें ॥ आं ज्ञानीकी युद्धि जो सदा आत्माकारही रहे ता भोजनादिक न्यवहार न होर्व । यातं आत्मविमुखबुद्धि दोन्वांकी वनहें ॥

अज्ञानीकी तो बुद्धि सदा आत्मविमुख है ओ ज्ञानीकी बुद्धि आत्मविमुख होवे तिस-कालमें ज्ञानीकं वी इच्छा ओ विषयके संबंधसें आत्मस्वरूप आनंदका भान अज्ञानीके समान है। परंतु इतना भेट हैं:—

१ विषयके संबंध्सें जो आनंदका भान होवेंहें ताकूं ज्ञानी तो जानेहें 'जो यह आनंद है सो मेरे स्वरूपसें न्यारा नहीं है। किंतु ताकाही आभास हैं'। यातें ज्ञानीकूं विषयभोगमें वी सेंमाधिही हैं॥ आँ

॥ १५२ ॥ यह जो समाधि कहा सो जानिके रांग लिये चौरकी न्यांई विषयियं दौषटिष्ठिरूप विवेकके जागरणकरि भी मिध्याययुद्धिरूप दृदंबराग्यके वियमान होनेकिर भी वद्धमुक्त महिपालकी न्यांई खल्पभोगसें संतोपकरि भी वध करनेयोग्य पुरुपके भोगकी न्यांई परिणाममें भोगकी दुःखहेतुताके ज्ञानके होनंकिर दृदरागके अभावतें भी विषयानंदकी खल्पानंदसें अभिनृताके भानतें किहेये आत्मानंदके प्रतिविवसं अतिरक्त विषयियं सर्वथा आनंदके अभावके ज्ञानतें खल्एके अनुसंधानरूप समाधिके गुणकी समताकरि '' यह पुरुप सिंह है '' याकी न्यांई गीण (उपचारमात्र) है ॥

किंचाः— जेसें बालक स्वपादके अंगुष्टकूं धावताहे भी दंतरहित वृद्धपुरुष अपने ओष्टमात्रका नर्यण करताहें, सो अन्यविषयमोगका मागी नहीं, तैसें ज्ञानी बी शास्त्रअविरुद्धविषयमोगकूं करताहुवा स्त्रस्पके अनुसंधानतें रागके अभावतें ताकूं विषय मोगिवेष समाधि कहियहें, सो विक्षेपयुक्त होनैतें अतिअधम विषयसमाधि है, यातें श्वानकी खल्डीमें

२ अज्ञानी नहीं जानेहै जो मेराही स्वरूप आनंद है।। औ---

३ दोनूंका स्वरूप आनंद है, विपयसें केवल अज्ञानीकूं भ्रांति होवेहै ॥ ४१ ॥ ४२ ॥

॥ १२०॥ प्रश्नः-जन्मादिकदुःख कौनविषे है ?

॥ शिष्य उवाच ॥ ॥ चौपाई ॥ हे प्रभु परमानंद बखान्यो । मेरो रूप सु मैं पहिचान्यो॥ नहिं तोमैं भवबंधन लेसा। कह्यो आप पुनि यह उपदेसा ॥ ४३ ॥ यामैं संका मुहिं यह आवे। जातैं तव वच हियः न सुहावै ॥ नहिं मोमें यह बंध पसारो । कहों कौन तौ आश्रय न्यारो ? ॥४४॥

टीकाः -हे भगवन्! आपने कहा परैमैं आनंदस्वरूप है " सो मैं भलीप्रकारसें जान्या ॥ और-

आपनै कह्या जो "जन्ममरणसैं आदिलेके संसाररूप दुःख तेरेविषे है नहीं। यातें ताकी निवृत्ति बनै नहीं "। याकेविषे मेरेकूं शंका है:-जो जन्मादिक दुःख मेरेविंपै नहीं हैं तौ जाविंपै

डारे दुग्धकी न्यांई याका विषय आदर करने योग्य नहीं है , किंतु ज्ञानीकूं उपेक्ष्य है , क्षणिकविषयानंद होनैतें को देहाभिमानरूप आवरणके अभावतें शुद्ध-चिन्मात्रवासनाके सद्भावतें ज्ञानीका जहां मन जावे तहां पादत्राणयुक्त पुरुषक्तं चर्मवेष्टितपृथिवीकी न्यांई समाधि है , यह अर्थ बालबोधके नवमउपदेश-

यह संसार है। सो मेरेसें न्यारा, कहिये भिन्न आश्रय आप कृपाकरिके बतावो, संसारदुःख जानिके अपने विषे मानूं ॥ ४३ ॥ ४४ ॥

॥ १२१ ॥ उत्तरः-जन्मादिकदुःख कहं नहीं ॥ ॥ श्रीगुरुरुवाच ॥ ॥ सोरठा ॥ सुनहु सिष्य मम बानि, जातें तव संका मिटै ॥ है जगकी <sup>3</sup>र्अंति हानि, तो मोमैं नहिं औरमैं ॥ ४५॥ अर्थ स्पष्ट ॥ ४५ ॥ ॥ १२२ ॥ प्रश्न:--दुःख कहुं नहीं तौ प्रत्यक्ष प्रतीत क्यूं होवैहै ?

॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ॥ दोहा ॥ जो भगवन कहुं है नहीं, जन्ममरन जगखेद ॥ व्हें प्रख्च्छ प्रतीति क्यूं, कहो आप यह भेद ॥ ४६॥ टीकाः–हे भगवन्! जो जन्ममरणसैं होवै सो तहां देखे ॥

॥ १५३ ॥ आत्मा आनंदरूप है , यह अर्थ आगे षष्टतरंगगत ३६०-३६३ के अंकमें कहियेगा॥

॥ १५४ ॥ जैसें रज्ज्में कल्पितसर्पका ज्याव-हारिक सत्ताकरिके अखंतअमाव है, तैसें ब्रह्ममें कहिपत जगत्का परमार्थसत्ताकरिके अखंतअभाव है , विषे हमने प्रमाणसहित लिख्याहै , जिसकूं इन्छा सोई जगत्की अतिहानि कहिये नित्यनिवृत्ति है ॥

आदिलेके संसारदुःख मेरेविपे तथा औरविपे कहं वी नहीं है तो प्रत्यक्ष प्रतीत क्यूं होने हैं? जो वस्तु नहीं होने सो प्रतीत होने नहीं । जैसें वंध्याका पुत्र ओ आकाशिये पुष्प नहीं है सो प्रतीत होने नहीं, तैसें संसार वी नहीं होने तो प्रतीत नहीं हुवाचाहिये ओ जन्मसें आदिलेके संसार प्रतीत होनेहैं, यातें "जन्मादिकसंसार-रूपी दुःखनहीं है"यह कहना वने नहीं ॥ ४६ ॥ ॥ १२३ ॥ उत्तर:—आत्माके अज्ञानसें प्रतीति । रज्जुसर्पका दृष्टांत ॥

॥ श्रीगुरुरुवाच ॥ ॥ दोहा ॥ थागुरुष थनाव्ये

आत्मरूप अज्ञानतें, ब्है मिथ्या परतीति ॥ जगत स्वप्न नभ नीलता, रज्जुभुजगकी रीति॥ ४७ ॥

टीकाः—जन्मादिक जगत् परमार्थसें नहीं हे तो त्री आत्माका व्रह्मस्क्रपकरिके अज्ञानतें मिथ्या प्रतीत होवेहें । जैसें स्वप्नके पदार्थ, आकाशमें नीलता औरज्जुमें सर्प परमार्थसें नहीं हें औ मिथ्या प्रतीत होवेहें। तैसें जन्मादिकजगत् परमार्थसें नहीं है। मिथ्या प्रतीत होवेहें ॥ ४७॥ ॥१२॥ प्रश्न:—रञ्जुमें सर्प कैसें भासेहें ?

> । तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ।। चौपाई ॥ मिथ्यासर्प रज्जुमैं जैसें । भाख्यो भव आतममें तैसें ॥

|| १५५ || दार्धीतका कहिये सिद्धांतका || || १५६ व्योरा कहिये श्रेष्ठ | याहीकूं नीका बी कहैई ||

कैसे सर्प रज्जुमें भासे । यह संशय मृन चुद्धि विनासे ॥४८॥

टीकाः—जैसें रज्जुमें सर्प मिथ्या है तैसें आत्मामें भवदुःख मिथ्या कहा । तहां हृपांतके ज्ञान्विना दें प्रिन्तका ज्ञान होने नहीं । यातें "रज्जुमें सर्प कसे भासे ?" यह हृपांतमें प्रश्न है ॥ ४८ ॥

॥ १२५॥अथ प्रश्नअभिप्राय ॥१२५-१३०॥

॥ चौपाई ॥

असतस्याति पुनि आतमस्याती। स्यातिअन्यथा अरु अस्याती। सुने चारिमत अमकी ठौरा। मानूं कौन कहों यह "व्योरा॥ ४९॥

टीकाः—जहां रज्जुमें सर्प औ सीपीमें स्वपा इत्यादिक अम हें तहां चारिमत सुनेहैं:-

१ शून्यवादी असत्यख्याति कहेंहैं।।

२ क्षणिकविज्ञानवादी आत्मख्याति कहेंहें ॥

३ न्याय औ वैशेपिकमतमें अन्य**धा**-ख्याति कहेंहैं ॥

४ सांख्य औ प्रभाकर अख्याति कहेंहैं।। ॥ १२६॥ १ असत्ख्याति॥

तहां श्रूपवादीका यह अभिप्राय है:-जेवरी-देशमें सर्प अत्यंत असत् है। तैसें अन्यदेशमें वी अत्यंत असत् है। ऐसें अत्यंत असत्सर्पकी जेवरी-देशमें प्रतीति होवेंहै, याक् असत्यख्याति कहेंहैं।।अत्यंत असत्यस्पकी ज्याति कहिये मान औं केंधन है।।

 १५७ ॥ असत्ख्यातिका विशेषकथन भी खंडन दृत्तिरत्नावलिके दशमरत्नमें कियाहै भी दृति-प्रभाकरके सहमप्रकाशों कियाहै ।

### ॥ १२७॥ २॥ आत्मख्याति॥

विज्ञानवादीका यह अभिप्राय है: जेवरी-देशमें तथा अन्यदेशमें बुद्धिके वाहिर कहूं सर्प है नहीं। सारे पदार्थ बुद्धिसें भिन्न नहीं किंतु सर्वपदार्थनके आकारकं बुद्धिही धारहे। सो बुद्धि क्षणिकविज्ञानस्तप है। क्षणक्षणमें नाश औ उत्पत्तिकं प्राप्त होवेहे जो विज्ञान, सोई सर्वरूप प्रतीत होवेहे। याकं आत्मान्याति कहेहें।। आत्मा कहिये क्षणिकविज्ञानस्तप बुद्धि ताका सर्पस्तपसें ख्याति कहिये मान औ केंथन है।।

॥ १२८ ॥ ३॥ अन्यथाख्याति ॥१२८-१२९

नैयायिकका औ वैशेपिकका यह अभिप्राय है: —वंबीआदिक स्थानमें साचा सर्प है ताक़ं नेत्रसें देखेहैं औ नेत्रमें दोप है ताके वलतें सन्म्रुख समीप प्रतीत होवेहै ॥ यद्यपि साचा सर्प औ नेत्रके मध्य भीतिआदिक अंतराय हैं तथापि दोपसहित नेत्रतें अंतरायसहित वी सर्प दिखेहै ॥ औ यामें—

कोड ऐसी दांका करै:—दोपतें सामर्थ्य घटैहे । वधे नहीं । जैसें जठराग्निमें पाचन-सामर्थ्य वातपित्तकफदोपतें घटैहे तैसें नेत्रमें बी तिमिरादिदोपतें सामर्थ्य घटीचाहिये औ बंबीआदिक स्थानमें स्थित सर्पका दोप-

॥ १५८ ॥ आत्मस्यातिका विशेषकथनपूर्वक खंडन वृत्तिरत्नावलिके एकादशरत्नमें तथा वृत्ति-प्रभाकरके सप्तमप्रकाशमें कियाहै॥

|| १५९ || 'वल्मीक' याकू कोई देशमैं राफडा की कहतेहैं ||

॥ १६०॥ यह प्राचीनमत है। या मतमें अन्य-देशविष स्थित वस्तुकी अन्यदेशमें प्रतीतिही भ्रांति कहियेहै । अर्थाध्यास किंवा ज्ञानाध्यासक्त्य भ्रांति नहीं है॥

· ॥ १६१ ॥ यह चिंतामणिनामक प्रंथके कर्ता हुईचाहिये थे। होती नहीं ॥

सहित नेत्रतें ज्ञान कहा। तहां शुद्धनेत्रसें तौ परदेशमें स्थितका प्रत्यक्षज्ञान होने नहीं औ दोषसहितसें होनेहैं। यातें "दोषतें नेत्रका सामर्थ्य अधिक होनेहैं" यह माननैमें कोई ह्यांत नहीं ॥

सो शंका बनै नहीं ! काहेतें ? किसकूं पित्तदोपतें 'ऐसा रोग होवेहै जो चतुर्गण-भोजन कियेतें वी तृप्ति होवे नहीं ! जैसें पित्त-दोपतें जठरात्रिमें पाचनसामर्थ्य वधेहै तैसें नेत्रमें वी तिमिरादिदोपतें परदेशमें स्थित सर्पके प्रत्यक्ष करनेका सामर्थ्य वधेहै ॥

इसरीतिसें यंत्रीआदिक देशमें स्थित सर्पका अन्यथा कहिये औरप्रकारतें सन्मुख जेवरी-देशमें जो ख्याति कहिये मान औ कथन सो कैंन्यथाख्याति कहियेहैं। औ—

॥ १२९ ॥ चिंतींमणिकारका यह मत
है:— जो दोपसहित नेत्रतें वंत्रीमें स्थित
सर्पका ज्ञान होवे तो वीचके औरपदार्थनका
ज्ञान वी हुँवांचाहिये । यातें परदेशमें स्थित
वस्तुका नेत्रसें ज्ञान होवे नहीं। किंतु दोपसहित
नेत्रतें जेवरीका निजल्पतें मान होवें नहीं,
सर्पलपतें मान होवेहे । यातें जेवरीकाही
अन्यथा कहिये औरप्रकारतें सर्पलपतें जो ज्याति
कहिये मान औ कथन सो अन्यथाख्याति
कहिये है।

नवीन नैयायिकका मत है यामें अन्यवस्तुकी अन्यक्षपर्ते प्रतीतिरूप ज्ञानाध्यासकूंही आंति कहते-हैं या अन्यथाख्यातिका विशेषकथन औ खंडन वृत्तिरानाविष्ठके द्वादशरत्नविष औ वृत्तिप्रमाकरके सप्तमप्रकाशविषे कियाहै।

॥ १६२ ॥ जहां सोनीके हट्टमें स्थित रजतका शुक्तिदेशमें मान होते तहां हट औ तामें स्थित सर्वसामग्रीसहित सोनीकी बी दोषके वळ्सें प्रतीति हुईचाहिये को होती नहीं ॥ ॥ १३० ॥ ४ अख्याति ॥ औ उक्ततीनि-ख्यातिका खंडन ॥

औं अख्यातिवादीका यह अभिप्राय है:-१ जो असत्की प्रतीति होवे तो वंध्यापुत्र औं शशशुंगकी प्रतीति हुईचाहिये, यातं असत्स्थाति असंगत है॥

२ क्षणिकविज्ञानकाही आकार होबे तो क्षणमात्रसं अधिककालस्थिर प्रतीति नहीं हुईचाहिये, यातं असंगत है।। श्री-

३ अन्यथाख्यातिकी प्रथमरीति ती चिंता-मणिके मतसं दृपितही है । तसे चितामणिकी रीतिसं वी अन्यथाख्यातिमत असंगत है। काहेतें? ज्ञेयके अनुसार ज्ञान होवेहे ॥ ''ज्ञेयरज्जु औं सर्पका ज्ञान" यह कहना अत्यंतविरुद्ध है। यातें यह रीति माननी योग्य है:- जहां रज्जुमें सर्पश्रम है तहां रज्जुसें नेत्रका अपनी वृत्तिद्वारा संबंध होयके रज्जुका इदंरूपतें सामान्यज्ञान् होवेंह् आं सर्पकी स्पृति होवेहै । " यह सर्प है" यामें दोज्ञान हैं:-

१ " यह " अंश तौ रज्जुका सामान्य-प्रत्यक्षज्ञान है। औ-

२ " सर्व है " ऐसं सर्वका स्मृतिरूप ज्ञान है॥

इसरीतिसे " यह सर्प है" इहां दोज्ञान हैं। परंतु भयदोपप्रमातामें औ तिमिरदोपप्रमा-णमें ताके वलतें पुरुपक् ऐसा त्रिवेक नहीं होता जो " मेरेक्टूं दो ज्ञान हुवेहें " ॥ यद्यपि " यह" अंश रज्जुका सामान्यज्ञान यथार्थ है औ पूर्व देखे सर्पका स्मृतिज्ञान वी यथार्थही है। तो वी "मेरेक् दोज्ञान हुवैहैं, तिनमें रज्जुका सामान्यप्रत्यक्षज्ञान है औ सर्पका स्मृति-ज्ञान है" यह विवेक नहीं होवेहै। तिस दो-ज्ञानके अविवेककूंही सांख्यप्रभाकरमतमें भ्रम कहैंहैं । यही रीति सारेश्रमस्थलमें जाननी ॥

" या रीतिसं रज्जुआदिकनमें सर्पादिक अम जहां होये तहां चारिमत सुनेहें । तिनमें नीका मत होई सो कहो । ताहीक् में मानूं" यह शिष्यका प्रश्न है ॥ ४९ ॥

अंक १२४-१३० गत प्रश्नका उत्तर ॥ १३१-१४६॥

॥ १३१ ॥ अख्यातिमतखंडन

॥ १३१-१३२ ॥ ॥ श्रीरुखाच ॥ ॥ दोहा ॥

ख्यातिअनिर्वचनीय लिख, पंचम तिनतें और ॥ युक्तिहीन मतचारि ये,

मानहु भ्रमकी ठौर ॥ ५० ॥ टीकाः-हे शिष्य! तिन चारि ख्यातिनतैं औरही भर्मकी ठौर अनिवेचनीय ख्याति पंचम लख ॥ औ असत्ख्याति, आत्मख्याति, अन्यथाख्याति, औ अख्याति, ये चारिमत युक्तिहीन हैं ॥

उत्तरउत्तरमतनिरूपणर्भै असंगत कहे तैसें अख्यातिमत वी असंगत है। काहेतें? ''यह सर्प है " या ज्ञानमैं

१ प्रथम "यह" अंश ती रज्जुका सामान्य ज्ञान प्रत्यक्ष है । औ-

२ " सर्प है" इतना अंश पूर्वदृष्टसर्पका स्मरणज्ञान है।

यह अख्यातिवादीका मत है । तहां पूर्वदृष्ट सर्पका स्मरणही मानै औ सन्मुखरज्जु देशमें सर्पका ज्ञान नहीं माने तो सन्मुखरज्जुतें पुरुपकं भय होयके उलटा भागेहै। सो भय

औ भागना नहीं हुवाचाहिये। यातें सन्मुख-रज्जुदेशमैंही सर्पकी प्रतीति होवेहै । पूर्वदष्ट-सर्पकी स्मृति नहीं ॥

॥ १३२ ॥ किंवा ।

१ रज्जुका विशेषरूपतें यथार्थज्ञांन हुयेतें अनंतर ऐसा बाघ होवेहैं:—'' मेरेक्रं रज्जुमें सर्पकी प्रतीति मिथ्या होतीमई'' या बाधतें बी रज्जुमैंही सर्पकी प्रतीति होवेहैं। पूर्वदृष्टसर्पकी स्मृति नहीं ॥ औ—

२ '' यह सर्प है " इहां ज्ञान एकही प्रतीत होत्रेहै । दो नहीं ॥ औ—

३ एककालमें अंतःकरणतें स्मृतिरूप औ प्रत्यक्षरूप दो ज्ञान होवें वी नहीं।

यातें अंख्यातिमत बी अत्यंतसंगत है॥

इन चारूमतनका प्रतिपादन औ खंडन, विवरण औ स्वाराज्यसिद्धिआदिकग्रंथनमें विस्तारसें लिख्याहै ॥ प्रतिपादन औ खंडनकी युक्ति कठिन है । यातें संक्षेपतें जिज्ञासुक्ं रीति जनाईहै । विस्तार हमनें लिख्या नहीं ॥ ॥१३३॥५ सिद्धांतमें अनिर्वचनीयख्याति

# है। ताकी रीति॥

सिद्धांतमें अनिर्वचनीयख्याति है ताकी यह

॥ १६३ ॥ याका विशेषकथन भी खंडन वृत्ति-रानाविके त्रयोदशरतमें भी वृत्तिप्रभाकरके सप्तम-प्रकाशमें कियाहै।

॥ १६४ ॥ सूर्यादिकज्योति ॥

॥ १६५ ॥ तिमिरशब्दसें मंदलंधकारका बी प्रहण है। काहेतें! निर्दोष नेत्रवालेकूं स्पष्टप्रकाशिकी रज्जुभादिकअधिष्ठानके विशेषक्रपका अज्ञान होवे नहीं औ गाढअंधकारिक अधिष्ठानके सामान्यरूप '' इदंता''का ज्ञान होवे नहीं औ अधिष्ठानके विशेषक्रपके अज्ञानिवना औ सामान्यरूपके ज्ञानिवना अपास होवे नहीं। यह वार्ता पूर्व द्वितीयतरंगिकि

रीति हैं:— अंतःकरणकी वृत्ति नेत्रादिद्वारा निकसिके विषयके समान आकारकं प्राप्त होवैहै तातैं विषयका आवरण मंग होयके ताकी प्रतीति होवैहै। तहां प्रैकीश वी सहायक होवेहै है, प्रकाशविना पदार्थकी प्रतीति होवे नहीं।।

जहां रज्जुमें सर्पभ्रम होवेहें तहां अंतः करणकी वृत्ति नेत्रद्वारा निकसि वी औ रज्जुसें ताका संबंध वी होवे । परंतु तिमिरींदिकदोष प्रतिवंधक हैं। यातें रज्जुके समानाकारवृत्तिका स्वरूप होवे नहीं, यातें रज्जुका आवरण नाशे नहीं।।

इसरीतिसें आवरणमंगका निमित्त वृत्तिका संबंध हुयेतें वी जब रज्जुका आवरण मंग होवे नहीं तब रज्जुचेतनमें स्थित अविद्यामें क्षोभ होयके सो अविद्या सर्पाकारपरिणामकं प्राप्त होवेहैं ॥

र सो अविद्याका कार्य सर्प सत् होवै तौ रज्जुके ज्ञानसे ताका वाध होवै नहीं औ बाध होवैहै। यातैं सत् नहीं ॥ औ २ असत् होवै तौ वंध्यापुत्रकी न्यांई प्रतीति नहीं होवै औ प्रतीति होवेहै, यातें असत् बी नहीं॥

किंतु सत्असत्सें विरुक्षण अनिर्वर्चनीय
है ।। सुक्तिआदिकनमें रूपादिक वी याहि
अध्यासके प्रसंगमें कहीहैं । भी मंद्रअंधकारमें विशेष
रूपका अज्ञान भी सामान्यरूपका ज्ञान । ये दोन्ं
बनतेहैं । यातें नेत्रके विषयगत अध्यासविषे मंदअंधकारकी अपेक्षाके होनैतें ताका बी प्रहण है भी
नेत्रकी मंद्रतारूप तिमिरदोषका बी प्रहण है । दोन्ंमेंसें एक होने जब अम होवेहै ॥ भी आदिशब्दकरि कामळआदिक नेत्ररोगका प्रहण है ॥

॥ १६६ ॥ इहां यह शंका है:—सत्सें विलक्षण असत् है, ताकूं असत्सें विलक्षण कहना विरुद्ध है भी असत्सें विलक्षण सत् है त.कू सत्सें विलक्षण कहना विरुद्ध है ॥ भी सत्असत्सें भिन रीतिसं अनिर्वचनीय उत्पन्न होवेहें ॥ ता अनिर्वचनीयकी जो ख्याति किस्ये प्रतीति आं कथन सो अनिर्वचनीयख्याति किस्येहें ॥ ॥ १३४ ॥ भ्रमस्थलमें अंतःकरणसें भिन्न अविद्याका परिणाम सपीदिक विपय औ तिनका ज्ञान एकही समय उत्पन्न होवेहें औ लीन होवेहें ॥ सो साक्षीभास्य हैं ॥

जैसें सर्प अविद्याका परिणाम है तैसें ताका ज्ञानरूप दृत्ति वी अविद्याकाही परिणाम है। अंतःकरणका नहीं । काहेतें ? जैसें रज्जु-ज्ञानतें सर्पका वाध होवेहें तैसें ताके ज्ञानका वी वाध होवेहें ॥ अंतःकरणका ज्ञान होवे तो वाध नहीं हुवाचाहिये। यातें ज्ञान वी सर्पकी न्यांई अविद्याका कार्य सत्असत्सें विरुक्षण अनिर्वचनीय है। परंतु—

१ रज्जुउपहितचेतनमं स्थित तमोगुणप्रधान-अविद्याअंशका परिणाम सर्प है। औ— २ साक्षीचेतनमं स्थित अविद्याके सत्व-गुणका परिणाम दृत्तिज्ञान है।

रज्जुचेतनकी अविद्याका जा समय सर्पाकार-परिणाम होनेहें ताही समय साक्षी-आश्रितअविद्याका ज्ञानाकारपरिणाम होनेहें । काहेतें ? रज्जुचेतन आश्रित अविद्यामें क्षोमका जो निमित्त है ता निमित्तसेंही साक्षी आश्रित-अविद्यां अंग्रमें क्षोम होनेहें । यातें श्रमस्थलमें सर्पादिक विषय औ तिनका ज्ञान एकही समय उत्पन्न होनेहें ॥ औ रज्जुआदिक अधिष्ठानके तृतीयपदार्थका समान है यातें अनिर्वचनीय शब्दके अर्थकी उपस्रव्यही नहीं है । या शंकाका—

यह समाधान है:-

१ त्रिकालअवाध्य सत् कहियेहै । तासैं विलक्षण | कहनैकरि वाधयोग्यका ग्रहण है ओ— ज्ञानतें एकही समय लीन होवेंहें ॥ या रीतिंसं १ सर्पादिक अमविष

- (१) वाह्यअविद्याअंग्र सर्पादिक विषयका उपादानकारण है। ओ—
- (२) साक्षीचेतनआश्रितअंतरअविद्याअंश तिनके ज्ञानरूप दृत्तिका उपादान-कारण है ॥ औ—

२ स्वप्तमें तौ

(१) साक्षीआश्रित अविद्याकाही तमोगुण-अंश विषयक्ष परिणामकृंप्राप्त होवह।।

(२) ता अविद्यामं सत्त्वगुणअंश ज्ञानरूप परिणामकं प्राप्त होवहे ।

यातें स्वप्तमें अंतरअविद्याही विषय औं ज्ञान दोनंका उपादानकारण है।।

याहीतें वाह्यरज्जुसर्पादिक औ अंतरस्वम-पदार्थ । साक्षीभास्य कहियेहे ॥

अविद्याकी वृत्तिद्वारा जाक् साक्षी भासे किहें प्रकारों । सो साक्षीभास्य किहें ॥ ॥ १३५ ॥ रज्जुमैं सर्प औ ताका ज्ञान अविद्याका परिणाम औ चेतन-

#### का विवर्त है ॥

रज्जुआदिकनमें अनिर्वचनीय सर्पादिक औ तिनका ज्ञान भ्रम कहियेहै औ अध्यास कहियेहैं। सो भ्रम अविद्याका परिणाम है औ चेतनका विवर्त है।।

- १ उपादानकारणके समानस्त्रभाववाला अन्यथास्त्ररूप परिणाम कहियेहै ॥औ— २ अधिष्ठानतें विपरीतस्त्रभाववाला अन्यथा-स्त्ररूप विवर्त कहियेहै ॥
- २ स्वरूपहीन वंध्यापुत्रादिक असत् कहियेहै । तासै विलक्षण कहनेकार स्वरूपवान्का प्रहण है । यातैं वाधयोग्य स्वरूपवान् अनिवैचनीयपदार्थ है । तैसा प्रपंच औ रज्जुसपीदिक है ताकी उपलब्धि नाम प्रतीति वेदांतनिपुण पंडितनकूं होवेहै ॥

१ उपादानकारण अविद्या सो अनिर्वच-नीय है। तैसें रज्जुमें सर्प औ ताका ज्ञान बी अनिर्वचनीय है, यातें रज्जुसर्प औ ताका ज्ञान अविद्याके समानस्वभाववाला अन्यथा स्वरूप कहिये अविद्यातें औरप्रकारका आकार है सो अविद्याका परिणाम है।।

र तैसें रज्जुअवच्छित्रअधिष्ठानचेतन सत् रूप है। सर्प औ ताका ज्ञान सत्सें विलक्षण है। यातें रज्जुसर्प औ ताका ज्ञान अधिष्ठान-चेतनतें विपरीतस्वभाववाला अन्यथास्वरूप कहिये चेतनसें औरप्रकारका आकार है।। ॥ १३६॥ रज्जु औ अंतःकरणउप-हितचेतन अधिष्ठान है। रज्जु नहीं॥ सर्प औ ताके ज्ञानकी रज्जुज्ञानसें निवृत्ति॥

१ मिथ्यासर्पका अधिष्ठान रज्जुउपहितचेतन है। रज्जु नहीं । काहेतें? सर्पकी न्यांई रज्जु वी कल्पित है।। कल्पितवस्तु अन्यकल्पितका अधिष्ठान वनै नहीं यातें रज्जुउपहित-चेतनही अधिष्ठान है। रज्जु नहीं। औ

रज्जुविशिष्टक्तं अधिष्ठान कहैं तौ वी रज्जु औ चेतन दोनूं अधिष्ठान होनैंगे । तहां रज्जुभागमें अधिष्ठानपना नाधित है । यातैं रज्जुजपहितचेतनही अधिष्ठान है । रज्जु-विशिष्टचेतन नहीं ॥

२ तैसें सर्पके ज्ञानका साक्षीचेतन अधिष्ठान है॥

या रीतिसें भ्रमस्थानमें विषयका औ ताके ज्ञानका उपाधिमेदसें अधिष्ठान मिन्न है । एक नहीं ।। औ—

१ विशेषरूपतें रज्जुकी अप्रतीति । अविद्यामें

- 'क्षोभद्वारा दोन्दंकी उत्पत्तिमैं निमित्त है ॥
- २ तैसें रज्जुका ज्ञान दोनूंकी निवृत्तिमें वी निमित्त कहीहै। याकेविये—

॥ १३७ ॥ शंकाः— रज्जुके ज्ञानतैं संपैकी निवृत्ति बनै नहीं।

ऐसी शंका होवेहैं:— रज्जुके ज्ञानतें सर्पकी निष्टित वने नहीं । काहेतें ? " मिथ्या- वस्तुका जो अधिष्ठान होवे ता, अधिष्ठानके ज्ञानतें मिथ्याकी निवृत्ति होवेहै । यह अद्वेत- वादका सिद्धांत है " ॥ औ मिथ्यासर्पका अधिष्ठान रज्जुउपहित चेतन है । रज्जु नहीं । यातें रज्जुके ज्ञानतें सर्पकी निष्टित वने नहीं । या शंकाका—

॥ १३८ ॥ समाधानः - रञ्जुका ज्ञानही सर्पके अधिष्ठानका ज्ञान है ॥

यह समाधान है: "रज्जुआदिक जड-पदार्थका ज्ञान अंतः करणकी वृत्तिरूप होने । तहां आवरणभंग वृत्तिका प्रयोजन है । सो आवरण अज्ञानकी शक्ति है । यातें आवरण जडके आश्रित है नहीं । किंतु जडका अधिष्ठान जो चेतन ताके आश्रित है । यातें—

- १ रज्जुसमानाकार अंतः करणकी वृत्तितें रज्जुअवच्छित्र चेतनकाही आवरण-मंग होवेहैं।।
- २ वृत्तिमें जो चिदाभास है तातें रज्जुका प्रकाश होवेंहै ॥
- ३ चेतन स्वयंप्रकाश है तामें आभासका उपयोग नहीं ''

यह प्रक्रिया संपूर्ण औंगे प्रतिपादन करेंगे॥ इसरीतिसें—

॥ १६७ ॥ यह प्रक्रिया आगे इसी ही चतुर्थतरंग- गत १८७ के अंक विषे आरंभकरिके निरूपण करेंगे ॥

१ चिदाभाससहित अंतःकरणकी वृत्तिरूप ज्ञानमं जो वृत्तिभाग, ताका आवरण-भंगरूप फल चेतनमं होवहै । आँ-

२ चिदाभासभागका प्रकाशरूप फल रज्जुमं होवेहे ।

यातं वृत्तिज्ञानका केवलजडरञ्ज विषय नहीं। किंतु अधिष्ठानचेतनसिह्त रञ्ज साभासवृत्तिका विषय है। इसीकारणतं सिद्धांतग्रंथमं यह लिख्याहै:—''अंतःकरणजन्य वृत्तिज्ञान सारे व्यक्तं विषय करेंहें''॥

या प्रकारमें रञ्जुज्ञानमें निरावरण होयके सर्पका अधिष्ठान रञ्जुअविच्छिन्नचेतनका वी निजप्रकाशतें भान होवेहे। यातें रञ्जुका ज्ञानही सर्पके अधिष्ठानका ज्ञान है, तातें सर्पकी निष्ठित्त संभवेहें॥

॥ १३९ ॥ शंका:-रञ्जुज्ञानतें सर्प-

अन्यशंकाः—यद्यपि या रीतिसं सर्पकी निष्टत्ति रज्जुके ज्ञानतं संभवेह तथापि सर्पके ज्ञानकी निष्टत्ति संभवे नहीं । काहेतं? सर्पका अधिष्ठान रज्जुअवच्छिन्नचेतन है औ सर्पके ज्ञानका अधिष्ठान साक्षीचेतन है। पूर्वउक्तप्रकारतं रज्जुज्ञानसें रज्जुअवच्छिन्नचेतनकाही भान होवेहै । साक्षीचेतनका नहीं । यातें रज्जुका ज्ञान हुयेतें वी सर्पज्ञानका अधिष्ठान साक्षीचेतन अज्ञात है ओ अज्ञातअधिष्ठानमें कल्पितकी निष्टत्ति होवेहै । यातें रज्जुज्ञानतें सर्पज्ञानकी निष्टत्ति होवेहै । यातें रज्जुज्ञानतें

॥ १४० ॥ समाधानः-सर्पके अभावतें सर्पज्ञानकी निवृत्ति होवैहै

॥ १४० ॥—१४२ ॥ समाधान यह हैं:—विषयके आधीन

ज्ञान होवहै । विषय जो सर्प ताकी निवृत्ति होतेही सर्पके ज्ञानकी विषयके अभावतें आपही निवृत्ति होवहै ॥ और-

॥ १४१ ॥ जो ऐसें करें:-किल्पतकी निवृत्ति अधिष्ठानज्ञानिवना होवे नहीं औं सर्पका ज्ञान वी किल्पत हैं, ताका अधिष्ठान साक्षीचेतन हैं। ताके ज्ञानिवना किल्पतसर्पके ज्ञातकी निवृत्ति वन नहीं। ताका--

॥ १४२ ॥ समाधान यह है:-निवृत्ति दोप्रकारकी होवह ॥

-१ एक तो अत्यंतिनवृत्ति होवेहै । औ--

२ दूसरी कारणमें जो लय सो वी निष्टित्त कहियेहैं॥

कारणसहित कार्यकी निवृत्ति अत्यंत-निवृत्ति कहियेहै ॥

सारे कल्पितवस्तुका कारण अधिष्ठानके आश्रित अज्ञान है ॥

१ ता अज्ञानसंहित कल्पितकार्यकी निवृत्ति तो अधिष्ठानज्ञाननेंही होवेहैं ।

२ परंतु कारणमें लयरूप जो निवृत्ति सो अधिष्ठानज्ञानविना वी होवेहै ॥

जैसें सुप्रि औ प्रलगमें सर्वपदार्थनका अज्ञानमें लय अधिष्ठानज्ञानसें विना होवेहैं। तहां सर्वपदार्थनके लयमें निमित्त भोगके सन्मुख कर्मका अभाव है। तैसें अधिष्ठानसाक्षीके ज्ञान-विनाही सर्पज्ञानका लय होवेहैं। तहां सर्पज्ञानका विपय जो सर्प ताका अभाव सर्पज्ञानके लयमें निमित्त हैं।

या प्रकारसें सर्पकी निष्टित्त रज्जुज्ञानतें होवेंहें औं सर्पज्ञानका विषय जो सर्प ताके अभावतें सर्पज्ञानका लय होवेंहें ॥

॥ १४३ ॥ रञ्जुज्ञानसमय साक्षीका भान होवैहै ॥

अथवा सर्प औ ताका ज्ञान । दोनूंकी

निष्टित्त रञ्जुज्ञानतेंही होवेहैं । काहेतें १ जब रञ्जुका प्रत्यक्षज्ञान होवे तब अंतःकरणकी ष्टित्त नेत्रद्वारा निकसिके रञ्जुदेशमें प्राप्त होवेहैं औ रञ्जुके समान वृत्तिका आंकार होवेहैं, यातें रञ्जुके प्रत्यक्षसमय वृत्तिउपहितचेतन औ रञ्जुउपहितचेतन दोनूं एक होवेहैं तिनका मेद रहै नहीं । यामें - यह हेतु हैं:-चेतनका सक्त्पसें तो मेद कहूं बी नहीं । किंतु उपाधिके मेदसें चेतनका मेद होवेहै ॥

वृत्तिउपहितचेतन औ रञ्जुउपहितचेतनका भेदकउपाधि । वृत्ति औ रञ्जु है ।

- १ सो वृत्ति औ रज्जु मिन्नभिन्नदेशमें स्थित होवें जब तो उपाधिवाले चेतनका भेद होवेहे औ-
- २ दोनूंउपाधि एकदेशमें स्थित होवें तब उपहितचेतनका भेद वनै नहीं ॥

यह वार्ता वेदांतपरिभाषादिक ग्रंथनमें लिखीहै।।

- १ मिन्नदेशमें स्थित उपाधितैंही उपहित-चेतनका भेद होवैंहै ॥
- २ एकदेशमें जब दोन्ंउपाधि स्थित बी होवें तब दोन्ंउपाधिसें उपाधित बी चेतन एकही होवेहैं।।

या प्रकारते रञ्जुके प्रत्यक्षज्ञानसमय रञ्जुउपहितचेतन औ वृत्तिउपहितचेतन एक हैं।
तहां साक्षीचेतनही वृत्तिउपहितचेतन है।
काहेतें १ अंतःकरण औ ताकी वृत्तिमें स्थित जो
तिनका प्रकाशक चेतनमात्र सो साक्षी कहियेहै।। इसरीतिसें रञ्जुज्ञानसमय साक्षीचेतन औ
रञ्जुउपहितचेतनका अभेद होवेहै।। औ--

- १ रज्जुउपहितचेतनका रज्जुज्ञानसें भान होवेहें औ-
- २ रज्जुजपहितचेतनसँ अभिन साक्षीका वी रज्जुज्ञानसँ भान होनेहै ॥

या प्रकारतें रज्जुज्ञानसमय अधिष्ठानसाक्षी-का भान होनैतें कल्पित सर्पज्ञानकी निवृत्ति संभवेहे ॥

॥ १४४ ॥ सर्वत्रिपुटियोंके ज्ञानमें साक्षीका ज्ञान होवैहै ॥

किंवा कुटस्थदीपमें विद्यारण्यस्वामीनें यह प्रक्रिया कहीहै:-

- १ "आभाससहित अंतःकरणकी वृत्ति इंद्रियद्वारा निकसिके घटादिक विषयक्ं प्रकाशेंहै ।।"
  - २ घटादिकविषय औं तैसें आभाससहितं वृत्तिरूप तिनका ज्ञान तथा आभास-सहित अंतःकरणरूप ज्ञाता इन तीनिवोंकं साक्षी प्रकाशेहैं।।"
- १ " यह घट है" इसरीतिसें आभाससिहत वृत्तिसें घटमात्रका प्रकाश होवैहै।।
- २ ''मैं घटकूं जानूढूं'' या रीतिसैं
- (१) 'मैं' भव्दका अर्थ ज्ञाता औ-
- (२) ज्ञेय घट औ-
- (३) ताका ज्ञान।

या त्रिपुटीका साक्षीसें प्रकाश होवेंहै ॥ या प्रकारतें सर्वत्रिपुटियोंका प्रकाशक साक्षी है ॥

साक्षी आप अज्ञात होने तौ त्रिपुटीका ज्ञान साक्षीसें वने नहीं । यातें सर्वत्रिपुटियोंके ज्ञानमें साक्षीका ज्ञान अवस्य होनेहें ॥

ता साक्षीज्ञानतें सर्पज्ञानकी निवृत्ति संभवेहै। या पूर्वरीतिसें सर्प औ ताके ज्ञानका अधिष्ठान भिन्नभिन्न कह्या। तामें इतनें शंकासमाधान हैं।। या पक्षमें शंकासमाधानरूप विवाद और-वी बहुत हैं। यातें— ॥ १४५ ॥ सर्प औ ताके ज्ञानका अधिष्ठान साक्षी है ॥ १४५--१४६॥

' सर्प औ ताके ज्ञानका अधिष्ठान एकडी हैं' यह पक्ष कहेंहैं:—

तहां वाहा जो रज्जुचेतन है ताकूं सर्प औ ताके ज्ञानका अधिष्ठान कहें तौ यने नहीं। काहेतंं?—

१ जितने ज्ञान होर्वहें सो प्रमाता अथवा साक्षीके आश्रित होर्वहें । बाह्य जो रज्जुचेतन ताके आश्रित ज्ञान बने नहीं ।

२ तेसें सर्प औं सर्पके ज्ञानका अधिष्ठान अंतःकरणउपहित साक्षी चेतनकं मान तो शरीर-के अंतर अंतःकरणदेशमं सर्पकी प्रतीति चाहिये। रज्जुदेशमं सर्पकी प्रतीति नहीं चाहिये।। अंतर उपजे सर्पकी बाहिर प्रतीति मायाके गरुतं मान तो आत्मक्यातिमतकी सिद्धि होवेगी।। इसरीतिसं-

१ रज्जुउपहितचेतन ग्रानका अधिष्ठान वर्न नहीं। ऑ--

२ अंतःकरणउपहित चेतन सर्पका अधिष्ठान वन नहीं।

यातें सर्प औं ताके झानका अधिष्ठान एक नहीं यने ।

तथापि रज्जुके समीप प्राप्त जो अंतःकरण-की इदमाकारवृत्ति, तामं स्थित चेतनके आश्रित अविद्या सपीकार औ ज्ञानाकार-परिणामकुं प्राप्त होवेंहे ।

१ प्रतिउपहित चेतनमें स्थित अविद्याका तमी-गुणअंक सर्पका उपादानकारण है ।

२ ताहींमें स्थित सत्वगुणअंश सर्पके ज्ञानका उपादानकारण है।।

सर्प औं ताके ज्ञानका वृत्तिउपहित चेतन अधिष्ठान है। पि.११ १ पृत्ति रज्जुवेशमें वाहिर गई यातं पृत्ति-उपहित चेतन वी वाहिर हैं, यातं सर्पका आश्रय वर्नहें॥

२ जितना अंतःकरणका स्वरूप होते, उतना ही साधीफा स्वरूप होवेह । शरीरके अंतर स्थित जो अंतःकरण सोई गृत्तिस्वरूप परिणाम-हं प्राप्त होवेह, यांते प्रतिउपहित चेतन साधी हे, यांते ज्ञानका आश्रय वनहें।

रज्जुका जब साक्षात्कार होवं तब रज्जु-चेतन ओ युचिचेतन दोनं एक होवंहें, यातं रज्जुके झानसं सर्प ओ ताके झानकी निवृत्ति बी बनहें ॥

11 १४६ ।। जहां एकरज्जुमं दशपुरुपनकृं किसीकृं सर्प, किसीकृं दंड, किसीकृं माला, किसीकृं प्रथिवीकी दरार आं किसीकृं जलधारा, इसरीतिसं भिन्न भिन्न प्रतीति होते अथवा सर्वकृं सर्पटी प्रतीत होते तहां जा पुरुपकृं रज्जुका साक्षातकार होतेहें, ताकी वृत्तिचेतनमं किष्पतअध्यासकी निवृत्ति होतेहें। जा रज्जुकान नहीं होते ताके अध्यासकी निवृत्ति होते नहीं, यातें वृत्तिचेतनहीं किष्पतका अधिष्ठान हे । रज्जुआदिकविषयउपितचेतन नहीं ॥

जो रज्जुउपहित चेतनक् सर्पदंडादिकनका अधिष्ठान माने तो दशपुरुवनक् प्रतीत जो होवं दशपदार्थ, सो एकएकक् सारे प्रतीत हुयेचाहिय जो हमारी रीतिसं तो जाकी पृत्ति-चेतनमं जो पदार्थ कल्पित है सो ताहीकं प्रतीत होवं। अन्यकं नहीं।

इसरीतिंसं बाह्यसपीदिक औं तिनके ज्ञानका घृत्तिउपहितसाक्षी अधिष्ठान है। खमके पदार्थ औं तिनके ज्ञानका बी अंतःकरणउपहित साक्षीही अधिष्ठान है।।

या प्रकारतें सत्असत्सें विरुक्षण जी

अनिर्वचनीय अविद्याका परिणाम अनिर्वचनीय सर्पादिक, तिनकी ख्याति कहिये प्रतीति औ कथन, सो अनिर्वचैनीयख्याति कहिये-है ॥ ५०॥

११ १४७ ।। प्रश्नः—अपारिमध्याजगत्का आधार औ अधिष्ठान कौन है ?

> ।। शिष्य उवाच ॥ ।। दोहा ।।

यह मिथ्या परतीत ब्है, जामैं जगत अपार ॥ सो भगवन मोक्कं कही, को याको आधार ॥ ५१ ॥ अर्थ स्पष्ट ॥ ५१ ॥

॥ १४८ ॥ मिथ्याजगत्का आधार औअधिष्ठान तूं है ॥

॥ श्रीगुरुखांच ॥ ॥ दोहा ॥

तव निजरूप अज्ञानतें, व्हे मिथ्याजग भान ॥ अधिष्ठान आधार तुं,

रज्जुभुजंग समान ॥ ५२ ॥
टीका:- हे शिष्य ! तेरा जो निजरूप
कहिये ब्रह्मरूपकरिके अज्ञान, तिसतें मिथ्याजगत् प्रतीत होनेहैं, यातें जगत्का आधार
औ अधिष्ठान दूं हैं । जैसें रज्जुके अज्ञानतें

॥ १६८॥ अनिर्वचनीयस्यातिका कछुक कथन विस्तारसँ वृत्तिरत्नाविकेके अष्टमरत्नमें कियाहै भी याहीका कियाहै।

मिथ्याभुजंग प्रतीत होवैहै। तहां मिथ्याभुजंगका आधार औ अधिष्ठान रुज्जु है।

चचिप मिध्यासर्पका अधिष्ठान मुख्य द्वितीयपक्षमैं वृत्तिउपहित चेतन है औ प्रथमपक्षमैं रञ्जुउपहितचेतन है । किसी पक्षमैं रज्जु-अधिष्ठान नहीं।

तथापि प्रथमपक्षमें चेतनमें अधिष्ठानपनेकी उपाधि रज्जु है, यातें स्थूलदृष्टिसें रज्जु अधिष्ठान कहियेहैं । जैसें मिथ्याभुजंगका अधिष्ठान तथा आधार रज्जु हैं; तैसें मिथ्या-जगतका अधिष्ठान औ आधार तुं है।

॥ १४९॥ आत्माका सामान्यरूप आधार औ विशेषरूप अधिष्ठान है ।

या स्थानमें यह रहस्य है: जैसें जेवरीके दो स्वरूप हैं। १ एक तौ सामान्यरूप है औ र एक विशेषरूप है।।

१ सामान्यरूप " इदं" है।

२ विशेषरूप "रज्जु" है।

१ " यह सर्प है" या रीतिसें मिथ्यासर्पसें अभिन्न होयके आंतिकालमें वी प्रतीत होवै जो " इदंरूप" सो सामान्यरूप है ॥ औ—

र जो सर्पकी आंतिकालमें प्रतीत न होवै; किंतु जाकी प्रतीति हुवेतैं सर्प आंति द्रि होवै सो रज्जुका विशोषरूप है।।

तैसैं आत्माके वी दोस्वरूप हैं। १ एक सामान्यरूप । २ दूसरा विशेषरूप।

१ सत्रूप सामान्यरूप है। औ-

२ असंगता क्रुटस्थता नित्यमुक्ततादिक विद्योषस्य हैं।

काहेतें ?

१: 'स्थूलस्स्मसंघात हैं' इसरीतिसें स्थूलस्स्म विस्तारसें निरूपण वृत्तिप्रभाकरके सत्तमप्रकाशमें कियाहै। संघातकी भ्रांतिसमय वी मिथ्यासंघातसें अभिन्न होयके सत्रूप प्रतीत होवहै; यातें आत्माका सत्स्वरूप सामान्यरूप है। औ—

२ स्थूलम्हमसंघातकी भ्रांतिसमय आत्मा-का असंग क्र्टस्थ नित्यमुक्तस्यरूप प्रतीत होने नहीं । किंतु असंगादिस्वरूप आत्माकी प्रतीति हुनेतं संघातभ्रांति दृरि होवेहे। यातें असंगता, क्रटस्थता, नित्यमुक्तता औं व्यापकतादिक विशेषस्य हैं।

- १ सर्वश्रांतिमें सामान्यरूप आधार कहियेहैं। औ—
- २ विशेपरूप अधिष्ठान कहियेहै।।
- १ जैसें सर्पका आश्रय जो जेवरी ताका सामान्य '' इदं '' स्वरूप सर्पका आधार है। ओ—
- २ विशेपरञ्जस्वरूप अधिष्ठान है।
- १ तैसें मिथ्याप्रपंचका आश्रंय जो आत्मा, ताका सामान्य सत्रूप प्रपंचका आधार है। औ—

२ असंगतादिक विशेषरूप अधिष्ठान है। इसरीतिसं आधार को अधिष्ठानका सर्विज्ञैत्मनाम मुनिने किंचित्भेद प्रतिपादन कियाहै। । ५२।।

॥ १५० ॥ प्रश्न:-जगत्रष्टा आत्मासैं भिन्न कह्या चाहिये ॥ ॥ शिष्य उवाच ॥ ॥ दोहा ॥ भगवन मिथ्याजगतको, द्रष्टा कहिये कौन ॥

### अधिष्ठान आधार जो, द्रष्टा होय न तौन ॥ ५३ ॥

अर्थ स्पष्ट ॥ भाव यह हैं:—जगत्का आधार औ अधिष्ठान आत्मा है; यातें जगत्का द्रष्टा आत्मासें भिन्न कहाा चाहिये । जैसें सर्पका आधार औ अधिष्ठान जो रज्ज तासें भिन्न पुरुष सर्पका द्रष्टा है ॥ ५३ ॥

॥ गतप्रश्नका उत्तर ॥ १५१-१५२ ॥॥ १५१ ॥ सारे किष्पतका अधिष्ठानिहइष्टा है ॥

॥ श्रीगुरुखाच ॥ ॥ चौपाई ॥

मिध्यावस्तु जगतमें जे हैं, अधिष्ठानमें कल्पित ते हैं॥ अधिष्ठान सो द्विविध पिछानहु, इक चेतन दूजो जड जानहु॥ ५४॥

अधिष्ठान जडवस्तु जहां है, द्रष्टा तातें भिन्न तहां है।। जहां होय चेतन आधारा, तहां न द्रष्टा होवे न्यारा।। ५५॥

अर्थ स्पष्ट ॥ भाव यह है:— १ जहां जड अधिष्ठान होवै, तहां अधिष्ठान-सें भिन्न द्रष्टा होवैहै ॥

२ जहां चेतन अधिष्ठान होने, तहां अधि-ष्ठानही द्रष्टा होनेहैं । भिन्न नहीं ॥ ५५ ॥

॥ १६९ ॥ संक्षेपशारीरकनामक प्रंथके कर्त्ता

श्रीशंकराचार्यके पौत्रशिष्य ॥

॥ दोहा ॥ चेतृन मिथ्यास्वप्तको, अधिष्ठान निर्धार ॥ सोई द्रष्टा भिन्न निर्हे, तैसें जगत विचार ॥ ५६ ॥

टीकाः - जैसें स्वप्तका अधिष्ठान साक्षीचेतन है सोई स्वप्तका द्रष्टा है; तैसें जगत्का
आत्माही अधिष्ठान है सोई द्रष्टा है । यह
शंका औ समाधान स्थूलदृष्टिसें जेवरी कं
सर्पका अधिष्ठान मानिके कहेहें औ सिद्धांतमतमें
तौ सर्पका अधिष्ठान साक्षीचेतन है सोई द्रष्टा
है; यातें सारे कल्पितका अधिष्ठानही
द्रष्टा है। शंकासमाधान बनै नहीं ॥ ५६ ॥
॥ १५२॥ मिथ्यासंसारके निवृत्तिकी
चाह बनै नहीं॥
॥ दोहा ॥

इम मिथ्या संसारदुख, व्है तोमें अम भान ॥ ताकी कहा निवृत्ति तूं, चाहै सिष्य सुजान ॥ ५७॥

टीकाः हे शिष्य ! इसरीतिसें तेरेविषे संसाररूपी दुःख मिथ्याही आंतिसें प्रतीत होतेहै, ता मिथ्याकी निवृत्तिकी चाह वने नहीं ॥

दृष्टांतः जैसें वाजीगरने किसी पुरुपक् मिथ्याशत्रु मंत्रके बलसें दिखाया होवे, ताके मारनैविपे वह पुरुप उद्योग नहीं करता। तैसें मिथ्यासंसारकी निवृत्तिकी चाह बने नहीं।। ५७॥ १५३॥ प्रश्नः-जन्मादिकसंसार दुःखका
 हेतु है । यातें ताकी निवृत्तिका
 उपाय बतावौ ॥

।। शिष्य उवाच ॥ ॥ चौपाई ॥

जग यद्यपि मिथ्या गुरुदेवा । तथापि में चाहूं तिहि छेवा । स्वम भयानक जाकूं भासे । करिसाधन जन जिम तिहिनासे॥५८॥ यातें ब्हें जातें जग हाना । सो उपाव भाखो भगवाना ॥ तुम समान सतगुरु निहं आना । श्रवन फूक दे वंचैंकं नाना ॥ ५९॥

टीकाः—हे भगवन् ! आपने कहा जो ''जगत् तेरेविषे मिथ्यारूपकरिके है औ सत्यरूप-करिके नहीं " सो यद्यपि सत्य है, तथापि हे भगवन् ! सो मिथ्यारूपकरिके वा जा उपाय-करिके मरणादिकसंसार मेरेविषे भान न होवै, सो उपाय आप कहो ॥ और—

आपने कह्या था जो " मिथ्याकी निवृत्ति-वास्ते साधन चाहिये नहीं " सो वार्ता वी सत्य है। परंतु हे भगवन्! जाकं मिथ्यापदार्थ वी दुःखका हेतु होने ताकं वह मिथ्या वी साधनसें द्रि करना योग्य है। जैसें किसी पुरुषकं प्रतिपादन भयानकस्वम आवते होवें, सो मिथ्या वी हैं परंतु तिनके बी द्रि करनैकं जप औ पादप्रक्षालनादिक नानासाधन अनुष्ठान करेंहैं। नैसें यह संसार मिथ्या वी है परंतु जन्मादिक दुःखका हेतु मेरेकं प्रतीत होवेंहै; यातें

।। १७० ॥ इगनैवाला ।

संसारकी निष्टति चाह्ंहं । आप कृपाकरिके उपाय बतावी ॥ ५८ ॥ ५९ ॥ ॥ गतप्रश्नका उत्तर ॥ १५४--१५५ ॥

॥ १५७ ॥ आत्माके अज्ञानतें जगत्की ! प्रतीति होवेहै, ताकी निवृत्तिके

उपाय ज्ञानका स्वरूप ॥

॥ श्रीगुरुरुवाच ॥ ॥ सोरठा ॥

सो में कह्यो वखानि, जो साधन तें पूछियो ॥ निज हिय निश्रय आनि,

रहे न रंचक खेद जग॥६०॥

टीका:-हे शिष्य! जो तें जगन्रूपी दुःख-की निवृत्तिका साधन पृष्ठया सो हम तेरेहं ॥१५५॥ अज्ञानका नाश केवल ज्ञानसें है, प्रेथेमही कहीदियाः तिसविप तृ दढ निश्रय करः तार्ते जगत्रूपी खेद रहे नहीं ॥ ६० ॥

॥ दोहा ॥

निज आतम अज्ञानतै, व्है प्रतीत जगखेद ॥ नसै सु ताके वोधतें, यह भाखत मुनि वेद ॥ ६१ ॥ जग मोमैं नहिं ' ब्रह्म मैं ', ' अहं वहा ' यह ज्ञान ॥

सो तोक़ं सिप में कह्यो,

नहिं उपाय को आन ॥ ६२ ॥ टीकाः-हे शिष्य ! अपने आत्मस्वरूपके

॥ १७१ ॥ पूर्व इसीही तरंगगत ११५ औ १२३ के अंकर्विंप कहिदिया। फेर सोई उपाय

अज्ञानते जगत्रस्पी खेद प्रतीत होवह सो आत्मज्ञानते मिटेह । जो वस्तु जाके अज्ञानते भतीत होवें सो ताके ज्ञानतें मिटेह । यह नियम है । जैसे रज्जुके अज्ञानते सुप् प्रतीत होर्वह यो रज्जुके बोधते मिटेहे, तेमें आत्मज्ञानते जगत मिंटेंह । सो आत्मज्ञान हम कहिदिया ।

जगन तो मेरेविंप तीनकालमें है नहीं । काहेतें ? मिथ्या है। जो मिथ्या वस्तु होर्वेह सो अधि-ष्टानकी हानि नहीं करेहूँ । जैसें मरीचिकाका जो जल है सो पृथ्वीकुं गीली नहीं करेहे, तैसे जगत् प्रतीत वी होवेह परंतु मिथ्या है । कछु ं मेरी हानि करनैविष समर्थ है नहीं ॥ ओं—

"में सत्चित्आनंदरूप बदास्वरूप दूं" ेएसा जो निश्रय ताका नाम ज्ञान है। सोई मोक्षका साधन हैं। और कोई नहीं। सो ज्ञान हम प्रथम उपदेश करीदिया ॥ ६१॥६२॥

कर्मउपासनासं नहीं।

॥ दोहा ॥

कर्म उपासनतें नहिं,

जगनिदान तम नास ॥ अंधकार जिम गेहमें,

नसे न विन परकास ॥ ६३ ॥

टीकाः-हे शिप्य! जगत्का निदान कहिये उपादानकारण, तम कहिये अज्ञान है । ता अज्ञानके नाश्तं जगत्का आपही नाश होय जार्वह । काहेतें ? उपादानके नाश हुये पीछे कारज रहे नहीं है ।

ता अज्ञानका नाग्न केवल ज्ञानकरिके हैं। कर्म औं उपासनाकरिके नाश होवे नहीं।

दो दोहा करिके कहतेहैं॥

काहेतें ? अज्ञानका विरोधी ज्ञान है। कर्मउपासना विरोधी नहीं ॥

द्षष्टांतः-जैसैं गृहके विषे जो अंधकार है सो काह कियासं दूरि होवे नहीं । केवल प्रकाशसें दूरि होवेहे । तैसें अज्ञानरूपी जो अंधकार है सो ज्ञानरूपी प्रकाशसें दूरि होवेहे । औरकाह साधनसें नहीं ॥ ६३ ॥

॥ दोहा ॥

भाख्यो सिष उपदेसमैं, जगभंजक हिय धारि ॥ जो यामें संसय रह्यो, सो तूं पूछ विचारि ॥ ६४॥ ॥ प्रश्न ॥ १५६-१५८॥

॥ १५६॥ उक्तअर्थके अनुवादपूर्वक वक्ष्यमाण शंकाका सूचन ॥

> ।। शिष्य उवाच ।। ।। चौपाई ॥

मो भगवन जो कछ तुम भाख्यो।
सो सब सत्य जानि हिय राख्यो॥
जगनिदान अज्ञान बखान्यो।
ताको भंजक ज्ञान पिछान्यो॥ ६५॥
ज्ञानरूप बर्नन पुनि कीना।
जगमिथ्या सो मैं भल चीना॥
सुखस्वरूप आतम परकास्यो।
दया तिहारी सो मुहिं भास्यो॥६६॥
पुनि भाख्यो 'तूं ब्रह्म खरूपं'।
यह मैं लख्यो न भेद अनुपं॥

यामें मुहिं संका इक आवै । जीव ब्रह्मको भेद जनावै ॥ ६७॥

टीका:—हे भगवन् ! आपने जो कहा सो मैं आपके वचन सत्य जान्हुं । आपने कहा जो " जगत्का कारण अज्ञान है, ता अज्ञानके नाञ्चकरिके जगत्की निवृत्ति ज्ञानकरिके होवेंहै" सो वार्ता मैं जानी ।

सो ज्ञानका स्वरूप आपने कहा:— " जगत् मिथ्या है औ जीव आनंदस्वरूप है, सो ब्रह्मसें भिन्न नहीं किंतु ब्रह्मरूप है। ऐसै निश्चयका नाम ज्ञान है। ताकेविप जगत् मिथ्या है औ जीवं आनंदस्वरूप है" यह वार्ता मैं जानी।

परंतु "जीव ब्रह्म दोनं एक हैं " यह वार्ता नहीं जानी ।काहेतें ? जीवब्रह्मके भेदकं जनावने-वाली शंका मेरे इदयमें फुरेंहें ॥६५॥६६॥६७॥ ॥ १५७॥ ब्रह्म औ मेरा स्वरूप परस्पर विरुद्ध है, यातैं तिनसें मेरी एकता बने नहीं ॥

। अथ शंकाकी चौपाई।।
पुन्यपापका हूं मैं कर्ता।
जन्ममरन औ सुखदुख धर्ता।।
और अनेकभांति जग भासे।
चहूं ज्ञान अज्ञान जु नासे।। ६८॥
जो यातें विपरीतस्वरूपा।
ताकूं ब्रह्म कहत सुनि सूपा।।
कहो एकता कैसे जानूं?।
रूप विरुद्ध हिये पहिचानूं॥ ६९॥

टीकाः—हे भगवन् ! १ मैं पुन्यपाप कत्ती हूं । औ—- २ तिनका जो फल जन्ममरण औ सुख-दुःख तिनक्तं धारण करूं हुं। औ—

३ नानाप्रकारका जगत् मेरेविपै प्रतीत होवेहै ॥ औ—

४ जगत्का कारण जो अज्ञान है ताके दूरि-करनेकूं में ज्ञान चाहूंहूं ॥ औ—

१ ब्रह्मविषे न पुन्य है, न पाप है।

२ न जन्म है, न मरण है, न सुख है न दुःख है। और—

३ कोई हेश ब्रह्मविषे नहीं । औ—

४ ज्ञानकी इच्छा नहीं है ॥

यातें ब्रह्मका औ मेरा स्वरूप परस्पर विरुद्ध है; यातें दोनुंबांकी एकता वनै नहीं ॥

यद्यपि मेरे विषे वी जन्मादिक संसार परमार्थकरिके हैं नहीं, तथापि मिथ्या जो जन्मादिक हैं सो मेरेक्नं आंतिसें प्रतीत होवेहें औ ब्रह्ममें नहीं, यातें इतना मेद हैं। एकता बने नहीं ॥ ६८ ॥ ६९ ॥

॥ १५८ ॥ पक्षीरूपतासें विलक्षण जीव-ब्रह्मकी एकतासें कर्मउपासनका प्रति-

पादक वेद निष्फल होवैगा।
अन्यसंशयकी चौपाई।।
सुनहु गुरू दूजो पुनि संसै।
जीवब्रह्म एकत्व प्रनंसै।।
एक वृच्छमें सम दे पच्छी।
फल भोगै इक दूजो खच्छी।। ७०॥
भोगरहित परकास असंगा।
वेदवचन यह कहत प्रसंगा।।
कर्मउपासन पुनि बहु भाखै।
जीव ब्रह्म यातें द्वय राखे।। ७१॥

॥ १७२ ॥ यह अमेयगत संशयका स्वरूप है॥

टीकाः—हे गुरो ! मेरे एक और संशय है सो आप सुनौ । कैसा वह संशय है ?—जासूं जीवब्रह्मकी एकताका निश्चय प्रनंसे कहिये दूरि होयजावे, सो संशय में आपकं कहंदूं । आप सुनिके तिस संशयकं दूरि करी । वेदविषे मैंने ऐसें देख्याहै:—एक बुद्धिक्पी वृक्षमें दोपक्षी हैं। सो दोनूं समान हैं।। तिनविष—

१ एक तौ कर्मके फलकूं भोगैहै।

२ एक स्वच्छ कहिये ग्रुद्ध है, भोगरहित है, असंग है औं ता भोगनेवालेकूं प्रकाशिहै।।

याकेविंपै--

१ भोगनैवाला जीव प्रतीत होवै है औ—

२ दूसरा परमात्मा प्रतीत होवेहै । यातैं उनकी एकता वनै नहीं ॥ औ—

वेदकेविषे कर्म औ उपासना वहुतप्रकारके कहेहैं, सो जीवब्रह्मकी एकताविषे निष्फल होय जावेंगे। काहेतें ? जो आप जीवब्रह्मकी एकता कहोहों। १ सो ब्रह्मविषे जीवके स्वरूपकूं अंतरभाव कहोहों ? २ अथवा जीवविषे ब्रह्मके स्वरूपकूं अंतरभाव कहोहों ?

- १ जो कदाचित् ब्रह्मिवेषै जीवके स्वरूपक् अंतरभाव कहोगे तौ जीवकं ब्रह्मरूप होनैतें अधिकारीका अभाव होवेंगा; यातें कर्म औ उपासना निष्फल होवेंगे ॥ औ— २ जो जीव्विषे ब्रह्मके स्वरूपका अंतरभाव
- २ जो जीवविषे ब्रह्मके स्वरूपका अंतरभाव कहोगे तौ—
- १ ब्रह्मकूं जीवरूप होनैतें जाकी उपासना करियेहै ता उपास्यका अभाव होनैगा; यातैं उपासना निष्फल होनैगी। औ~
- २ कर्मका फल देनैवाला जो परमात्मा .ताका अभाव होवैगा; यातैं कर्म निष्फल होवैंगे॥ औ—

मीमांसक जो कहेहैं " कर्मही ईश्वर है। तिनसेंही फल होनेहैं" सो वार्चा समीचीन नहीं। काहेतें? जो कर्म हैं सो जड हैं। तिनक्ं फल देनैका सामध्ये वनै नहीं; यातें कर्मका फल ईश्वरही देनेहै।।

या रीतिसै परमात्मा औ जीवकी ऐंकता वनै नहीं ।। ७० ।। ७१ ॥

।। अंक १५७ गतप्रश्नका उत्तर ।।।। १५९-१७२ ।।

॥ १५९॥ चारि आकाश औ चारि चेतन ॥

।। श्रीगुरुरुवाच ॥ चौपाई ।

सुनहु सिष्य इक कहूं विचारा।

वहै जातें संका मिस्तारा।।

घटाकास इक जल्ञाकासा।

मेघाकास महाञाकासा।। ७२।।

चारिभेद ये नमके जानहु।

पुनि चेतनके तथा पिछानहु।।

इक क्टस्थ जीव पुनि कहिये।

ईस ब्रह्म हिय जाने रहिये।। ७३।।

जब इनको तूं रूप पिछाने।

निज संका तबही सब भाने।।

यातें सुन इनको अब भेदा।

नसै सुनत जन्मादिक खेदा।। ७४।।

टीकाः— जो तेरेक्रं शंका हुईहैं तिनका

|| १७३ || यह प्रमाणगत संदायका स्वरूप है||
|| १७४ || इहां यह शंका है:-घटसें बाहर
जो आकाश है सो महाकाश है, तिसतें भिन घटके
भीतरका जो आकाश है सो घटाकाश है।

निस्तार कहिये निराकरण जातें होवे सो विचार में कहूंहूं। तूं सुनः—

जैसें एक आकाशमें चारिभेद हैं-

१ एक घटाकाश्च है। औ-

२ एक जलाकाश है। औ-

३ मेघाकाश है। औ-

्४ महाकांश है।

तैसैं एकचेतनके चारिभेद हैं:-

१ कूटस्य है। औ-

२ जीव है। औ-

३ ईश्वर है औ-

ब्रह्म है।

ये चारिमेद आकाशकी न्याई चेतनविषे हैं हे शिष्य ! जब इनके स्वरूपक्षं तूं भली अकारसें पिछानेगा तब अपनी शंकाका तूं आपही समाधान जानि लेवेगा। यातें में इनका स्वरूप वर्णन करूं हूं। तूं सुन। जाकं सुनिके संशयरहितज्ञान होइके जन्मादिकदुः खका नाश होवेगा। ७२॥ ७२॥ ७४॥

॥ १६०॥ १ अथ घटाकाशवर्णन ॥

॥ दोहा ॥

जलपूरित घटकूं जु दे, जितनो नभ अवकास ॥

युक्तिनिपुन पंडित कहै,

ताक्रं घट आकास ॥ ७५ ॥

टीकाः-हे शिष्य ! जल्सें भरे घटकुं जितना आकाश अवकाश देवेहें । तितनें आकाशकुं पंडितजन घटाकोंंश कहेहे ॥ ७५ ॥

यह घटाकाशका छक्षण सुगम है; ताकूं छोडिके ''जल प्रितघटकूं महाकाश जितना अवकाश देवे तितना अवकाश कहिये आकाश घटाकाश है" । इसरीतिसें छक्षण करनेका क्या प्रयोजन है है याका— ॥ १६१ ॥ २ अथ जलाकाशवर्णन ॥

॥ दोहा ॥ जलपूरित घटमें जु पुनि, है नभको आभास ॥ घटाकासयुत विज्ञजन, भाखत जलुआकास ॥ ७६॥

टीकाः—हे शिष्य ! जलसें भन्या जो घट हे ताकेविष नक्षत्रादिसहित आकाशका प्रति-विंव होत्रेहैं । सो आकाशका 'प्रांतिविंव औ घटाकाश, दोनृं मिलेहुये जलाकाश कहिये-है ॥ ७६ ॥ याकेविषे—

## कोई शंका करेहै:--

आकाशका प्रतिविंव नहीं होवेहें किंतु केवल नक्षत्रादिकनकाही प्रतिविंव होवेहें। काहेतें? आकाश रूपकरिके रहित हैं औं रूपवाले पदार्थका प्रतिविंव होवेहें, यातें आकाशका प्रतिविंव वने नहीं। ऐसी शंका करेहें ताके—

समाधानका दोहा ॥ जो जलमें आकासको, नहिं प्रतिबिंव लखाइ ॥ थोरैमैं गंभीरता,

व्हें प्रतीत किहि भाइ॥ ७७॥

यह समाधान है:— घटाकाशका पूर्वउक्त लक्षण करें तो घटकी जामें स्थिति है, सो आकाश पांचवां कपालाकाश (ठींकराकाश) कहना होवैगा। सो शास्त्रसें विरुद्ध है, यातें यह द्वितीयलक्षण करना उचित है।

।। १७५ ॥ जल्विना प्रतिबिंव होवे नहीं, यातें यहां आकाशका प्रतिबिंव कहनेकारे घटमें स्थित जो जल, तासहित आकाशके प्रतिबिंवका प्रहण है।

यातैं जलमें व्योमको, लखि आभास सुजान ॥ रूपरहित जिम सव्दतैं, व्है प्रतिष्वनिको भान ॥ ७८॥

टीका:-जो जलकेविंप आकाशका प्रति-विंच नहीं होवे तो गोडेपरिमाण जलविंप मनुप्यपरिमाण गंभीरताकी जो प्रतीति होवेहै सो नहीं हुईचाहिये, यातें आकाशका प्रति-विंच अंगीकार करना योग्य है। और—

जो कहे हैं—" रूपरहितपदार्थका प्रतिविंग नहीं हो वेह " सो वी नियम नहीं है । काहेतें १ रूपरहित जो शब्द है, ताकी प्रतिध्वनि हो वेह सो शब्दका प्रतिविंग है; यातें रूपरहित जो आकाश है ताका वी प्रतिवंग नहें है। ७७॥ ७८॥

॥ १६२ ॥ ३ अथ मेघाकाशवर्णन ॥
॥ दोहा ॥
जो मेघिह अवकास दे,
पुनि तामें आभास ॥
तिन दोनूंकूं कहत हैं,
बुधजन मेघाकास ॥ ७९ ॥

टीकाः-मेघ जो वादल, तिनक्रूं जो आकाश अवकाश देवेहें औं मेघके जलमें जो

॥ १०६ ॥ गुणके आश्रित गुण रहता नहीं किंतु आकाशादिक द्रव्यके आश्रित गुण रहता है । इस नियमतें नीळपीतादिरंगमय जो रूप है, सो रूपगुणका अनाश्रित होनैतें रूपरहित है। ता रूप-रहित नीळपीतादिरंगका दर्पणआदिक खच्छ उपाधिविषे प्रतिविंव होवेहै। ताकी न्यांई रूपरहित आकाशका की रूपरहित चेतनका प्रतिविंव वनैहै ॥

वि. १२

आकाशका प्रतिविंच है, तिन दोनूंकूं मेघा-काद्या कहेंहैं ॥ ७९ ॥ याकेविपै---

कोई शंका करेहैं:-

जो मेघ तौ आकाशविषे हैं, तिनमें जल कैसे औ आकाशका प्रतिविंव दीखे विना जाने जावेहै १ ताके-

समाधानका दोहा॥

बर्षत मेघ अनंतजल, उदकसहित इति हेत ॥ दक नहिं नम आभास बिन, इम प्रतिबिंब समेत ॥ ८०॥

टीकाः-यद्यपि मेघविषे ओ जल आकाशका प्रतिविंव प्रत्यक्ष नहीं है, तथापि

अनुमानकरिके जानैजावैहैं:-

१ मेघ जो जलकी वृष्टि करैहै, यातैं ऐसा अनुमान होवैहै जो मेघांविषै जल है। मेवांविषे जल न होवे तौ जलकी वृष्टि मेघांसें नहीं होवे। औ-

२ मेघांविषै जल है सो आकाशके प्रति-विंबसहित है । काहेतें १ जो जल होवेहै सो आकाशके प्रतिविवविना नहीं होवेहै, यातैं मेघां-विषे जो जल है सो वी आकाशके प्रतिविंब-वाला है ॥

इसरीतिसें मेघविषे जल औ आकाशके प्रति-विवका अनुमान होवैहै । उदक औ दक ये दोनूं जलके नाम हैं॥ ८०॥

॥ १६३ ॥ ४ अथ महाकाञ्चवर्णन ॥ ॥ दोहा ॥

बाहिर भीतर एकरस, व्यापक जो नभरूप ॥ महाकास ताकूं कहैं, कोविद बुद्धि अनूप ॥ ८१ ॥

टीका:-वाहिर औ भीतर सारे एकरस व्यापक जो नभ कहिये आकाशका खरूप है ताक्ं अन्प कहिये अद्भुतदुद्भिवाले पंडित महाकाञ कहेंहैं ॥ ८१ ॥

॥ १६४ ॥ चारिचेतनके वर्णनका उपोद्घात ॥

॥ दोहा ॥ ्र

चतुर्भाति नभके कहे, लन्छन श्रुतिअनुसार ॥ अब चेतनके सिष्य सुन, जासूं लहै विचार ॥ ८२ ॥

चारिप्रकारके टीकाः--हे शिष्य आकाशके लक्षण कहे। अब चारिभांतिके चेतनके लक्षण सुन । जाके सुनैतें विचार कहिये विचारका फल ज्ञान प्राप्त होवै ॥ ८२ ॥

॥ १६५ ॥ १ अथ कूटस्थवर्णन ॥ ॥ दोहा ॥

मति वा व्यष्टिअज्ञानको, अधिष्ठान चैतन्य ॥ घटाकास सम मानिये,

सो कूटस्थ अजन्य ॥ ८३ ॥

टीकाः-बुद्धि अथवा न्यप्टि<sup>ं</sup> अज्ञानका जो अधिष्रान चेतन है सो क्टस्थ कहियेहै।

जा पक्षमें बुद्धिसहितचेतन जीव है, ता पक्षमें चुद्धिका अधिष्ठान कृटस्थ कहियेहैं ॥ औ

।। १७७ ।। ब्रह्मांडके बाहिर भी भीतर ।।

२ जा पक्षमें व्यष्टिअज्ञानसहित चेतन जीच कहियेहैं, ता पक्षमें व्यष्टिअज्ञानका जो अधिष्ठान है सो क्टस्थ कहियेहैं।

या स्थानिये यह सिद्धांत है: - जीव-पनेका जो विशेषण है ताके अधिष्ठानका नाम क्रुटस्थ कहियेहें। सो क्रुटस्थ अजन्य है। उत्पत्तिसें रहित है। याका अभिप्राय यह है: - ब्रह्मसें न्यारा जैसें चिदाभास उत्पन्न होवेहें तैसें यह उत्पन्न नहीं हुवा किंतु ब्रह्म-रूपही हैं। जैसें घटाकाश महाकाशसें न्यारा नहीं होयगया किंतु महाकाशरूप है।।

यह जो क्टस्य है सोई आत्मपदका लक्ष्यअर्थ है औ याहीक् प्रत्यक् कहेंहें औ याहीक् निजरूप कहेंहें औ यही जीव-साक्षी है।। ८३।।

॥ १६६ ॥ २ अथ जीववर्णन ॥ ॥ १६६—१७० ॥

### ॥ दोहा ॥ काम कर्मयुत बुद्धिमें, ं जो चेतनप्रतिविंव ॥

॥ १७८॥ इहां "चिदामास" शब्दकरिके चुद्धिसहित चिदामासका प्रहण है। यह वार्चा आगे इसीही तरंगके. ११६ वें दोहाकी टीकाके आरंभमें प्रंथकारने लिखीहें को पंचदशीमें श्रीविद्यारण्यसामीने वी "चुद्धि को तिसमें स्थित चिदामास को तिन दो-नंका अधिष्ठान क्टस्थंचेतन्य, इन तीनका समूह जीच कहियेहें" ऐसें लिखाहे; यातें चुद्धि वा अविद्या को तामें स्थित जो चिदामास को तिनका अधिष्ठान क्टस्थं ये तीन मिलिके जीच कहियेहें ॥

॥ १७९॥ कामना भी कर्मरूप जलसहित बुद्धिरूप घटमें चेतनका प्रतिबिंब है. यह रीति दुर्गम है। यातें स्थूलदेहरूप घटमें नखाशिखपर्यंत भन्या बुद्धिरूप जल है। तामें चेतनका प्रतिबिंब भी

जीव कहै विद्यान तिहिं, जलनभ तुल्य सविंव ॥ ८४॥

टीका:—नानाकाम औ कर्मसहित जो युद्धि है, तामें जो चेतनका प्रतिविव है, ताकें विद्वान् कहिये ज्ञानी जीव कहेहें। सो केवल प्रतिविवमात्रकें जीव नहीं कहेहें किंतु जैसें घटाकाश्यसहित आकाशके प्रतिविवक्षं जलाकाश कहेहें, तैसें सविव कहिये विव जो कृटस्थ तासहित चिदाभासकं जीव कहेंहें। यातें

्यह सिद्धांत हुवाः— बुद्धिमं जो चिदांभास औ बुद्धिका अधिष्ठानचेतन दोनुंवांका नाम जीव है ॥ ८४ ॥

॥ १६७ ॥ ॥ दोहा ॥ अधिष्ठान कृटस्थरें,

ब्है आभास वहा्ल ॥

रक्त पुष्प ऊप्र धूऱ्यो,

स्फटिक होइ जिम लाल ॥ ८५॥ टीकाः—पूर्वदोहेविंपे विंव जो क्टस्थ ता सहित आभासक्तं जीव कह्या। यातें—

क्टस दोन्वांका नाम जीव है। यह रीति सुगम है।।

- १ इहां केवल बुद्धिसहित चिदाभासकूं खंपदका अर्थ जीव कहें तो तामें भागत्यागलक्षणा संभवे नहीं किंतु सारे वान्यभागका त्यागरूप जहत्लक्षणा संभव । तैसे मानना आचार्यनकी युक्तिसें विरुद्ध है ॥ भी—
- २ अधिष्ठानसें अभिन्न होयके अधिष्ठानकू ढापै सो आरोप्य कहियहै । अधिष्ठानतें भिन्न होयके कहूं वी आरोप्यकी प्रतीति होने नहीं । या अनुभवसें विरुद्ध है ॥

याते चिदाभाससिहत बुद्धिविशिष्ट कूट चेतन जीव है, ऐसे मानना योग्य है ॥ १ यह प्रतीति होवैहै: जो बुद्धिमें प्रति-विष है सो क्रूटस्थका है औ बाहिरके ब्रह्म-चेतनका नहीं। काहेतें १ जाका प्रतिविष होवै सो बिंब कहियेहै। सो क्रूटस्थक्ं विष कहा यातें ताका प्रतिबिंब है यह प्रतीति होवेहै। सो या दोहेसें प्रतिपादन करेहें।

जैसें बडे लालपुष्पके ऊपरि जो धन्या सुफेद स्फटिक है ताकेविये फूलकी लालीकी दमक होवेहै, सो लालफूलका प्रतिविंच है। तैसें कृटस्थके आश्रित जो बुद्धि ताकेविये कूटस्थके प्रकाशकी दमक होवेहै। जैसें स्फटिक अत्यंत उज्ज्वल है तैसें बुद्धि वी अत्यंतशुद्ध है। काहेतें १ बुद्धि सत्वगुणका कार्य है। यातें कूटस्थकी दमकका नाम प्रतिबंब है।।

२ अथवा ब्रह्मचेतनका प्रतिविं है। जैसें महाकाशका घटके जलमें प्रतिविंच होवेहें औ मीतरके आकाशका नहीं। काहेतें १ जितनी गंभीरता जलविंपे प्रतीत होवेहें उतनी गंभीरता भीतरके आकाशमें है नहीं। सो गंभीरता आकाशका प्रतिविंच है, यातें वाहिरके आकाशका प्रतिविंच है।

१ यह जो कहैहैं:— "व्यापकचेतनका प्रतिबिंव बनै नहीं" सो आकाशके दृष्टांतसैं शंका दृिर होवेहै । काहेतें १ जो आकाश वी व्यापक है औ ताका प्रतिबिंव होवेहै । तैसें व्यापक चेतनका बी प्रतिबिंव बनैहै ॥ और—

२ जो कहेहैं:—''रूपवाले पदार्थका रूप-वाले पदार्थमें प्रतिबिंच होनेहैं' सो बी नियम नहीं है। काहेतें १ ''रूपरहितक्षव्दका रूपरहित आकाक्षमें प्रतिबिंच होनेहैं" यह पूर्व कहि आए। यातें चेतनका प्रतिबिंच बनेहैं।।

इसरीतिसें बुद्धिमें आभास औ बुद्धिका निकहियेहै।।

अधिष्ठान चेतन दोन्ं्वांका नाम जीव है। यह कह्या।

- १ सो जीव त्वंपदका वाच्य कहिये-है ॥ औ—
- २ ताकेविषै चिदाभासका त्यागकरिके केवल जो क्र्टस्थ है सो त्वंपद्का . लक्ष्य किरोहे ॥ औ— अहंशब्दका वाच्य वी जीव है। २ केवलक्रटस्थ अहंशब्दका लक्ष्य है॥

॥ १६८ ॥ ॥ दोहा ॥ बुद्धिमाहि आभासं जो, पुन्यपाप फलभोग ॥ गमन आगमन सो करै, नहीं चेतनमें जो ॥ ८६ ॥ मिथ्या नभ घट संग ज्युं, लहै किया बहु भांति ॥

लहै किया बहु भांति ॥ घटाकास अकिय सदा,

रहै एकरस सांति ॥ ८७ ॥

टीकाः—यद्यपि चिदाभास औ क्ट्स्य दोनूंवांका नाम जीव है तथापि जीवपनैके जो धर्म हैं सो सारे आभासविषे हैं। पुण्य औ पाप पुण्यपापके फल सुखदुःख औ लोकांतरविषे गमन औ यालोकविषे आगमन इसतैं आदिलेके सारे आभाससहित बुद्धि करेहै औ कूटस्थ नहीं कैरहै ॥ कूटस्थविषे केवलभ्रांतिसें प्रतीति होवेहैं॥

सो भ्रांतिस प्रतिती बी बुद्धिसहित आभासकं होवेहै। क्रटस्थकं नहीं। कहेतें ?

१ कूट जो छहारका अहरन ताकी न्यांई निर्विकाररूपसें स्थित होवें सो कूटस्थ हियेहैं ।। स्थित होने सो क्रुटस्थ कहियेहैं।

यातें कृटस्थविषे भ्रांतिआदिक वनें किंत चिदाभासमें वर्नेहें। ऑ---

१६९ ॥ अत्यंतविचारसं देखिये ता पुण्य-सुखदुःख, लीकांतरमें गमन आगमन, केवल बुद्धिमं हैं । आभासमें वी नहीं। बुद्धिके संयोगसं आभासमं हैं।

जैसें जलसहित जो घट हैं सो टेटा होवह औ सीधा होर्वहें औं जावे आर्वहें औं ताके संबंधसें व्योमका आभास संपूर्णकिया करेहे औ खतंत्र कछ वी नहीं करेहे, तैसें काम-कर्मरूपी जलसें भऱ्या जो दुद्धिरूपी घटं है सो पुण्यस् आदिलेके संपूर्णविकार घारहे औ ताके संवंधसें चिदाभास धारहे औं कृटस्थ सर्व-विकारसें रहित है।।

जैसैं जलपूरितघटके विकारसं रहित घटा-काश है, ताकी न्यांई क्रटस्थक्तं जान । यातें जीवपनेके धर्म चिदाभासमें हैं तथापि ऋटस्थमें अज्ञानसे प्रतीत होवेहें। यातें बुद्धिकेविषे कुटस्थ-सहित जो चिदाभास सो जीव कहियेह ॥ ८६ ॥ ८७ ॥

।। १७० ।। यह जो जीवका स्वरूप वर्णन किया याकेविपै प्राज्ञकी हानि होवेहै। काहेतें ? जो सुप्रप्तिक अभिमानी जीवका नाम प्राज्ञ है ता सुपुप्तिविषे बुद्धिका अभाव होवेहें

॥ १८० ॥ जैसें छोहकी कहाईमें तपाया जो तैछ तामें आकाशका प्रतिविंब होवंहै अग्निका ताप तैलकूंही है। तद्गत आकाशके प्रति-विवक् नहीं । तब तैलपूरित कडाईके अधिप्रानरूप आकाशकूं कहांसें होवेगा ? तैसें पुण्यपापादिरूप जो संसार है सो केवल बुद्धिमें है। आभासमें बी भ्रांति विना नहीं । तब तिनके अधिप्रान क्रटस्थमें

२ अथवा क्ट कहिये मिथ्या जो बुद्धि यातें बुद्धिमें आभास वी वने नहीं, यातें औ चिदाभास ताकेविपे असंगरूपसे प्राज्ञके स्वरूपका प्रतिपादक जो शास्त्र है ताका विरोध होवेगा। इसकारणतें जीवका स्वरूप नहीं और प्रतिपादन करेहैं:-

> ॥ दोहा ॥ अथवा व्यप्टि अज्ञानमें. जो चेतन आभास ॥ अधिष्ठान क्टस्थयुत, कहै जीवपद तास ॥ ८८ ॥

> > टीका:--

१ अज्ञानुके अंग्रका नाम *च्*यष्टिअज्ञान कहियेहें । ऑ---

२ संपूर्णअज्ञानका नाम समष्टिअज्ञान है। ता अज्ञानके अंशविषे जो चेतनका आभास ओ अज्ञानके अंशका अधिष्ठान जो कृटस्थ है कहेंहैं तिन दोनूंवांक् जीवपद प्राज्ञका अभाव नहीं होवेहै । काहेतें १ सुपुप्तिविषे अज्ञान रहेहै । जो सुपुप्तिविषे चेतनके प्रतिर्विव-सहित अज्ञानका अंश है, सोई दुद्धिरूपक्रं प्राप्त होवेहैं । औं चेतनका प्रतिविंच साथही होवैहैं ॥

चिदाभाससहित बुद्धिमें पुण्यादिक संसार प्रतीत होवेहै । इस अभिप्रायसै बुद्धिही कहूं शास्त्रनविषे जीवपनैकी उपाधि वर्णन करीहै औ विचारदृष्टिसं जीवपनैकी उपाधि अज्ञान है II ८८ II

कहांसें होवेगा ? परंतु तिसकी कूटस्थमें प्रतीतिही अज्ञानकृत भ्रांति है ॥

॥ १८१॥ इहां बुद्धि किंवा बुद्धिका संस्कार-रूप घट है तामें व्यष्टि अज्ञानरूप जल भन्याहै । तामें चेतनका प्रतिवित्र है।

अथवा व्यष्टिअज्ञानरूप घट है। तामैं मलिनसत्व-गुणरूप जल भन्याहै। तिसमैं चेतनका प्रतिबिंव है. सो अधिष्ठान कूटस्थसहित जीव कहियेहै॥

११ १०१ ॥ ॥ ३ अथ ईशवर्णन ॥
११ दोहा ॥
चित्छाया मायाविषे,
अधिष्ठान संयुक्त ॥
मेघव्योम सम ईस सो,
अंतरयामी मुक्त ॥ ८९ ॥

टीकाः—मायाकेविषे जो चेतनकी छाया कहिये अंभास औ मायाका अधिष्ठानचेतन, दोनूंबांकूं इश्वर कहेंहैं, सो ईश्वर मेघाकाशके सम है।।

- १ सो ईश्वर अंतर्यामी है। काहेतें १ सर्वके अंतरप्रेरणा करेहै, यातें अंतर्यामी है। औ
- २ सदा मुक्त है। काहेतें १ वाक् अपने स्वरूपमें आवरण नहीं, यातें जन्ममरणादिक बंधकी प्रतीति नहीं । इस हेतुतें ईश्वर नित्यमुक्त है ॥ औ—
- ३ सर्वज्ञ है । सर्वपदार्थनके जाननैवाला है । याकेविषे यह हेतु हैं:- मायाविषे शुद्ध-सत्वगुण है ।।

तमोगुण औ रजोगुणसें द्व्याहुआ सत्व-गुण नहीं होवे, किंतु रजोगुण औ तमोगुणक्ं आप द्वावनैवाला होवे, सो शुंदुसत्वगुण कहियहै।

सत्वगुणसें ज्ञानकी उत्पत्ति होवेहै, यातें प्रकाशस्वभाववाला सत्वगुण है। ऐसी सत्व-गुणवाली मायाकेविपै जो चेतनका आभास ताकूं

॥ १८२ ॥ इहां आभास शब्दकरिके मायासहित आभासका प्रहण है।

। १८३ । जैसें कोई ब्राह्मणजातिवाला राजा होवे सो क्षत्रिय औ शृह्मजातिवाले दो मंत्रिनसें आप दबाता नहीं । किंतु तिन दोनंकं आप दबावताहै तैसें रजोगुणतमोगुणसें दबता नहीं । किंतु तिन स्वरूपविषे अथवा औरपदार्थविषे आवरण संभवे नहीं, यातें मुक्त है औ सर्वज्ञ है ।

अधिष्ठान जो चेतन हैं सो तौ जीव औ ईश्वर दोन्ंविष गंधमोक्षमेदसें रहित है । आकाशकी न्यांई एकरस है परंतु आभास अंश-त्रिषे वंधमोक्ष है । अधिष्ठानविषे आभासकं आंतिसें प्रतीत होवेहै । यातें केवलआभासमें गंधमोक्ष है । तिसविषे वी इतना मेद हैं:—

 १ जा आभासमैं आवरण है ताकेविपै वंघ है।
 २ जाविपै स्वरूपका आवरण नहीं है सो मुक्त है।

े १ ईश्वरमें आवरण नहीं यातें ईश्वर सदा-मुक्त है औ—

२ जीवविषे आवरण है सो बद्ध है । बद्ध किहये वंध्या हुवा । काहेतें ? जा अविद्याके अंशमें चेतनके आमासक् जीव कहा ता अविद्याका आवरण करनेका स्वमाव् है ॥

यद्यपि १ अविद्या औ २ अज्ञान औ ३ माया एकही वस्तुकूं कहेंहैं । तथापि—

१ ग्रुद्ध सत्वगुणकी प्रधानतासें माया कहियह ॥ औ—

२-३ मिलन सत्वगुणकी प्रधानतासैं अज्ञान औ अविचा कहेंहैं।

रजोगुण औ तमोगुणसैं दव्या जो सत्व गुण है सो मैंलिनसत्वगुण कहियेहैं।

यातें तमोगुण औ रजोगुणकी अधिकता होनैतें अविद्यामें जो जीवका आभासअंश ताक्ं अविद्या, स्वरूपका आवरण करेहै । यातें जीवमें बंधन है औ ईश्वरमें नहीं।

दोनुंक् आप दबावनैवाला होवे ऐसा जो सत्वगुण सो शुद्धसत्वगुण है॥

।। १८४ ।। जैसें शृहजातिवाले दोनूं राजपुत्रनसें बाह्यणजातिवाला एकमंत्री दबताहै तैसें रजोगुण तमोगुणसें दब्या जो सत्वगुण है सो मिलनसत्व-गुण है।। १ अधिष्ठानचेतनसहित जो मायामैं आभास-रूप ईश्वर हैं सो तत्पदका वाच्य कहियेहैं।

र केवलअधिष्ठानचेतन तत्पद्का लक्ष्य है.
"जो ईश्वर है सोई जगत्की उत्पत्ति औ
पावन औ संहार करेंहै" यह संपूर्णशास्त्रमें
कहाहै। ताका यह अभिप्राय है:— चेतनअंश
तो आकाशकी न्यांई असंग है औ आभासअंश जगत्की उत्पत्तिआदि करेंहै औ ताहीविषे सर्वज्ञता है औ मक्तजनके ऊपरि अनुप्रह
जो करेंहै सो वी केवलआभासअंश करेहै।
और जो कछ ऐश्वर्य है सो केवल आभासमें
है औ चेतनअंश एकरस है। वाकेविष सक्तास्फूर्ति देनैविना औरऐश्वर्य वनै नहीं।। ८९।।
॥ १७२ ॥ ४ अथ ब्रह्मस्वरूपवर्णन ॥

॥ दोहा ॥

अंतर बाहिर एकरस, जो चेतन भरपूर ॥ विभुनभ सम सो ब्रह्म है, नहिं नेरे नहिं दूर ॥ ९० ॥

टीका:— ज्रह्मांडके अंतर किहये भीतर औ वाहिर जो महाकाशकी न्यांई भरपूरचेतन है सो ब्रह्म कहिये हैं। सो ब्रह्म नेरे नहीं औ दूरि नहीं। काहेतेंं जो वस्तु अपनैसें भिन्न होवें औ देशरूप उपाधिवाला होवें सो नेरे औ दूरि किह जावेंहें। ब्रह्म भिन्न नहीं किंतु सर्वका आत्मा है औ देशादिक सर्वउपाधितें रहित है, यातें नेरे औ दूरि नहीं कह्माजावे।।

यद्यपि ब्रह्मशब्दका वाच्य वी सोपाधिक है। काहेतें १ व्यापकवस्तुका नाम ब्रह्म है। सो व्यापकता दोप्रकारकी हैः - १ एक तौ आपेक्षिक व्यापकता है औ २ एक निरपेक्षिक व्यापकता है ॥

१ जो वस्तु किसी पदार्थकी अपेक्षासें व्यापक होवे औं किसीकी अपेक्षासें न होवे । ताकेविप आपेक्षिक व्यापकता कहियेहै। जैसें पृथ्वीआदिकी अपेक्षासें माया व्यापक है औं चेतनकी अपेक्षासें नहीं है। यातें माया-विपे आपेक्षिक व्यापकता है। औ—

२ जो वस्तु सर्वकी अपेक्षासें च्यापक होनें ताकेनियें जो च्यापकता सो निरपेक्षिक च्यापकता कहियेहें। सो निरपेक्षिक च्यापकता चेतन्विये हैं। काहेतेंं? चेतनके समान अथवा चेतनसें अधिक औरकोई च्यापक हैनहीं। किंतु चेतनही सर्वसें च्यापक है, यातें चेतनियें निरपेक्षिक च्यापकता है।

यह दोनूं प्रकारकी न्यापकतासहित जो वस्तु है सो ब्रह्मशन्दका वाच्य है। सो दोनूं-प्रकारकी न्यापकता मायाविशिष्टचेतनविषे है। काहेतें ?

१ विशिष्टविषै जो मायाअंश है ताकेविषै तौ आपेक्षिक न्यापकता है। औ—

२ चेतनअंशविषे निरपेक्षिक व्यापकता है।
यद्यपि मायाविशिष्टचेतनविषे निरपेक्षिक
व्यापकता वने नहीं । काहेतें १ मायाचेतनके
एकदेशिवेषे हैं। ता मायाविशिष्टचेतनसें शुद्ध
चेतनकी व्यापकता अधिक है। यातें शुद्धचेतन
विषे निरपेक्षिक व्यापकता है। तथापि माया
विशिष्ट जो चेतन हैं सो परमार्थदृष्टिकिरिके
शुद्धसें भिन्न नहीं किंतु शुद्धरूपही है। यातें
मायाविशिष्टमें वी जो चेतन अंश है ताकेविषे
निरपेक्षिकही व्यापकता है। इसरीतिसें—

१ मायाविशिष्टही ब्रह्मशब्दका बाच्य बनैहै । औ— २ गुद्धचेतन ब्रह्मशन्दका लक्ष्य है। यातें ईश्वरशन्द औ ब्रह्मशन्द दोन्दांका समानही अर्थ प्रतीत होवेहै । भिन्न अर्थ नहीं ।। तथापि–

१ ब्रह्मशब्दका तो यह स्वभाव हैः— जो बहुतस्थानविषे लक्ष्यअर्थक्रं बोधन करैहे औ काह्रस्थानविषे वाच्यअर्थक्रं कहेहे । औ-—

२ ईश्वरशब्दका यह स्वभाव हैं:-जो वहुतस्थानमें वाच्यअर्थका बोधन करेंहैं। इतना मेद है, यातें लक्ष्यअर्थकं लेके ब्रह्मशब्दका अर्थ भिन्न निरूपण कियाहै।।९०॥

॥ अंक १५८ गत प्रश्नका उत्तर ॥ ॥ १७३-१७५॥

॥ १७३॥ कूटस्थ प्रकाशमान है औ आमास भोगेहै॥

॥ दोहा ॥

चतुर्भांति चेतन कह्यो, तामें मिथ्या जीव ॥ पुन्यपाप फल भोगवै,

चितकूटस्थ सु सीव ॥ ९१ ॥

टीकाः—हे शिष्य ! चारिप्रकारका चेतन कह्या, तामें—

१ जीवके स्वरूपमें जो मिथ्याआमासअंश है सो पुण्यपाप करैहै औ तिनके फलकूं भोगे है । औ-

२ कूटस्थ जो चेतन है सो सीव कहिये शिवरूप है।।

शिव नाम कल्याणका है।

यातें प्रथम जो शंका करीथी " जो बुद्धिरूपी वृक्षमें दोपक्षी हैं। एक परमात्मा औ

जीव" ताका यह उंत्तर कहा:- परमात्मा औ जीवका ग्रहण नहीं करना किंतु कूटस्थ तौ प्रकाशमान है औ आभास मोगेंहै ॥ ९१॥ ॥ १७४॥ आभास कर्म करेहै औ फल देवैहै । चेतन नहीं ॥

॥ दोहा ॥

कर्मी छाया देत फल, नहीं चेतनमें जोग ॥ सो असंग इकरूप है,

जानै भिन्न कुलोग ॥ ९२ ॥

टीकाः—जीवके स्वरूपमें जो चेतनकी छाया कहिये आभास अंश है। सो कर्मी कहिये कर्म करेहै। ता कर्म करनैवालेकुं छाया जो ईश्वरका आभास अंश है सो फल देवेहै॥

छायाशब्दका देहलीदीपकन्यायकरिके पूर्वेठत्तर दोनूं ओरकूं संबंध है । जैसें देहलीके ऊपर धऱ्या जो दीपक है सो दोनूं-ओरकूं प्रकाशहै । " छाया कर्मी" औ "छाया देत फल" ॥

यातें यह वार्ता सिद्ध हुई:-

१ जीवके स्वरूपमें जो आभासअंश है सो तो पुण्यपाप करेंहै औ तिनका फल भोगेहैं।औा—

२ ईयरमें जो आभासअंश है सो कर्मका फल देवेहैं॥औ-

१ दोनूंवांविषे जो चेतनअंश है तिसंविषे । किसी वातका जोग नहीं।

२ जीवमें जो चेतनअंश है ताविषे तो कर्म औ फलका जोग नहीं।

३ ईश्वरमें जो चेतनअंश है तामें फल-देनेका जोग नहीं है।। ता चेतनमें जो कहेहै सो मूर्ख है। काहेतें ? चेतन दोन्ंवांविषे असंग है औ एकरूप है । चेतनमें भेद नहीं । जीवचेतनक़ं जो ईश्वर-चेतनसें अथवा ईश्वरचेतनक़ं जो जीवचेतनसें भिन्न कहीये न्यारा जाने, सो कुलोग कहिये निंदन करनेयोग्य लोक हैं ।

या कहनेतें दूसरा जो प्रश्न कियाथा जो "जीव औ परमात्माकी एकता अंगीकार करनेतें कर्म जो उपासनका प्रतिपादक वेद निष्फल होवेगा" ताका उत्तर कहा:— जो जीव औ ईश्वरमें चेतनभाग है, तिनका तो अभेद है औ आभासका भेद है, यातें दोनूं प्रकारके वचन वनहें ॥ ९२॥

॥ १७५ ॥ जीवब्रह्मके लक्ष्य अर्थका अभेद है ॥ ॥ चौपाई ॥

अहो सिष्य तें प्रश्न जु कीने। तिनके ये उत्तर में दीने।। कहे जु तें तरुमें दे पच्छी। इक भोगे इक आहि अनिच्छी॥ ९३॥

ते चैतन आभास लखाये। नभ छाया ज्युं भिन्न बताये। कह्यो भिन्न कर्मी फलदाता। भित्र काया सो ताता॥९४॥

जीव ईसमें चेतनरूपं । भेदगंधतें रहित अनूपं । यातें "अहं ब्रह्म "यह जानी । "अहं" सब्द कूटस्थ पिछानी ॥९५॥ '"ब्रह्म" सब्दको अर्थ सु भाख्यो। महाकास सम लब्छच जु राख्यो॥ "अहं ब्रह्म" निहं जीलों जाने । तौलों दीन दुखित भय माने ॥९६॥

टीकाः — हे शिष्य! जो तैनें प्रश्न करे तिनके में उत्तर कहे।

१ जो तें कह्याथाः—" एकवृक्षमें दोपक्षी हैं, एक भोगेहे औ एक इच्छातें रहित हैं, यातें जीवनसकी एकता वने नहीं " याका—

हमनें उत्तर कह्या: जो "या स्थानमें जीवब्रह्मका ग्रहण नहीं करना, किंतु क्रटस्थ औ बुद्धिमें जो आभास तिनका ग्रहण करना, सो आपसमें घटाकाश औ आकाश की छायाकी न्यांई भिन्न हैं"। औ—

- २ जो तें प्रश्न कियाथाः - "जीव तौ कर्मउपासना करनेवाला है औ परमात्मा फल देनैवाला है, तिनकी एकता वनैनहीं "

याकाबी हमने यह उत्तर कह्याः-

१ ''जो कर्म करनैवाला जीव नहीं है औ फल देनैवाला ईश्वर नहीं है; किंतु जीवमें जो आभास-अंश है सो करेहैं।

२ ईश्वरमें जो आभास अंश है सो फल देवेहै औ—

३ जीवईश्वरमें जो चेतन-अंश है सो घटाकाशमहाकाशकी न्यांई भेदका जो गंध कहिये लेश, तासें रहित है।

इसरीतिसें हे शिष्य! जीव औ ब्रह्मकी एकता बनेहै, यातें "अहं कहिये 'मैं' ब्रह्म हूं " ऐसें तू जान।

१ अहंशन्दका अर्थ तौ क्रुटस्थक्तं पिछान ।

२ ब्रह्मशब्दका जो महाकाशके सम लक्ष्य अर्थ कह्या है सो जान।

" अहं " शब्दका औ " ब्रह्म " शब्दका वाच्यअर्थका अमेद नहीं वी है; परंतु लक्ष्य अर्थका अमेद है। औ हे शिष्य!— १ जवलग तूं 'अहं ब्रह्मास्मि ' ऐसें नहीं जानेगा तवलग तूं अपनेक्ं दीन मानेगा औ दुःखी मानेगा । औ—

२ न्यारा जो परमात्मा जान्याहै, सो तेरेकूं भयका हेतु होवैगा !

यातें "में ब्रह्महूं " ऐसें जान ॥ ९३—९६॥

॥ १७६ ॥ प्रश्नः- ''अहं ब्रह्म" यह

ज्ञान किसकूं होवेहै ?

॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ॥ दोहा ॥

कहो गुरू व्है कौनकूं, "अहं ब्रह्म" यह ज्ञान ?। नहिं जानूं मैं आपके,

भाखै बिना सुजान ॥ ९७ ॥

टीकाः – हे गुरु ! आप कृपाकरिके कही । 'अहं ब्रह्मास्मि ' ऐसा ज्ञान किसक्तं होवेहे ? आपके कहैविना यह वार्ता मैं जानूं नहीं हूं ।

शिष्यके चित्तमें यह गृढ अभिप्राय है:— १"में ब्रह्म हूं " ऐसा ज्ञान क्टस्थविषे होवेहै ? २ अथवा आभाससहित बुद्धिमें होवेहै ?

१ जो क्टस्थमें कहोंगे तो क्टस्थ विकारी होवेगा। ओं-

२ आमाससहित बुद्धिमें कहोंगे तो वाक् "में ब्रह्म हूं" ऐसा ज्ञान आंतिरूप होवेगा। काहेतें ? आपने ऐसा पूर्व कह्या जो "कूटस्थकी औं ब्रह्मकी एकता है, औं आमास भिन्न है" यातें ब्रह्मसं भिन्न जो आमास, ताका ब्रह्मस्य-करिके जो ज्ञान सो आंतिही होवेगा। जैसें सपेसें भिन्न जो रज्जु, ताका सर्पस्पकरिक ज्ञान भ्रांति है। इसरीतिसें आभाससहित बुद्धिक्ं "में न्नह्म हूं"यह ज्ञान यथार्थ नहीं होवैगा, किंतु भ्रांतिरूप होवेगा। औ—

जो कदाचित "अहं ब्रह्मास्म" इस ज्ञानक्ष्रं प्रांतिरूपही अंगीकार करोंगे तो या ज्ञानतें मिथ्याजगतकी निवृत्ति नहीं होवेगी । किंतु यथार्थज्ञानसें मिथ्याकी निवृत्ति होवेहै । जैसें रज्जूके यथार्थज्ञानसें मिथ्यासर्पकी निवृत्ति होवेहै । इसरीतिसें आभाससहित बुद्धिकं "में ब्रह्म हूं" यह ज्ञान बनै नहीं ॥ ९७ ॥

॥ गतप्रश्नका उत्तर ॥ १७७-१८३ ॥॥ १७७ ॥ आभासकी सप्तअवस्थाकेनाम ॥ १७७-१७८ ॥

॥ श्रीगुरुखाच ॥ ॥ सोरठा ॥

कहूं अवस्था सात,

सुन सिष्य व आभासकी, नहिं चेतनकी तात,

तिनहीमें यह ज्ञान है ॥ ९८ ॥

टीका:- हे शिष्य! अब आभासकी सात-अवस्था मैं कहुंहूं सो तू सुन:-

[ अनकी ठौर वकार पड्याहै ]

तिन सात अवस्थामें कोई वी चेतन जो क्टस्थ ताकी नहीं है औ "मैं ब्रह्म हूं " यह ज्ञान वी तिन सातके भीतरही है ॥ ९८ ॥

॥ १७८ ॥ अथ सप्तअवस्था नाम ॥

## ॥ चौपाई ॥

करिके जो ज्ञान सो आंतिही होवेगा। जैसें इक अज्ञान आवरन सु जानी। सर्पेसें भिन्न जो रज्ज्, ताका सर्पेस्पकरिके ज्ञान आंति द्विविध पुनि ज्ञान पिछानी।।

अर्थ स्पष्ट ॥ ९९ ॥ ॥ १७९ ॥ अथ १ अज्ञान औ २ आवरणस्वरूपवर्णन ॥

॥ दोहा ॥

"निहं जानं में ब्रह्मकूं," याकूं कहत अज्ञान ॥ "ब्रह्म है न निहं भान व्है," यह आवरन सुजान ॥ १००॥ टीकाः—हे शिष्य!

१ "मैं ब्रह्मकूं नहीं जानंहूं" यह जो पुरुष कहें, या व्यवहारका हेतु अज्ञान है। २ "ब्रह्म है नहीं औ भान नहीं होवैहै"

इस न्यवहारका हेतु आवरण है। आवरणसें यह न्यवहार होवेहै। काहेतें १ दो प्रकारकी अज्ञानकी शक्ति हैं:-(२) एक तौ असत्वापादक हैं; औ (२) एक अभानापादक है। तिन दोनुंक्कं आवरण कहेहैं।

(१) ''वस्तु नहीं हैं" ऐसी प्रतीति करावनै-वाली जो शक्ति सो असत्वापादक कहियेहैं। औ-

(२) "वस्तुका भान नहीं होवैहै" ऐसी प्रतीति करावनेवाली जो अज्ञानकी शक्ति सो अभानापादक कहियेहैं।

(१) इसरीतिसैं ''व्रह्म नहीं है'' इस व्यवहा-रकी हेतु अज्ञानकी असत्वापादक-शक्ति है। औ-

॥ १८५ ॥ देह, प्राण, इंद्रिय औ अंत:क्ररणसहित आस्माके तादास्यस् चिदाभास, इनके जन्मादिक संबंधविशिष्ट केवलधर्म- संबंधकी अनात्मामें रूप संबंधिनकी वा संबंधविशिष्ट धर्मीसहित धर्मरूप अध्यास कहियेहै संबंधिकी आत्मामें अपने विषयसहित प्रतीति औ शोक वी कहतेहैं।

(२) "ब्रह्म भान नहीं होवेहैं" इस व्यवहार-की हेतु अज्ञानकी अभानापादक-शक्ति है। इन दोनंका नाम आवरण है॥ १००॥ ॥१८०॥ ३ अथ भ्रांतिवर्णन॥

श दोहा ॥
 जन्ममरन गमनागमन,
 पुन्यपाप सुखखेद ।
 निजस्वरूपमें भान व्है,
 भ्रांति वखानी वेद ॥ १०१ ॥

टीका:-जन्मसें आदिलेके जो संसार है, ताकी जो निजस्तरूप कहिये क्टस्थमें प्रतीति, सो वेदमें जींति कहियेहै औं याहीकं शोक कहेहैं।। १०१॥

॥ १८१ ॥ ४-५ अथ दिविधज्ञानवर्णन ॥ ( परोक्ष औ अपरोक्ष )

॥ दोहा ॥

दैविध ज्ञान बखानिये,
इक परोछ अपरोछ ।
"अस्ति ब्रह्म" परोछ है,
"अहं ब्रह्म" अपरोछ ॥ १०२ ॥
"निहं ब्रह्म" या अंसको,
करे परोछ विनास ।
सकल अविद्याजालकुं,
दुजो नसे प्रकास ॥ १०३ ॥

भारमाने तादारम्यसंबंधकी वा सत्यत्वादिक धर्मनके संबंधकी अनारमामें अपने विषयसहित प्रतीति, सो अध्यास कहियेहैं। याहीकूं आंति, विक्षेप औ श्रोक वी कहतेहैं। ' टीकाः—

१ "ब्रह्म नहीं हैं" या आवरणके अंशक्तं "ब्रह्म है" ऐसा परोक्षज्ञान विनाशेंहै । काहेतें १ "संत्यज्ञानअनंतरूप ब्रह्म है" ऐसा जो ज्ञान, ताका नाम परोक्षज्ञान है । सो "ब्रह्म नहीं है" ऐसी प्रतीतिका विरोधी है; औरका नहीं । औ-

र "मैं ब्रह्म हूं" ऐसा जो अपरोक्षज्ञान, सो सकल अविद्याजालका विरोधी है। या कारणतैं—

- (१) ''मैं ब्रह्मक्रं नहीं जानूंहूं'' यह अज्ञान । औ—
  - (२) ''ब्रह्म नहीं है" औ '' भान नहीं होवैहै" यह आवरण । औ—
- (३) "मैं ब्रह्म नहीं हूं, किंतु पुण्यपापका कर्ता औ सुखदुःका मोक्ता जीव हुं" यह भ्रांति ।

ँ इतना जो अविद्याजाल है ताक्तूं अपरोक्ष-ज्ञान नाञ्च करेंहै ॥ १०२–३ ॥ ॥ १८२ ॥ ६ अथ भ्रांतिनाञ्चवर्णन ॥

### दोहा ॥ जन्ममरन मोमैं नहीं,

॥ १८६ ॥ देश काल औ वस्तुतें जाका अंत कहिये परिच्छेद होवे नहीं, ऐसा जो सर्वदेश सर्व-काल औ सर्ववस्तुविषे व्यापकवस्तु, सो अनंत कहियेहै। यहीकूं विभ्र औ भूमा बी कहतेहैं।

१ ब्रह्म जातें सर्वदेशविषे व्यापक है यातें ताका घटकी न्याई किसी देशतें अंत नहीं | औ— २ ब्रह्म जातें उत्मित्त अरु नाशतें रहित होनै-कारे नित्य है, यातें ताका देहकी न्याई काछतें अंत नहीं | औ—

३ त्रहा जाते घटशरावादिकविषे अनुगत मृत्तिका-की न्यांई अपने खरूपमें अध्यस्त सर्वकार्यः

## नहिं सुखदुखको लेस । किंतु अजन्यकूटस्थ मैं, भ्रांतिनास यह बेस ॥ १०४ ॥

टीकाः--

र मेरेविषे जन्म औ मरण नहीं, औ-

२ सुखदुः खका 'लेश वी नहीं है।

३ और कोई वी संसारधर्म मेरेविपै नहीं है। किंतु--

४ अजन्य किहये जन्मसें रहित जो क्र्टस्थ, "सो में हूं"।

हे शिष्य! इसरीतिसैं सर्व अनर्थका जो निपेध यह भ्रांतिनादाका वेस कहिये स्वरूप है।

अथवा यह भ्रांतिनाश वेस कहिये उत्तम है।

या जमै कूटस्थमें जन्मका निषेध करनैतें सर्वका निषेध जानि लेना। काहेतें ? जन्मप्रतीतिसें अनंतर और अनर्थ प्रतीत होवेंहें, यातें जन्मके निषधतें सर्व अनर्थका निषेध है।

यह जो भ्रांतिनाश है, याहीक् शोकनाश बी कहेंहें ॥ १०४॥

का आत्मा है। यातें ताका घटपटादिककें भेदकी न्यांई किसी वस्तुतें भेदक्रप अंत नहीं। जातें ब्रह्मदेशकाल्वस्तुकृतअंततें रहित है, यातें सो श्रुतिविषे अनंतक्रप कहाहै।

द्वां अनंतरूप कहनैकार "आनंदरूप ब्रह्म" है यह कथन अर्थतें सिद्ध होवेहैं। काहेतें ? छांदोग्य- उपनिषद्विषे भूमिवद्याके प्रसंगमें नारदके प्रति सनका- दिक गुरुनै कहाहै:—''जो भूमा (परिपूर्ण) है, सो सुखरूप है। अल्प (परिन्छिन्न) विषे सुख नहीं है" इसरीतिसें कहाहै। "यातें जो अनतरूप है सो भूमा सर्वकार्यः है औ जो भूमा है सो आनंदरूप है" यह जानना।

॥ १८३ ॥ ७ अथ हर्षस्वरूपवर्णन ॥ ॥ दोहा ॥ संसयरहित स्वरूपको, होइ जु अदयज्ञान । तव उपजे हिय मोद तव, सो तूं हर्ष पिछान ॥ १०५ ॥ टीका:-हे शिप्य! जब तेरेक्हं संशय-रहित अपने स्वरूपका ऐसा ज्ञान होवैगा, जो " में अद्वय ब्रह्मरूप हूं " तब तेरेक्ं जो मोद होबैगा, ताक्तं तूं हींचे पिछान ॥ १०५॥ ॥ दोहा ॥ कही अवस्था सात मैं, तोकूं सिष्य सुजान । सो सगरी आभासकी, है तिनहींमें ज्ञान ॥ १०६॥ "ज्ञान होत है कौनक़ं ?" यह पूछी तें वात। मैं ताको उत्तर कह्यो, चहै सु पूछ व तात ॥ १०७ ॥ अर्थ स्पष्ट है ॥ १०६ ॥ १०७ ॥ ॥ १८४ ॥ प्रश्नः नहासैं भिन्न आभासकूं

जा गृढ अभिप्रायतें प्रश्न कऱ्या था, तार्क् अव शिष्य प्रगट करेंहैं:—

"मैं ब्रह्म" यह ज्ञान मिथ्या होवैगा ।

(अंक १७६ गतप्रश्नका गृह अभिप्राय । )

॥ दोहा ॥ भगवन है आभासकूं, "अहं ब्रह्म" यह ज्ञान । तुम भाख्यो सो मैं लख्यो, पुनि संका इक आन ॥ १०८ ॥ ॥ चौपाई ॥ है आभास ब्रह्मतें न्यारा । अस तुम पूर्व कियो निर्धारा ॥ "अहं ब्रह्म" सो कैसे जाने ?। आपहि भिन्न बहातें माने ॥ १०९ ॥ जो जाने तौ मिथ्याज्ञाना। होई जेवरी भुजग समाना ॥ श्रीगुरु यह संदेह मिटाऊ । युक्तिसहित निजउक्ति सुनाऊ ॥११०॥ टीका:-हे भगवन् ! आपने यह पूर्व कह्या जो:-''कूटस्थ औ ब्रह्म तौ दोनूं एक हें ओ आभास ब्रह्मतें न्यारा है" ता ब्रह्मसें भिन्न आभासक्तं ''मैं त्रह्म हूं'' ऐसा व्रह्मरूप– करिके ज्ञान वनै नहीं ॥

१ "मेरा अधिष्ठान जो क्टस्थ सो ब्रह्मरूप है" ऐसा जो आभासक् ज्ञान होने तौ यथार्थज्ञान होने । औ--

२ "अहं ब्रह्म" यह ज्ञान यथार्थ नहीं वनै। काहेतें ? अहं नाम अपने स्वरूपका है। जाक्तं में कहेहें सो आभासका स्वरूप मिथ्या है, यातें भिन्न है। यातें ब्रह्मसें भिन्न आभास-का जो स्वरूप वाक्तं ब्रह्मस्त्पकरिके ज्ञान होनै तो मिथ्याज्ञान होने । जैसें सपसें भिन्न

नाम धन्याहै ।

<sup>॥</sup> १८७ ॥ याही हर्षका श्रीविद्यारण्यस्वामीनै पंचदशीके तृप्तिदीपविषे 'निरंकुशाः हिप्ति' ऐसा

जो जेवरी, ताका सर्पस्त्यकरिके ज्ञान मिथ्या होवैहै । मिथ्या नाम भ्रांतिका है । सो बर्सिज्ञानकूं भ्रांतिरूप कहना बनै नहीं ॥११०॥ ॥ १८५ ॥ उत्तरः–'अहं' शब्दके दो-अर्थ । तिनमैं कूटस्थका ब्रह्मसैं मुख्य-सामानाधिकरण्य, औ आभासका बाधसामानाधिकरण्य ।

॥ दोहा ॥

'अहं ' सब्दके अर्थको, सुन अब सिष्य विवेक । तव हियके जाखं नसै, संक कलंक अनेक ॥ १११ ॥ अर्थ स्पष्ट ।। १११ ॥ व्हे यद्यपि आभासमें, 'अहं ब्रह्म' यह ज्ञान ॥ तथापि सो कूटस्थको,

॥ १८८॥ इहां यह प्रश्नकर्ता शिष्यके प्रति प्रश्न हैः—

१ 'ब्रह्मज्ञानका स्वरूप मिध्यासंसारके अंतर्गत मिथ्याचिदाभासके आश्रित होनैतें मिथ्या है, यातें इस मिध्याज्ञानतें मृगजङकरि तृषाकी निवृत्तिकी न्यांई संसारकी निवृत्ति कैसे होवेगी' यह कहते हो 🤻

२ 'अथवा तिस ज्ञानका विषय जो चिदाभास औं ब्रह्मकी एकता, सो सर्प औ जेवरीके एकताकी न्यांई मिथ्या है, यातें िस मिथ्याविषयका ज्ञान भी मिथ्या है। यातें तिस मिथ्याज्ञानतें संसारकी निवृत्ति कैसें होवेगी' यह कहते हो ?

१ तिनमें 'ज्ञानका स्वरूप मिध्या है' यह वार्ता हम वी अंगीकार करैहैं। परंतु तिस मिध्याज्ञानसैं संसारकी निवृत्ति बनैहै । काहेतें ? ''जैसा यक्ष तैसा बलि '' इस छौकिकन्यायकरि जैसा मिथ्यासंसार कहिये एक है अधिकरण कहिये अर्थरूप आश्रय

लहै आप अभिमान ॥ ११२॥ ताको सदा अभेद है, विभुचेतनतें तात। बाध समै निजरूपहू,

ब्रह्मरूप दरसात ॥ ११३ ॥

टीकाः—हे शिष्य ! यद्यपि ''मैं ब्रह्म हूं" ऐसा ज्ञान बुद्धिसहित आभासकूं होवैहै औं कूटस्थकूं नहीं, तथापि सो आभास कूटस्थेकुं औ अपने स्वरूपकुं दोनुंवांकुं अपना आत्मा जानेहै। ता आत्माका " मैं" शब्द-ग्रहण होवैहै, सोई अहंशब्दका करिके अर्थ है ।

१ ता 'अहं' शब्दमें भान जो होवेहें कूटस्थ, ताका तौ ब्रह्मके साथ सदा अभेद है। जैसें घटाकाशका औ महाकाशका सदा अभेद है॥ इसीकारणतें कूटस्थका ब्रह्मके साथ मुख्य समानाधिकारण वेदांतशासमें कहाहै।।

जा वस्तुका जा वस्तुके संग सदा अभेद होनै है, ताकी निवृत्तिअर्थ ज्ञान वी **तैसा** मिध्याही चाहिये ।

किंवा:- 'समानसत्तावाले पदार्थ आपसमें साधक-बाधक हैं'' इस नियमेंते वी मिथ्याज्ञानतेंही मिध्या-संसारकी निवृत्ति संभेवहै ।

मृगजलकी औं तृषाकी समानसत्ता नहीं, किंतु विषमसत्ता है। याते प्रातिमासिक मृगजलसे न्यावहारिक तृषाकी निवृत्ति संभवे नहीं । यह वार्ता आगे पंचमतरंगमें बीं कहियेगी। औ---

२ ' चिदाभास अरु ब्रह्मकी 'एकतारूप ज्ञानका विषय मिथ्या है, यातें ताका ज्ञान वी मिथ्या है' यह द्वितीयपक्ष जो तुमनें प्रकट किया, सो संभवे नहीं । यह वार्ता अब १८५ के अंकविषे प्रतिपादन करेहें ॥

॥ १८९॥ समानत्रिभक्तिके बळकरि समान

ता वस्तुका ताके संग मुख्य समानाधिकरण किहयेहें । जैसें घटाकाशका महाकाशके संग सदा अभेद है। यातें घटाकाश महाकाश है। इसरीतिसें घटाकाशका महाकाशके साथ मुख्यसमानाधिकरण है।

इसरीतिसं कृटस्थका जलके संग मुख्य-समानाधिकरण है। काहेतें ? कृटस्थका जलतें सदा अभेद हैं, यातंं "मैं " शब्दमं भान जो होवहें कृटस्थ ताका तां जलके संग सदा अभेद है। औ—

२ "में" शब्द्में भान जो होतेहें आभास ताका ब्रह्मसें अपने स्वरूपक्तं वाधिके अभेद होवेहें। जैसें मुखका जो प्रतिविंग ताका विग-खरूप मुखके संग प्रतिविंगस्वरूपक् वाधिके अभेद होवेहें। इसीकारणतें वेदांतशास्त्रविंग आभासका ब्रह्मके संग वाधसमानाधिकरण कहाहै।

जा वस्तुका वाध होईके जाके संग अभेद होई ता वस्तुका ताके संग वाध-समानाधिकरण कहियह ।

(१) जैसें मुखके मितिविवका वाध होयके मुखके साथ अमेद होवेहै, यातें मितिविव मुख है। न्यारा नहीं। ऐसा मितिविवका मुखके साथ वाधसमानाधिकरण है।

जिनका, ऐसे जो दो शब्द, सो समानाधिकरण .फहियेहैं, तिन दोन्ं शब्दनका जो परस्परसंबंध सो सामानाधिकरण्य नाम एकअर्थवानपना कहियेहैं॥

इहां 'सामानाधिकरण्य ' के स्थानमें 'समानाधि-करण ' पट्याहे, स्त्रो भाषाके अभ्यासीजनोंकूं सुगमउचारअर्थ है।

उक्तसामानाधिकरण्यरूप संबंध । जीवईश्वरकी एकताके बोधक एकविभक्तिग्राले पदनकरि युक्त चारि वेदनके चारि महाधाक्यनिवेप तथा तिसप्रकारके अन्य छौकिक वैदिकवाक्यनिवेप जानि लेना । तिनमें

(२) किंवा जैसें—स्थाणुमें पुरुपभ्रम होयके स्थाणुज्ञानसें अनंतर "पुरुप स्थाणु है"। इसरीतिसें पुरुपका स्थाणुसें वाधसमाधिकरण होवेंहें। तैसें आभासका वाध होईके व्रख साथ अभेद होवेंहें।

यातें "में" शब्द विषे भान जो होवे आभास सो ब्रह्म है। न्यारा नहीं। ऐसा वाधसमानाधि-करण आभासका ब्रह्मके साथ होवेंहे। इस-रीतिसं। हे शिष्य!—

१ ' अहं ' शब्दमं भान जो होवेहे क्टस्थ, ताका तो मुख्य अभेद है। ओ—

२ आभासका घाघकरिके अभेद हैं ॥११२–१३॥

॥ १८६ ॥ प्रश्नः—अहंवृत्तिविषे कूटस्थ ओ आभासका भान कमसें अथवा कम-विना होवेहे ? ॥

> ॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच ॥ ॥ दोहा॥

अहंवृत्तिमें भान व्है, साछी अरु आभास । सो क्रमतें वा क्रम विना, याको करहु प्रकास ॥ ११४॥

१ एकसत्ता औ एकस्वरूपवाले होनैकरि वास्तवभेदरहित दो अर्थनके बोधक वाक्यगत दो पदनका " मुख्यसामानाधिकरण्य " कहियेहै । जैसें घटाकाशपद अरु महाकाशपदका है औ कूटस्थपद अरु ज्ञह्मपदका है ।

२ भिन्नसत्तावाले दो पदार्थनकी एकविमक्तिके बलकरी एकताके बोधक वाक्यगत दो पदनका "वाधसामानाधिकरण्य" कहियेहै । जैसे स्थाणुपद अरु पुरुषपदका है, औ जगत् अरु ब्रह्मपदका है; औ बिंब अरु प्रतिविंबपदका है। टीकाः—हे भगवन् ! आपने कहा जो " अहंचृत्तिमें साक्षी अरु आभास दोनंवांका भान होनेहैं "

याकेविषे में एक वार्ता नहीं जानृंहूं। १ सो क्टस्थ औं आभासका भान अहं-वृत्तिविषे क्रमसें होवेहैं ? २ अथवा क्रमसें विना होवेहें ?

· याका अर्थ यह हैं:-

१ ऋमसें कहिये भिन्नभिन्नकालमें भान होवेहैं? २ अथवा दोन्ंबांका एकही कालमें भान होवेहें ?

याका आप मेरेक्ं प्रकाश कहिये बोध करो। ।। ११४॥

॥ ( गतप्रश्नका उत्तर'॥ १८७-२०५॥)

॥ १८७ ॥ एकही समय साक्षीका औ आभासका भान होवैहै ॥ ॥ श्रीगुरुरुवाच ॥

दोहा ॥

सावधान व्है सिष्य सुन, भाखूं उत्तर सार । सुनत् नसे अज्ञानतम,

बोधभानु उजियार ॥१५॥

टीकाः—हे शिष्य ! जो तैंने प्रश्न किया
मैं ताका सारभूत उत्तर कढ़ंडूं। दूं सावधान
होईके सुन । कैसा उत्तर है ? याके सुनतेही
वोधरूपी सूर्यका प्रकाश होयके अज्ञानरूपी
तमकूं नाशे है ॥ ११५॥

॥ दोहा ॥ एकसमयही भान व्है, साछी अरु आभास ।

॥ १९० ॥ मूषा नाम लोहरचित वा मृत्तिका-

## दूजो चेतनको विषय, साछी स्वयंत्रकास ॥ ११६.॥

टीकाः-हे शिष्य ! एकही समय साक्षी-का, औ आमासका अहंद्यत्तिविषे मान होनेहैं। सारे प्रकरणविषे "आमास " शब्दसें अंतःकरणसहित आमासका ग्रहण करना। यातें— १ दृजो कहिये अंतःकरणहित जो आमास है, सो तौ चेतन जो साक्षी ताका विषय होइके मान होवे है। औ— २ साक्षी स्वयंप्रकाशारूपकरिके मान होनेहैं औ अंतःकरणकी जो आमास-सहित दृत्ति, ताका विषय साक्षी नहीं। औ—

घटादिक वाहिरके पदार्थनिवेष तो ऐसी रीति हैं:—जब इंद्रियका औ घटका संयोग होने, तब इंद्रियद्वारा अंतःकरणकी दृति निकसिके घटके समान आगरकं प्राप्त होनेहैं। जैसें मुंपामें गेऱ्या जो ताम्र, ताका म्र्षाके आकारके समान आकार होनेहैं।तेसें अंतः— करणकी दृत्तिका वी घटके आकारके समान आकार होनेहैं।

सो वृत्ति आभासविना नहीं होवेहै, किंतु आभाससहित होवेंहैं । काहेतें १ वृत्ति अंतः-करणका परिणाम है ।

अंतःकरणका जो परिणाम ताक्रं वृत्ति •

जैसें अंतःकरण सत्वगुणका कार्य होनैतें स्वच्छ है, यातें अंतःकरणविषे चेतनका आभास होवेहै; तैसें दृत्ति वी स्वच्छ अंतः करणका कार्य है, यातें दृत्तिविषे चेतनका आभास होवेहै औ वृत्ति जो उत्पन्न होवेहै सो

रचित सांचेका है।

१०५

आभाससहित अंतःकरणसें उत्पन्न होवेहै। इस कारणतें वी दृत्ति आभाससहितही होवेहै। औ-॥ १८८॥ अज्ञानका आश्रय औ विषय चेतन है॥

विषय जो घट है सो तमोगुणका कार्य है, यातें खरूपसें जड है औ ताकेविषे अज्ञान औ ताका आवरण है। यामें—

यह शंका हो वैहै: अज्ञान औ ताका आवरण विचारदृष्टिसें चेतनविषे है, घटविषे नहीं । काहेतें ११ अज्ञान चेतनके आश्रित है औ २ चेतनहीकं विषय करेंहें । यह चेदांतका सिद्धांत है । औ—

१ सात अवस्थाके प्रसंगमें जो अज्ञानका आश्रय अंतः करणसहित आभास कहा, सो अज्ञानका अभिमानी है। "में अज्ञानी हूं" ऐसा अभिमान अंतः करणसहित आभासकूं होवेहै। इस कारणतें अज्ञानका आश्रय कहियहे औ मुख्य आश्रय चेतन है। आभाससहित अंतः करण नहीं। काहेतें श आभाससहित अंतः करण नहीं। काहेतें श आभाससहित अंतः करण अज्ञानका कार्य है। जो जाका कार्य होवेहै, सो ताका आश्रय बनै नहीं। यातें चेतनहीं अज्ञानका अधिष्ठानरूप आश्रय है। औ—

२ चेतनहीकूं अज्ञान विषय करेहै । खरूपका जो आवरण करना सोई अज्ञानका विषय करना है। सो अज्ञानकृत आवरण जड-वस्तुविषे वने नहीं। काहेतें १ जडवस्तु स्वरूपसंही आवृत है। वाकेविषे अज्ञानकृत आवरणका कछ उपयोग नहीं।

इसरीतिसें अज्ञानका आश्रय औ विषय चैतन्य है । जैसें गृहके मध्य जो अंधकार है सो गृहके मध्यकूं आवरण करेहें, यातें घटके-

॥ १९१ ॥ जैसें धनका मुख्य आश्रय कोश (पेटीमादिक धनका मंदार ) है औं "मैं धनी हूं" ऐसा धनका अभिमानीरूप आश्रय पुरुष है। तैसें

विषे अज्ञान औताका आवरण वने नहीं । ताका— ॥ १८९ ॥ बाहिरके पदार्थविषे दृत्ति औ आभास दोनृंवाका उपयोग है । तिसविषे अज्ञान—आवृत घटका उदाहरण ॥ १८९—१९० ॥

यह समाधान हैं:—जैसें चेतनकें स्वरूपसें भिन्न सत्असत्सें विलक्षण अज्ञान चेतनके आश्रित हैं, ता अज्ञानसें चेतन आहत होवेहैं, तैसें घटके सरूपसें भिन्न अज्ञान यद्यपिघटके आश्रित नहीं हैं, तथापि अज्ञानने घटादिक स्वरूपसें प्रकाशरहित जड़-स्वरूप रचेहें, यातें सदाही अंधके समान आहत्त हैं। सो आहत्तस्वभाव घटादिकनका अज्ञाननें कियाहै।काहेतें १ तमोगुणप्रधान अज्ञानसें भूतकी उत्पत्तिद्वारा घटादिक उपजेहें। सो तमोगुण आवरणस्वभाववाला है। यातें घटादिक प्रकाश-रहित अंधही होवेहें।

इसरीतिसें अंधतारूप आवरण घटादिकनमें अज्ञानकृत स्वभावसिद्ध है औ घटादिकनके अधिष्ठान-चेतन-आश्रित अज्ञान चेतनकूं आच्छा-दित करिके स्वभावसें आवृत घटादिकनकूं वी आवृत करेहैं।

यद्यपि स्वभावसें आवृत्त पदार्थके आवरण-में प्रयोजन नहीं है, तथापि आवरणकर्ता पदार्थ प्रयोजनकी अपेक्षासें विनाही निरावरण-की न्यांई आवरणसहितमें वी आवरण करेहैं। यह लोकमें प्रसिद्ध है।

ता अज्ञानसें आवृत्त घटकूं व्याप्त जो होवेहैं अंतःकरणकी आभाससहित घटाकारवृत्ति, तामें—

अज्ञानका मुख्य आश्रय चेतन है, औं अभिभानी ह्रप आश्रय साभास अंतः करण है ॥

- १ वृक्तिभाग तौ घटके आवरणक्तं दूरि करेहे । औ---
- २ वृत्तिमें जो आभासभाग है सो घटका प्रकाश करेहै।

इसरीतिसें वाहिरके पदार्थविषे वृत्ति औ आभास दोनुंवांका उपयोग है।

॥ १९०॥ ॥ दृष्टांत-॥

जैसें अंधकारमें कुंडेसें मृत्तिका अथवा लोहका पात्र ढक्या धन्या होने, तहां दंडसें कुंडेकूं फोडि वी गेरे पीछे दीपकिवना उस निरावरण पात्रका वी प्रकाश होने नहीं। किंतु दीपकसें प्रकाश होनेहैं। तैसें अज्ञानसें आवृत्त जो घट, ताके आवरणकूं दृत्ति मंग वी करेहै। तथापि घटका प्रकाश होने नहीं। काहेतें? घट तो स्वरूपसें जड है औ दृत्ति वी जड है। ताका आवरणमंगमात्र प्रयोजन है। तासें प्रकाश होने नहीं। यातें घटका प्रकाशक आभास है।

१९२ ।। जहां श्रोत्रइंद्रियसैं शब्दविषयका प्रत्यक्ष होवै, तहां श्रोत्रद्वारा निकसी जो अंतः करणकी सामासवृत्ति, सो दूरदेशविषै वा समीपदेशविषै स्थित शब्दके आकारके समान आकारकं पावतीहै । तव वृत्तिसैं शब्दका आवरण मंग होवैहै औ आभासमाग शब्दका प्रकाश करेहै ।

र जहां त्वक्इंद्रियसें स्पर्शगुण श्री तिसके आश्रय घटादिकका प्रत्यक्ष होने, तहां शरीररूप गोलककूं छोडिके दृत्ति बाहिर जाने नहीं । किंतु शरीरकी क्रियासें अथवा अन्यकी क्रियासें शरीररूप गोलकके साथी संयोगकू पाया जो घटादिकविषय ताकूं श्री ताके आश्रित कठिनतादिरूप स्पर्शगुणकूं शरीररूप गोलकमेंही स्थित हुई साभासअंतःकरणकी मृत्ति विषय करेहै । ता दृत्तिसें आश्रयसहित स्पर्शका आवरण भंग होनेहे श्री चिदाभास ताका प्रकाश करेहै ।

२ जहां **रसनइंद्रिय**सें रसविषयका प्रसक्ष होवे,

नेत्रका विषय जो वस्तु है, ताके प्रत्यक्ष-ज्ञानकी यह रीति कही औं श्रेवेणादिकका जो विषय है, ताके प्रत्यक्षकी वी रीति ऐसैही जानि लेनी।

- १ वृत्ति औ घट दोनूं एकदेशमें स्थित होनैतें घटका ज्ञान प्रत्यक्ष कहियेहैं। औ—
- २ अंतःकरणकी द्वित तौ घटाकार होने औ घटके संग वृत्तिका संबंध न होने; किंतु अंतरही वृत्ति होने। सो घटका परोक्ष-ज्ञान कहियेहै। '
- १ " यह घट है " ऐसा अपरोक्षज्ञानका आकार है। औ—
- २ ''घट है'' अथवा '' सो घट है '' ऐसा परोक्षज्ञांनका आकार है।

यद्यपि स्मृतिज्ञान वीं परोक्षज्ञानही है, तथापि स्मृतिज्ञान तो संस्कारजन्य है औ अनुमितिआदिक परोक्षज्ञान प्रमाणजन्य है। इतना भेद है।

तहां वी जिन्हारूप गोलक्क्यं छोडिके वृत्ति बाहिर जावे नहीं। किंतु जिन्हारूप गोलक्सें जब रस-विषयका संयोग होवे, तब जिन्हाके अप्रभागवर्ति रसइंद्रियमें स्थित साभासवृत्ति रसक्तं विषय करेहै। तहां वृत्तिसें रसका आवरण भंग होवेहे भी चिदाभास मधुरादि रसका प्रकाश करेहै।

४ जहां झाणइंद्रियसें गंधका प्रसक्ष होवे, तहां वी नासिकारूप गोछकसें पुष्पादिरूप गंधकें आश्रयका वा तिसके सूद्रम अवयवनका जब संयोग होवे, तब नासिकाके अग्रभागवर्ति प्राणइंद्रियम स्थित सामासअं:करणकी वृत्ति पुष्पादिरूप द्रव्यके आश्रित गधमात्रकूं ग्रहण नाम विषय करेहै । तहां वृत्तिभागसें गंधका आवरण मंग होवेहे औ वृत्तिमें स्थित चिदाभासमाग गंधका प्रकाश करेहै ।

यह श्रोत्रादिकनका जो विषय है, ताक प्रत्यक्षकी रीति हैं। ॥ १९१ ॥ प्रत्यक्ष, अनुमान, शब्द, उपमान, अशीपति औ अनुपरुव्धि- प्रमाणका कथन ॥ १९१-१९६ ॥ प्रमाणके प्रसंगसें हम प्रमाण निरूपण करेंहें:- १ चैं। चीक जो हैं, सो एक पेंटेंग्यू प्रमाण अंगीकार करेंहें । औ—

॥ १९२॥ २ केंणाद औं सुंगतमतके को अनुसारी हैं, सो दूसरा अनुमान-प्रमाण वी अंगीकार करें हैं। काहेतें १ एक प्रत्यक्ष्माण वी अंगीकार करें तो तृप्तिके अर्थाकी भोजनिये प्रवृत्ति नहीं होवंगी। काहेतें १ अग्रुक्त-भोजनिये प्रवृत्ति नहीं होवंगी। काहेतें १ अग्रुक्त-भोजनिये तृप्तिकी हेतुताका प्रत्यक्षप्रमाण-जन्य प्रत्यक्षज्ञान है नहीं । यातें ग्रुक्तभोजनें अनुभव को करीह तृप्तिकी हेतुता, सो अग्रुक्त-भोजनें वी अनुमानसं जानिके तृप्तिके अर्थीकी भोजनें प्रवृत्ति होनेतें अनुमानप्रमाण वी अंगीकार कन्या चाहिये । इसरीतिंसं कणाद औं सुगतमतके अनुसारी प्रत्यक्ष औं अनुमान दो प्रमाण अंगीकार करेंहं। ओ—

॥ १९३॥ ३ सांख्यशास्त्रका कर्ता जो कपिल है, ताके मतके अनुसारी तीसरा शब्दप्रमाण वी अंगीकार करेहें। काहेतें। जो प्रत्यक्ष औं अनुमान दोही प्रमाण अंगीकार

॥ १९३ ॥ जाके मतमें पांचभूतनका अंगीकार है ऐसे जो देहात्मवादी, वे कोकायत कहियेहैं। तिनतें विलक्षण जे आकाशविना चारि भूतनकाही अंगीकार करेहें, ऐसे जे देहात्मवादी, वे चार्चाक कहियेहैं।

| १९४ | प्रत्यक्षप्रमाणका औ प्रमाका निरूपण वृत्तिरत्नाविलेके द्वितीयरत्नमें भौ वृत्तिप्रभाकरके प्रथमप्रकाशमें सविस्तर किया है |

॥ १९५ ॥ वैशेपिक शास्त्रका कर्ता जाकू कणभुक् वी कहतेहैं।

॥ १९६ ॥ बौद्धमतके ।

करं तो देशांतरिवर्षे जाका पिता मिर गया होवं, ताकं कोई यथार्थवक्ता आनिके कहें "तेरा पिता मिर गया है" तब श्रोताकं पिताके मरनका निश्चय नहीं हुवाचाहिये । काहेतंं १ देशांतरिवर्षे स्थित पिताके मरणका ज्ञान प्रत्यक्ष श्रां अनुमान किरके बने नहीं । इस-रीतिसं किप्लमतके अनुसारी प्रत्यक्ष, श्रों अनुमान श्रां शेंद्य तीनि प्रमाण अंगीकार करेंहे । श्रो—

॥ १९४॥ ४ न्यायशास्त्रका कर्ता जो गौतम है, ताके मतके अनुसारी उपमान वी चतुर्थप्रमाण अंगीकार करेहें। काहेतें १ प्रत्यक्ष आदिक तीनिही प्रमाण अंगीकार करें तो जा पुरुषन गेंवंय नहीं देख्याहे औं वनवासीपुरुषसे ऐसा अवण कियाहें:—"गौके सदश गवय होवंहें " सो पुरुष जो वनमें चल्याजावें औं गवयकं देख लेवं तब वाकं वनवासी पुरुषने कहा जो "गौके सदश गवय होवंहें " यह वाक्य, ताके अर्थका सरण होवंहें । ता स्पृतिसें अनंतर पुरुषकं ऐसा ज्ञान होवंहें:—"यह पशु गवय हे "। ऐसा ज्ञान नहीं हुआचाहिये। यातं ऐसे विलक्षणज्ञानका हेतु उपमानप्रमाण वी अंगीकार करेहें। औ—

॥ १९७ ॥ अनुमानप्रमाण औ अनुमितिप्रमाका निरूपण वृत्तिरस्नाविकके तृतीयरस्नमैं औ वृत्तिप्रभाकर-के द्वितीयप्रकाशमैं कियाँहै ।

॥ १९८ ॥ शन्दप्रमाण भौ शान्दीप्रमाका निरूपण वृत्तिरत्नावलिके पंचमरत्नमें भौ वृत्ति-प्रभाकरके तृतीयप्रकाशमें कियाँहै ।

॥ १९९ ॥ 'रोज ' नामक पशुविशेप ।

 १। २०० ।। उपमानप्रमाण औ उपितिप्रमाका निरूपण वृत्तिरानाविक्रके चतुर्थरानमें औ वृत्तिप्रभाकर-के पंचमप्रकाशमें कियाहे । ॥ १९५ ॥ ५ पूर्वमीमांसाका एकदेशी जो महका शिष्य प्रभाकर है, सो पंचम अर्थापत्तिप्रमाण वी अंगीकार करेंहै । दिनमें भोजनत्यागी पुरुषकूं स्थूल देखिके ऐसा ज्ञान होनेहैं:-" यह पुरुष रात्रिकं भोजन करेंहै "। तहां रात्रिभोजनिवना दिनमें भोजनत्यागीके विषे स्थूलता बनै नहीं, यातें रात्रिभोजनका स्थूलता संपाद है । रात्रिभोजन संपादक है । संपादक जो रात्रिभोजन ताके ज्ञानदा हेतु स्थूलताका ज्ञान अर्थिपत्तिप्रमाण कहियेहैं। औ—

॥ १९६ ॥ ६ पूर्वमीमांसक जो भट है, सो अनुपरुव्धिप्रमाण बी अंगीकार षष्ठ करेहै औ वेदांतशास्त्रविपै वी पद्प्रमाण अंगीकार कियेहैं । अ्नुपलन्धिप्रमाणका प्रयोजन यह है:-गृहादिकनमें घटादिकनके अभावका ज्ञान होवेहै, तहां जा पदार्थकी प्रतीति नहीं होवेहै, ताके अभावका ुज्ञान अप्रतीतिक अनुपलिध कहेंहैं । घटकी जो अनुपलिष्य कहिये अप्रतीति, तातैं घटका अभाव निश्चय होचेहैं। ऐसैं पदार्थनके अभाव-निश्चयका हेतु जो पदार्थनकी अप्रतीति, ताकं अनुपैलव्धिप्रमाण कर्ैहैं ।

॥ १९७ ॥ प्रमाण औ प्रमाज्ञानका लक्षण ॥

१ प्रमाज्ञानका जो करण है सो प्रमाण कहियेहै ।

🕆 २ स्मृतिसैं भिन्न जो अबाधित अर्थकुं विषय

॥ २०१ ॥ अथापितप्रमाण औ प्रमाका निरूपण वृत्तिराताविके षष्टरात्में औ वृत्तिप्रभाकरके पंचम-प्रकाशमें कियाह । इहां टीकाविषे दृष्टिदोष्ट्रंत संपाद्य औ संपादक शब्दका विपरीत लेखथा सो वृत्तिप्रमाकर-के अनुसार हमने यथास्थित धन्याहै । इहां संपाद्य कार्य है औ संपादक कारण है ।

करनैवाला ज्ञान है, सो प्रमा कहियेहै । स्मृतिज्ञान जो है सो प्रमा नहीं है । काहेतें ? जो प्रमाज्ञान है सो प्रमाताके आश्रित होवेहै औ स्मृति प्रमाताके आश्रित नहीं । किंतु साक्षीके आश्रित अंगीकार करीहै औ आंतिज्ञान औ संशय वी साक्षीके आश्रित अंगीकार करीहै औ आंतिज्ञान औ संशयज्ञान ये तीनं आभाससहित अविद्याकी वृत्तिरूप हैं। अंतःकणरकी वृत्तिरूप नहीं । यातें प्रमाताके आश्रित नहीं, किंतु साक्षीके आश्रित हैं । जो अंतःकरणकी वृत्तिरूप ज्ञान होवे सो प्रमाताके आश्रित होवेहै औ सोई प्रमा कहियेहै । स्मृतिज्ञान अंतःकरणकी वृत्ति नहीं, यातें प्रमाताके आश्रित नहीं; औ प्रमा वी नहीं, यातें प्रमाताके आश्रित नहीं; औ प्रमा वी नहीं, यातें प्रमाके लक्षणिये स्मृतिसें भिन्न कह्याचाहिये।

अवाधितअर्थक्तं विषय करनैवाला ज्ञान तो स्मृतिज्ञान वी है, परंतु स्मृतिज्ञान स्मृतिसें भिन्न नहीं है। यातें अवाधित अर्थक्तं विषय करनैवाला जो स्मृतिसें भिन्न ज्ञान है, सो प्रमा कहियहै। या लक्षणिवषे कोई दोष नहीं।

१। १९८ ॥ स्मृतिज्ञान औ षट्प्रमाके विचारपूर्वक करणका लक्षण ॥ १९८-१९९ ॥

और कोई स्मृतिज्ञानकं वी प्रमारूप मानैहैं, तिनके मतमें प्रमाके लक्षणिवषे ''स्मृतिसें मिन्न'' ऐसा नहीं कहना । किंतु अवाधितअर्थकं

॥ २०२ ॥ अनुपछिधिशमाण औ अनुपछिधि-प्रमाका नाम अभावप्रमाका निरूपण वृत्तिरस्नाविलेके समरत्नमें औ वृत्तिप्रभाकरके षष्ठप्रकाशमें कियाहै।

॥ २०३ ॥ यथार्थभतुमन प्रमा है । यह प्रमाका छक्षण स्मृतिसैं न्यादृत्त नाम भिन्न है। विषय करनेवाला जो ज्ञान है सो प्रेंमें। कहियेहैं।

भ्रांतिज्ञान जो है सो अवाधित अर्थहं विषय नहीं करेहे, किंतु वाधितअर्थकं विषय करेंहै, यातें प्रमाका लक्षण आंतिज्ञानमें नहीं जावेंहै ।

जिनोंके मतमें स्मृतिज्ञानविषे वीप्रमाञ्यवहार हैं, तिनके मतमें स्मृतिज्ञान अंतःकरणकी पृत्ति है। अविद्याकी पृत्ति नहीं। ओ साक्षीके आश्रित यी नहीं; किंतु प्रमाताके आश्रित है। काहेते ? अंतःकरणकी वृत्तिका आश्रय प्रमाताही वनेंहै। साक्षी वने नहीं।

इसरीतिसं स्मृतिज्ञान

- १ किसीके मतमें तो अंतःकरणकी वृत्ति है। याते प्रमारूप है। ऑ---
- २ किसीके मतमें आविद्याकी वृक्ति है। यातें प्रमारूप नहीं है। औ---

आंतिज्ञान औं संशय्ज्ञान ये दोनं सर्वके मतमं अविद्याकी वृत्ति है औं साक्षीके आश्रित है, यामें कोई विवाद नहीं। औ—

॥ २०४ ॥ यथार्थज्ञान प्रमा है यह प्रमाका लक्षण बी स्मृतिसाधारण है।

॥ २०५ ॥ इहां यह विवेक है:--

१ भगरूप अनुभवके संस्कारसे जन्य जो स्मृति सो बाधित अर्थकूं विषय करनैवाली होनेतें अयथार्थ है | याहीतें सो अविद्याकी दृत्ति है | अंत:करणकी रित नहीं । भौ साक्षीके आश्रित है; प्रमाताके **अश्रित नहीं** ।

२ जो यथार्थ अनुभवके संस्कारसें जन्य स्मृति-ज्ञान है सो अत्राधित अर्थकूं त्रिपय करनैवाला होनैतें यथार्थ ज्ञान है। याहीतें सो अंत:करणकी वृत्ति है । अविद्याकी वृत्ति नहीं। ओ प्रमाताके आश्रित है; सक्षीके आश्रित नहीं।

परंतु स्मृतिज्ञानभें पूर्वाचार्योनें प्रमान्यवहार किया

विचारकरिके देखिये तो स्मृतिज्ञान वी अविद्याकी पृत्ति है औं साक्षीके आश्रित है। प्रमारूपं नहीं। काहेतें ? जो वेदांतसंप्रदायके वेत्ता हैं तिनोनें प्रमाज्ञान पद्यकारका कहाहै। ता पद्मकारमें स्मृतिज्ञान है नहीं। यातें प्रमा नहीं । ऑं मधुस्दनस्वामीने साक्षीके आश्रितही कहा है।

।। १९९ ।। एक ती प्रत्यक्षप्रमा है: दूसरी अनुमितिप्रमा है; तीसरी उपमि-चतुर्थी शान्दीप्रमा तिप्रमा **ह**; पंचमी अर्थापत्तिप्रमा है; औ पष्टी अभाव-प्रमा है; ये पर्प्रमा हैं। औ---

पूर्व कहे जो प्रत्यक्षआदिक पद्ममाण हैं सो इनके कमते करण हैं।

प्रत्यक्षप्रमाका जो करण होवे स्रो प्रत्यक्ष-प्रमाण कहियेहैं।

१ असाधारणकारण जो होवै, सो कैर्रण कहियेहै।

सर्वकार्यका २ जो कारण होर्वे, सो साधारणकारण कहियेहै ।

अयथार्थस्मृति अयथार्थअश्रमा है औ यथार्थस्मृति यथार्थअप्रमा है। इतना भेद है।

॥ २०६॥ १ जो केत्रल असाधारण कारणकूं करण कर्हें तो जहां दो असाधारण कारण होवें तहां कौनसा कारण करण है, यह निश्चय नहीं होवैगा। यातें दोनं कारणभेंसें एककं व्यापाररूप मानिके अवशेष रहा जो दूसरा कारण, सो न्यापारवाला असाधारणकारण करण कहियेहै ।

२ जो कार्यकूं किसीद्वारा उपजावे सो व्यापार-वाला कारण किंदेरे । सोई करण है।। जैसें कपाछ जो है सो संयोगद्वारा घटकूं उपजावहै। यातें कपाल घटका व्यापारवाला कारण है। सोई घटका करण बी है।।

३ जो कार्यकूं किसीद्वारा उपजाने नहीं किंतु नहीं । यातें दोन्ंप्रकारकी स्मृति अप्रमा है । तिनमें । साक्षात् उपजाने सो केवळकारण है । करण नहीं ॥

१ जैसे धर्मअधर्मादिक सर्वकार्यके कारण हैं, यातें साधारणकारण हैं।।

र सर्वकार्यका कारण न होवै। किंतु किसी कार्यका कारण होवै। सो असाधारण कारण किहयेहैं। जैसें दंड जो है सो सर्व-कार्यका कारण नहीं। किंतु घटआदिक जो कार्य-विशेष हैं तिनका कारण है। यातें दंड अ-साधारणकारण किहयेहैं औ घटका करण वी कहियेहैं।

१ तैसें प्रत्यक्षप्रमाके ईश्वर औ ताकी इच्छासें ऑदिलेके तो साधारणकारण हैं। काहेतें १ ईश्वरसें आदि लेके सर्वकार्यके कारण है, तिन विना कोई कार्य होनें नहीं। यातें ईश्वरादिक साधारणकारण हैं। औ—

र नेत्रसें आदिलेके जो इंद्रिय हैं सो प्रत्यक्षप्रमाके असाधारणकारण हैं। यातें नेत्रआदिक जो इंद्रिय हैं सो प्रत्यक्षप्रमाके करण हैं। इसरीतिसें नेत्रआदिक जो इंद्रिय हैं सो प्रत्यक्षप्रमाण कहियहैं।।

॥ २०० ॥ प्रमाता, प्रमाण, प्रमिति औ प्रमेयचेतन ॥

यचिष इंद्रियक्ं वेदांतसिद्धांतिविषे प्रमाज्ञान-की कारणता कहना यने नहीं । काहेतें ? चेतन के चारि मेद हैं:— १ एक तौ प्रमाताचेतन है औ २ दूसरा प्रमाणचेतन है औ ३ तीसरा जैसें दो कपालोंका संयोग घटकूं साक्षात् उपजावेहै, यातें सो घटका केवल कारण है । करण नहीं ।

यद्यपि उक्त करणका छक्षण प्रत्यक्ष, अनुमान औ शब्द इन तीन प्रमाणनिविषे घटताहै तथापि उपमान, अर्थोपत्ति, औ अनुपछिष्धि ये तीनप्रमाण उपमितिआदिक प्रमाके निव्योपार कारण हैं। तिनमें उक्तकरणके छक्षणकी अव्याति होवैगी यातैं " व्यापारसैं मिन्न असाधारणकारण करण कहियेहैं"

प्रमितिचेतन है। ताहीक़ं प्रमाचेतन बी कहेंहें औ ४ चौथा प्रमेयचेतन है। ताहीक़ं विषय-चेतन वी कहेंहें।।

इसरीतिसें प्रमा नाम चेतनका है सो नित्य है। इंद्रियजन्य नहीं। यातें इंद्रिय ताका कारण नहीं। तथापि चेतनमें प्रमाव्यवहारका संपादक वृत्ति बी प्रमा कहियेहैं। ताके इंद्रिय करण हैं।।

१ देहके मध्य जो अंतःकरण, ताकरिके अवच्छित्र जो चेतन, सो प्रमाना कहियेहैं।

२ सोई अंतःकरण नेत्रादिक इंद्रियद्वारा निकिसके जितने दूरि घटादि विषय स्थित होवें उतना ठंवापरिणाम अंतःकरणका होवेहें औं आगे विषय जो घटादिक हैं, तिनसें मिलिके जैसा घटादिकका आकार होवे तैसाही अंतः—करणका आंकार होवेहें। जैसें कोठेमें मण्या जो जल सो छिद्रद्वारा निकिसके लंवे नालेका आंकार होवेहें। जैसें कोठेमें मण्या जो जल सो छिद्रद्वारा निकिसके लंवे नालेका आंकार होवें तिस आंकारक जैसा केदारमें जावेहें औं केदारमें जावें जैसा केदारका आंकार होवें तिस आंकारक जैसा केदारका आंकार होवें तिस आंकारक जैसा केदारका आंकार होवें तिस आंकारक जंवाहें। तहां शरीरसें लेके घटादिक विषयपर्यंत जो अंतःकरणका नालेक समान परिणाम, ताकं वृत्तिज्ञान कहेंहें। ताकारिक अविच्छिन जो चेतन ताकं प्रमाण-चेतन कहेंहें। औ—

यह करणका लक्षण निर्दोष है। काहेतें ? कर्हूं न्यापार है भी कट्टूं न्यापार नहीं है। दोन्ं ठिकानै न्यापारसें भिन्नताके होनैतें।

॥ २०७ ॥ इहां आदिशब्दकारिके ईश्वरका ज्ञान, ईश्वरका प्रयत्न, काल, दिशा, अदृष्ट, प्रागमाव औ प्रतिबंधकामाव, इन सातका ग्रहण है । ये नव सर्व कार्यनके साधारणकारण हैं॥ ३ वृतिज्ञानरूप जो अंतः करणका परिणाम ताकुं प्रमाण कहेंहैं। जैसें केदारिष्णे जल जाइके केदारके समान आकार होवेंहें तैसें घटादिक जो त्रिपय हैं, तिनमें वृत्ति जाइके घटादिकके समान आकारकुं प्राप्त होवेंहें। ता-करिके अवच्छित्र जो चेतन, सो प्रमाचितन कहियेहैं।।

४ ज्ञानके विषय जो घटादिक तिनकरिके अवच्छित्र जो चेतन सो विषयचेतन कहियेह औ प्रमेयचेतन वी कहियेह ॥

यह वेदअर्थके जाननेवाले जो आचार्य हैं तिनकी परिभाषा है।

॥ २०१ ॥ अवच्छेदवादकी रीतिसँ प्रमाता औ साक्षीसहित विशेषण औ

उपाधिका रुक्षण ॥

यामें इतना भेद हैं जो अवच्छेदवाद अंगीकार करहें तिनके मतमें ती—

१ अंतःकरणविशिष्ट जो चेतन हैं सो प्रमा-ता है जो सोई कक्तीभोक्ता है। औ— २ अंतःकरणउपहित साक्ष्मी है।

एकही अंतःकरण प्रमाताका तो विशेषण हैं आ साक्षीकी उपाधि है।।

स्वरूपविषे जाका वैभविश होवे ऐसी जो व्यावर्त्तक वस्तु है, सो विद्रोपण कहियेहै॥ और पदार्थसें मिन्नताकरिके वस्तुके स्वरूपकूं जो जनावे सो व्यावर्त्तक कहियेहै॥

ः जाक्तं भिन्नताकरिके जनावै सो व्यावर्त्धः कहियेहै ॥

जैसें ''नीलघट हैं" या स्थानमें घटका नीलता विशेषण है। काहेतें ? नीलघटकेविष

॥ २०८ ॥ कार्यसैं संबंधी ॥

॥ २०९॥ आश्रयके कार्यमें असंबंधीपना

नीलताका प्रवेश हैं को पीतश्वेतादिकनसें भिन्नता-करिके जनावह । यातें व्यावत्तेक हैं ॥

इसरीतिसं नीलता घटका विशेषण हे औ घट परिच्छेटा है। काहेतें १ पीतश्वेतादिकनतें भित्रता कहिये जुदाकरिके जनाइयेंहें।

जो भिन्नताकरिके जनाइये सो परिच्छेच कहियहै; ज्यावर्त्य कहियहै; अ विशेष बी कहियहै। आ "दंडी पुरुष है" या स्थानमें बी पुरुषका दंड विशेषण है।

इसरीतिसं प्रमाताका अंतःकरण विद्योषण है। काहेतं १ प्रमाताके खरूपविष अंतःकरणका प्रवेश है आं प्रमेय चेतनसें भिन्नताकरिके प्रमाताके स्वरूपक्ं जनावहं। यातं च्याचर्तक है।

जा वस्तुका खरूपविषे प्रवेश न होवें औ व्यावर्त्तक होवें सो उपाधि कहियेहै ।

१ जैसें नैयायिकके मतमें करणशष्कुलीसें अविच्छिन जो आकाश है सो श्रोत्र कहियेहै। या स्थानमें करणशष्कुली श्रोत्रकी उपाधि है। काहेतं १ श्रोत्रके स्वरूपिये तो करणश्रुकुलीका प्रवेश है नहीं आ बाहिरके आकाश-तें भिष्ताकरिके श्रोत्रकं जनावेहै । यातें ज्यावर्त्तक है। औ—

२ घटाकाश जो है सो मणपरिमाण अन्नक्ं अवकाश देवेहैं। या स्थानमें भी आकाशकी घट उपाधि हैं। काहेतें ? मणअनकं अवकाश देनैवाला जो आकाश है ताके स्वरूपविषे तौ घटका प्रवेश हैं नहीं। घट पार्थिव है। ताकेविषे अवकाश देना वनै नहीं। यातें घटका स्वरूपमें प्रवेश वनै नहीं औ च्यापक आकाशतें भिन्नता-

"अप्रवेश" कहियेहै ।

करिके जनावेहै । यातैं मणअन्नकं अवकाश देनैवाला जो आकाश ताकी घट उपाधि है।

तैसें अंतःकरणउपहित जो चेतन है सो साक्ष्मी है। या स्थानमें अंतःकरण साक्ष्मी-की उपाधि है। काहेतें १ साक्षीके स्वरूपविषे तो अंतःकरणका प्रवेश है नहीं औ प्रमेयचेतनसें साक्षीकं भिन्नताकरिके जनावेहें। यातें एकही अंतःकरण साक्षीकी तो उपाधि है औ प्रमाता का विशेषण है। इसरीतिसें—

१ अंतःकरणउपहित जो चेतन है सो तौ साक्ष्मी है। औ—

- २ अंकःकरणविशिष्टचेतन प्रमाता है।।-
- १ जो उपाधिवाला होवै सो उपाहित कहियेहै। औ—
- २ निशेषणवाला होत्रै सो विशिष्ट कहियेहै ।

जो अंतःकरणविशिष्ट प्रमाना है सोई कर्त्ताभोक्ता सुखीदुःखी संसारी जीव है। यह अवच्छेदचादकी रीति है। औ—

॥ २०२ ॥ आभासवादकी रीतिसैं जीव औ साक्षीआदिकका रुक्षण ॥

- १ आभासवाद्में आभाससहित अंतःकरण जीवका विशेषण है। औ---
- २ आभाससहित अंतःकरण साक्षीकी डपाधि है। यातैं—
- १ साभास अंतःकरणविशिष्ट चेतन जीव है। औ—

२ साभाम अंतः करणउपहित चेतन साक्षी है ॥

यद्यपि दोनुंपक्षमें विशेषणसहित चेतन जीव है सोई संसारी है, तथापि विशेष्यभाग जो चेतन है ताकेविषे तो जन्ममरणसे आदिलेके

|| २१० || अविवेकी जनोंकरि अंतःकरणरूप विशेषणके धर्मरूप संसारका अज्ञानकृत भ्रांतिसें

संसारका संभव है नहीं यातें विशेषणमात्रमें संसार है। सोई विशिष्टचेतनमें प्रतीत होवेंहै।

१ कद् तौ चिद्रोषणके धर्मका विशिष्टमें व्यवहार होवेहैं। औ---

२ कहूं विशेष्यके धर्मका विशिष्टमें व्य-वहार होवैहै । औ--

३ कहूं विशेषणविशेष्य दोनृंवांके धर्मका विशिष्टमें न्यवहार होवेहैं।

जैसें दंडकरिके घटाकाशका नाश होवेहै। या स्थानमें विद्योषण जो घट है ताका दंड-करिके नाश होवेहै, औ विशेष्य जो आकाश है ताका नाश बने नहीं; तो वी विशिष्ट जो घटाकाश है ताका नाश प्रतीत होवेहै। औ—

र ''कुंडलीपुरुष सोवैहै'' या स्थानमें कुंडल विशेषण है औ पुरुष विशेषण है । विशेषण जो कुंडल है ताकेविषे सोवना वने नहीं। किंतु विशेष्य जो पुरुष है ताकेविषे सोवना है। औ ''कुंडलविशिष्ट सोवैहै'' ऐसा विशिष्टमें व्यवहार होवैहै। औ—

३ "शस्त्री पुरुष युद्धमें गयाहै" या स्थान-में विद्योषण जो शस्त्र औ विद्योषय पुरुष दोन्द्रं युद्धमें गयेहैं। यातें दोन्वांके धर्मका विशिष्टमें व्यवहार होवेहैं॥

या स्थानमें

- १ अवच्छेदवादमें तौ अंतःकरण विशेषण है। औ——
- २ आभासवादमें साभासअंतःकरण विशेषण है। औ—

दोनं पश्चमें चेतन विशेष्य है, ताकेविषे तौ जन्मादिसंसार बनै नहीं; किंतु विशेषण-अंतःकरण अथवा सामासअंतःकरण ताका धर्म जो जन्मादिकसंसार ताका विशिष्टचेतनमें व्यवहार करियेहैं॥

विशेषणसहित चेतनमें प्रतीति भी कथनरूप व्यवहार करियेहैं। व्यवहार नाम प्रतीति आँ कहनेका है ॥ इस रीतिसं आभासवाद औं अवच्छेदवादका मेद है ॥

#### ॥ २०३ ॥ आभासवादकी श्रेष्टता ॥

आभासवादमें तो अंतःकरण आभाससहित है औ अवच्छेदवादमें अंतःकरण आभासरहित है। दोन्ं पक्षमें आभासवाद श्रेष्ठ है। काहेते ?— १ भाष्यकारने आभासवाद अंगीकार

कियाहै ॥ ऑ---

२ अवच्छेदवादमं विद्यारण्यस्वामीन दोप वी कहादः-जो आभासरहित अंतःकरण अविष्ठित्रचेतनक्तं प्रमाता माने तो घट-अविष्ठित्रचेतन वीप्रमाता हुवाचाहिये।काहेतं १

- (१) जैसें अंतः करण भूतनका कार्य है तैसें घट वी भूतनका कार्य है।। आं-
- (२) जैसें अंतःकरण चेतनका अवच्छेदक कहिये व्यावर्तक है तैसें घट वी चेतनका अवच्छेदक है।

यातें अंतःकरणविशिष्टकी न्यांई घटविशिष्ट त्री प्रमाता हुवाचाहिये ॥ ऑ—

अंतःकरणमें आभास अंगीकार कियेतं यह दोप नहीं । काहेतं ?

- १ अंतः करण तो भूतनके सत्वगुणका कार्य है। यातें स्वच्छ है। आं---
- र घटादिक भूतनके तमोगुणके कार्य हैं, यातें स्वच्छ नहीं ॥
- १ जो स्वच्छ पदार्थ होवै सोई आभास-के योग्य होवैहै।
- २ मिलन पदार्थ आसासके योग्य नहीं। जैसैं काच औ ताका ढकना दोनूं पृथिवी-के कार्य हैं। परंतु—
- १ काच ताँ स्वच्छ है, तामें ग्रुखका आभास होवेहै।

वि. सा. १५.

- २ ढकना स्वच्छ नहीं, यातें तामें आभास होवे नहीं ॥
- १ तैसें सत्वगुणका कार्य होनेंतें अंतःकरण स्वच्छ है । ताहींमें चेतनका आभास होवेहे ।
- २ शरीरादिक औं घटादिक तमोगुणके कार्य होनेतं स्वच्छ नहीं । तिनमं चेतनका आभास होचे नहीं ॥

११ २०४ ॥ अंतःकरणमें दिविधप्रकाश
 है । यातें सोई प्रमाता है ।
 अन्य नहीं ॥

इस रीतिसं अंतःकरणमें द्वितिध प्रकाश हैं। एक तो च्यापकचेतनका प्रकाश ओ दूसरा आभासका प्रकाश है।।

. शरीरादिक आं घटादिकनमं एक व्यापक-चेतनका प्रकाश तो है । दूसरा आभासका प्रकाश नहीं । यातें द्विविधप्रकाशसहित अंतः-करणविशिष्टही चेतन प्रमाता कहियेहैं ।

एकप्रकाशसहित जो घटादिक तिनकरिके संयुक्त चेतन प्रमाता नहीं ।। जिनके
मतमं अंतः करणमं आभास नहीं तिनके मतमं
घटादिकनकी न्यांई अंतः तरणमं वी आभासका दूसरा प्रकाश तो है नहीं । च्यापक चेतनका
जो एकप्रकाश अंतः करणमं सोई च्यापक
चेतनका प्रकाश घटादिकनमें है । यातें अंतःकरणविशिष्टकी न्यांई घटविशिष्ट वा शरीरविशिष्ट वा भीतविशिष्टचेतन वी प्रमाता हुवाचाहिये ।।

इस रीतिसें घटशरीरादिकनतें अंतःकरणमें यही विरुक्षणता है:—

१ अंतःकरण सत्वगुणका कार्य है, यातें स्वच्छ होनैतें चेतनका आभास ग्रहण करनैके योग्य है |

- २ और पदार्थ स्वच्छ नहीं । यातें आभास ग्रहण करनैके योग्य नहीं ।।
- १ आमासग्रहणके योग्य जो अंतःकरण ताकरिके संयुक्तही चेतन प्रमाता कहियेहैं।
- २ घटादिक औं शरीरादिक आभास-ग्रहणके योग्य नहीं । यातें तिनकरिके विशिष्टचेतन प्रमाता नहीं ॥

इस रीतिसैं आभासवादही उँत्तेम है । अवच्छेदवाद<sup>-</sup>नहीं ॥

॥ २०५ ॥ प्रमाताआदिक चारि चेतनका स्वरूप ॥

जैसें अंतःकरण आभाससहित है, तैसें अंतःकरणकी वृत्ति बी आभाससहितही होवैहै। साभासवृत्तिविशिष्ट चेतन प्रमाणचेत्न कहियेहै।

अंतःकरणकी घटादिविषयाकार जो वृत्ति तामें आरूढ चेतनक्रं प्रमा औ यथार्थज्ञान कहेंहें।।

ताका साधन जो इंद्रिय सो प्रमाण कहियेहैं। काहेतें ? विषयाकारवृत्तिमें आरूढचेतनक्ं
प्रमा कहेहें। तहां चेतन यचापि स्वरूपकरिके
नित्य है। यातें इंद्रियजन्यताके अभावतें प्रमाचेतनका साधन इंद्रिय नहीं। तथापि
निरुपाधिक चेतनमें तो प्रमाच्यवहार है नहीं। किंतु
विषयाकारवृत्तिउपहित चेतनमें प्रमाव्यवहार होवेहे। यातें चेतनविषे प्रमाशब्दकी प्रवृत्तिमें
विषयाकारवृत्ति उपाधि है सो विषयाकारवृत्ति इंद्रियजन्य है। इंद्रिय ताका साधन है।

११ २१ १। यद्यपि आभासवादमें आभासकी कल्पना अधिक करनी होवेहै । अवच्छेदवादमें नहीं । यातें आभासवादमें गौरव है । अवच्छेदवादमें छाञ्चव है । तथापि मंदबुद्धिवाले जिज्ञासुकी बुद्धिमें ।

प्रमापनैकी उपाधि जो वृत्ति ताको इंद्रिय-जन्य होनैतें उपिहत जो प्रमा सो वी इंद्रिय-जन्य किहयेहैं । यातें इंद्रिय प्रमाका साधन किहयेहैं । परंतु अंतःकरणका परिणाम सारा प्रमा नहीं किहयेहैं । किंतु शरीरकें भीतर जो अंतःकरण ताका विषय घटादिकनतोडी परिणाम । ताकूं प्रमाण कहेहैं ।।

विपयतें मिलिके विपयके समान जो अंतः-करणका परिणाम उतनैक्तं प्रमा कहेंहैं ।

शरीरके मीतर जो अंतःकरण तासें लेके घटादिक विषयतोडी पहुंचा जो अंतःकरणका परिणाम सोई प्रमारूपकं धारेहैं। यातें प्रमाका प्रमाणरूप अंतःकरणकी वृत्तिसें अत्यंत मेद नहीं।।

१ इस रीतिसे वाहिरके पदार्थनका प्रत्यक्ष-ज्ञान जहां होने तहां अंतःकरणकी वृत्ति वाहिर जायके निपय जो घटादिक तिनके समान आकाररूपक्षं घारहै। औ—

२ दारीरके अंतर जो आत्मा ताका प्रत्यक्ष होवै । तव अंतःकरणकी वृत्ति वाहिर जावै नहीं। किंतु शरीरके भीतरही वृत्ति आत्माकार होवेहै ॥

१ ता वृत्तिसें आत्माके आश्रित आवरण दरि होवेहें। औ—

२ आत्मा अपनै प्रकाशतें ता वृत्तिमें प्रकाशेहैं। इसी कारणतें वृत्तिका विषय आत्मा कहाहै औ चिदाभासरूप जो वृत्तिमें फल ताका विषय आत्मा नहीं।

या प्रकारतें साक्षी आत्मा स्वयंप्रकाशरूप भान होवेहै, यह सिद्ध हुआ ॥ ११६ ॥

आभासवादका आरोप ठीक बैठताहै । या अभिप्राय-सें इहां आभासवादकी स्तृति करीहै । भाष्यकार-आदिकमका बी यही तात्पर्य है ॥ ॥२०६॥ प्रशः-इंद्रियसंबंधविना '' अर वहा" यह ज्ञान प्रत्यक्ष कैसे बनै १॥ २०६–२१०॥ ॥ तत्त्वदृष्टिरुवाच॥ ॥ दोहा॥

इंद्रियके संबंध बिन, "अहं ब्रह्म" यह ज्ञान । कैंसे व्हे प्रत्यच्छ प्रभु ? मोक्टं कही बखान ॥ ११०॥

टीकाः—''ब्रह्मके अपरोक्षज्ञानतें सकल-अविद्याजालका नाम होवेहैं।परोक्षज्ञानतें नहीं'' यह पूर्व कह्या । ताकेविष शंका करेहैं:— ब्रह्मका ज्ञान प्रत्यक्ष बने नहीं। काहेतें १ इंद्रिय-जन्य ज्ञान प्रत्यक्ष होवेहैं। ब्रह्मका ज्ञान इंद्रिय-जन्य बने नहीं। काहेतें १

॥२००॥ १ ब्रह्मकूं नेत्रकी अविषयता ॥ (रामकृष्णादिकनके शरीर ब्रह्म नहीं॥)

नेत्रइंद्रियतें रूपवान्का अथवा नीलादिक रूपका ज्ञान होवेहैं। ऐसा ब्रह्म नहीं। यातें नेत्रइंद्रियजन्य ज्ञान ब्रह्मका वनै नहीं।।

रामकृष्णादिकनकी जो मनुष्याकारमूर्ति है सो यद्यपि रूपवाली है तथापि सो मूर्ति मायारचित है। मिथ्या है। सो मूर्ति ब्रह्म नहीं॥ औ—

पुराणमें रामकृष्णादिकनक् ब्रह्मरूपता कहीहें सो तिनकी शरीररूप मूर्ति ब्रह्मरूप है, इस अभिष्रायतें नहीं कही। किंतु तिनके शरीरन-का अधिष्ठानचेतन ब्रह्म है। इस अभिष्रायतें कहीहें। याकेविए—

ऐसी शंका होवैहैं:—सर्वशरीरनका अधिष्ठानचेतन ब्रह्म है, यातें अधिष्ठानचेतन-

अभित्रायतें रामकृष्णादिकनकं त्रसरूपता कही-होने तो सर्वश्वरीरनका अधिष्ठानचेतन त्रस होनेतें मनुष्यपश्चपक्षीआदिक सर्वही त्रसरूप है। तिनके समानही रामकृष्णादिक होनेंगे। यातें रामकृष्णादिकनकं अधिष्ठानचेतन त्रस है। इस अभित्रायतें त्रसरूपता नहीं कही। किंतु तिनकं और जीवनतें विशेषरूपताकी सिद्धि-वास्ते तिनका शरीरही त्रस है। ऐसा मानना योग्य है।

सो वने नहीं । काहेतें ? शरीरका वाध-करिके तिनके शरीरनक्तं ब्रह्मरूपता माने तौ-१ सर्वशरीरनका बाधकरिके सारेई शरीर

ब्रह्मरूप हैं। औ—

२ बाध किये विना तो अन्य शरीरनकी
न्यांई हस्तपादादिक अवयवसहित
स्पवान क्रियावान शरीरका निरवयव
नीरूप अक्रिय ब्रह्मते अभेद वने नहीं,
यातें रामकृष्णादिकनका शरीर ब्रह्म नहीं। परंत—

इतना भेद हैं:—१ जीवनके शरीर पुण्यपापके आधीन हैं। २ भूतनके कार्य हैं औ ३ जीवनकूं देहांदिक अनात्म पदार्थनविषे अविद्यान वलतें अहंममअध्यास है। आचार्यके उपदेशतें ता अध्यासकी निवृत्ति होवेहैं। औ—

१ रामकृष्णादिकनके श्रीर अपने पुण्य-पापतें रचित नहीं । भूतनके कार्य नहीं । किंतु-

(१) जैसें सृष्टिक आदिमें प्राणियोंके कर्म भोग देनेक् सन्मुख होनें तब आप्तकाम ईश्वर-में नी प्राणियोंके कर्मके अनुसार '' में जगत्की उत्पत्ति करूं" ऐसा संकल्प होवेहैं । ता संकल्पतें जगत्की उत्पत्तिरूप सृष्टि होवेहैं ।

(२) तैसें स्टिप्टैं अनंतर वी "मैं जगतका पालन करूं" ऐसा ईश्वरका संकल्प होवेहै । ता संकल्प्तें जगतका पालन होवेहे ॥

कर्मनके अनुसार सुखदुः खका संबंध पालन कहियेहै ॥ (३) ता पालनसंकल्पके मध्य उपासक पुरुपन-की उपासनाके बलतें ईश्वरक्तं ऐसा संकल्प होवेहैं:—''रामकृष्णादिकनामसहित मूर्त्तं सर्वक्तं प्रतीत होवें" ता ईश्वरसंकल्पतें विशेषनामरूप-रहित ईश्वरमें रामकृष्णादिकनाम पीतांवरधरादि-स्यामसुंदरविग्रहरूपकी उत्पत्ति होवेहैं। सो विग्रह कर्मके आधीन नहीं।

यद्यपि रामकृष्णादिक विग्रहतें साधु औ दुष्टनक् क्रमतें सुखदुःख होवेहै । जो जाके सुख-दुःखका हेतु होवेहै सो ताके पुण्यपापतें रचित हो-वेहै । यातें पुण्यपापआधीन कहियेहै ॥ इसरीतिसैं-

१ अवतारनके शरीर साधुपुरुषनक् सुखके हेतु होनैतें साधुपुरुषनके पुण्यसमुदाय-तें रचित हैं।

२ तैसें असुरादिक असाधु पुरुषनकूं दुःखके हेतु होनैतें तिनके पापतें रचित हैं । यातें ''अवतारनके शरीर पुण्यपापके आधीन नहीं" यह कहना नहीं संभवे ।

आधीन नहीं" यह कहना नहीं संभवे।
तथापि जैसें जीवने पूर्वशरीरमें पुण्यपापकर्म कियेहें तिनका फल उत्तरशरीरमें
ता जीवकूं सुखदुःख होवेहे। तहां शरीरअभिमानी जीवके पूर्वशरीरके अपने पुण्यपापके आधीन उत्तरशरीर कहियेहैं तैसें
रामकृष्णादिकनके शरीर यद्यपि साधुअसाधुपुरुषनके पुण्यपापके आधीन हैं ओ तिनकूं
सुखदुःखके हेतु हैं। परंतु रामकृष्णादिकनके
पुण्यपापतें रचित अवतारशरीर नहीं औ
तिनकूं अपने शरीरतें सुखका तथा दुःखका भोग
होवे नहीं। यातें रामकृष्णादिकनके शरीर
अपने पुण्यपापके आधीन नहीं। यह संभवेहे॥

२ तैसें भूतनके परिणाम वी रामकृष्णा-दिकशरीर नहीं किंतु चेतनआश्रित मायाका परिणाम है।

(१) जो पंचीकृतभूतनके परिणाम होवै तो कृष्णशरीरविषे रज्जुकृत वंधनादिकनका अभाव शासुमें कहाहै, सो असंगत होवैगा ॥

यद्यपि पंचभूतरचित सिद्धयोगीशरीरमें वी वंधनादिक होवे नहीं तथापि योगीशरीरमें प्रथम वंधनादिकनका संभव होवेहैं । फेरि योगाभ्यासरूप पुरुपार्थतें वंधनदाहादिकनकी योग्यता नाश होवेहैं ।

कृष्णादिकनके शरीरमें योगीकी न्यांई कछु पुरुवार्थसें वंधनादिकनका अभाव नहीं । किंतु तिनके शरीर सहजही वंधनादियोग्य नहीं । यातें भूतनके परिणाम नहीं । औ—

(२) मांड्रक्यभाष्यकी टीकामें आनंद्गिरिने रामादिकशरीर भूतनके परिणाम कहेहैं सो स्थूलदृष्टिसें औरशरीरनके समान वे शरीर प्रतीत होवेंहें इस अभिप्रायतें कहेहें। काहेतें ?

(३) भाष्यकारनें गीताभाष्यमें यह कह्याहै:—
"जीवनके ऊपर अनुग्रहकारिके शरीरधारीकी
न्यांई मायाके वलतें परमात्मा कृष्णरूप प्रतीत
होवेहैं । सो जन्मादिकरहित है । ताका
वसुदेवद्वारा देवकीतें जन्म वी मायातें प्रतीत
होवेहैं" इसरीतिसें भाष्यकारने कृष्णशरीर
मायाका कार्य कहाहै।

यातैं भूतनतें अवतारशरीरनकी उत्पत्तिं नहीं । किंतु तिनके शरीरनका उपादानकारण साक्षात् माया है ।।

३ और जीवनक्तं देहादिकनमें आत्मभ्रांति है, रामकृष्णादिकनक्तं नहीं । काहेतें ?

- (१) जीवनकी उपाधि अविद्याः मिलनसत्वगुणवाली है । रामकृष्णादिकनकी उपाधि
  माया शुद्धसत्वगुणवाली है । यातें जीवनक्रं
  अविद्याकृत आंति औ रामकृष्णादिकनक्रं मायाकृत सर्वज्ञता होवेहै ।।
- (२) जीवनक् अज्ञानकृत आवरण औ भ्रांतिके नाशनिमित्त आचार्यद्वारा महावाक्यके उपदेशजन्य ज्ञानकी अपेक्षा है। तैसें रामकृष्णा-दिकनक् आवरण औ भ्रांति नहीं। यातें उपदेश-जन्य ज्ञानकी अपेक्षा नहीं। किंत जीअंतः वर्ष-

करणकी वृत्तिरूप ज्ञानकी न्यांई ईश्वरक् माया-की वृत्तिरूप आत्माका ज्ञान तो उपदेशादिक विना वी होवेहैं । प्रंतु ता ज्ञानते कछ प्रयोजन तिनक् सिद्ध होवे नहीं । काहेतें १

[१] जीवनकूं घटादिकनके ज्ञानतें आवर-भंग औ विषय जो घटादिक तिनका प्रकाश होवेहे औ ब्रह्मरूपतें आत्माका ज्ञान जो जीवनकूं होवेहे । तहां—

(क) ज्ञानका विषय जो आत्मा ताका आवरणमंग तो ज्ञानतें होवेहें औ आत्माविषय स्वयंप्रकाश है।

(ख) यातें आत्मज्ञानतें विषयका प्रकाश होने नहीं । तैसें ईश्वरक्तं मायाकी प्रतिरूप जो "अहं न्रह्मास्मि" ऐसा ज्ञान, ताका विषय ईश्वरका आत्मा सो आवरणरहित स्वयंप्रकाश है। यातें आवरणभंग ना विषयका प्रकाश । ईश्वरके ज्ञानका प्रयोजन नहीं ॥

[२] जैसें जीवन्युक्तविद्वानक् निरादरण-आत्माकं विषय करनैवाली अंतः करणकी "अहं ब्रह्मास्मि" ऐसी वृत्ति आवरणभंगादिक प्रयोजन-रहित होवेहें तैसें ईश्वरकं वी आवरणभंगादिक प्रयोजनविना मायाकी वृत्तिरूप "अहं ब्रह्मास्मि" ऐसा ज्ञान उपदेशादिकतें विना होवेहे ॥

इसरीतिसें रामकृष्णादिकनक्तं जीवनतें विलक्षणता ईश्वरता है तो वी तिनका शरीर
मायारचित है। यातें ब्रह्म नहीं किंतु मिथ्या है।
मायाने उत्पन्न कीया जो अवतारनका शरीर
सो हस्तपादादिक अवयवसहित औ रूपसहित
कियाहै। यातें नेत्रइंद्रियका विपय तिनका शरीर
होवेहैं। ब्रह्मक्तं नेत्रइंद्रिय विषय करें नहीं।।

॥ २०८ ॥ २ बहाकूं त्वचाइंद्रियकी अविषयता ॥ तैसें त्वचाइंद्रिय वी स्पर्शकं औं स्पर्शकं आश्रयक्तं विषय करेहै । ब्रह्म स्पर्शका आश्रय नहीं औ स्पर्श नहीं । यातें त्वचाइंद्रियका विषय नहीं ॥

॥ २०९ ॥ ३-५ ब्रह्मकूं रसना घाण औ श्रोत्रइंद्रियकी अविषयता ॥

रसनाइंद्रियतें रसका ज्ञान, घ्राणतें गंधका ज्ञान औ श्रोत्रतें शब्दका ज्ञान होवेहैं। रसगंध-शब्दतें ब्रह्म विरुक्षण है। यातें रसना घ्राण औ श्रोत्रतें ब्रह्मका ज्ञान होवे नहीं। औ-

॥ २१०॥ ब्रह्मक्कं कर्मइंद्रियनकी अविषयता ॥

कर्मइंद्रिय ज्ञानके साधन नहीं किंतु वचना-दिकिकियाके साधन हैं। यातें तिनतें तौ किसीका ज्ञान होने नहीं।

इस रीतिसैं किसी ईंद्रियतें व्रह्मका ज्ञान वने नहीं ॥

औं इंद्रियतें जो ज्ञान होने सो ज्ञान प्रत्यक्ष कहियेहैं। प्रत्यक्षक्तंही अपरोक्ष कहेहें॥

यातैं ब्रह्मका अपरोक्षज्ञान वनै नहीं। किंतु शब्दसें ब्रह्मका ज्ञान होवेहैं। जो शब्दसें ज्ञान होवें सो परोक्ष्म होवेहैं। यातें ब्रह्मका ज्ञान वी परोक्षही होवेहैं॥

(॥ २०६-२१० गत प्रश्नका उत्तर

 १११ ॥ इंद्रियसंबंधिवना प्रत्यक्षज्ञान होवै नहीं । यह नियम नहीं ॥ सुख-दु:खकी साक्षीभास्यता ॥

> ॥ श्रीगुरुखाच ॥ ॥ दोहा ॥

तैसैं त्वचाइंद्रिय वी स्पर्शकूं औं स्पर्शके इंद्रिय विन प्रत्यच्छ नहिं,

## सिष यह नियम न जान । बिन इंद्रिय प्रत्यच्छा व्है,

जैसे सुखदुःख ज्ञान ॥ ११८ ॥

टीकाः—इंद्रियसंबंधिवना प्रत्यक्षज्ञान होवै नहीं यह नियत नहीं । काहेतें १ जैसें सुखका औ दुःखका ज्ञान होवें सो किसी 'द्रियतें होवें नहीं । सो सुखदुःखका ज्ञान वी प्रत्यक्ष होवेंहैं । यातें इंद्रियसंबंधतें जो ज्ञान होवें सोई प्रत्यक्षज्ञान होवें यह नियम नहीं । किंतु विषय-तें वृत्तिका संबंध होयके विषयाकारवृत्ति जहां होवें तहां प्रत्येंक्षज्ञान कहियहें ॥

१ सो विषयतैं वृत्तिका संबंध कहूं इंद्रिय-द्वारा होवैहै । औ-

२ कहूं शब्दसें होवैहै ॥ जैसें " दशम तूं है" इस शब्दतें दशम जो आप तातें अंतः-करणकी वृत्तिका संबंध होयके दशमाकारवृत्ति होवैहै । यातें शब्दजन्य वी दशमका ज्ञान प्रत्यक्ष होवैहै ॥

॥ २१२ ॥ विषयचेतनका वृत्तिचेतनसैं अमेद-ही प्रत्यक्ष ज्ञानका .लक्षण है । सो अमेद—

- १ कहूं इंद्रियद्वारा होवेहै ।
- २ कहूं शब्दसें होवेहैं। औ----
- ३ कहूं इंद्रियादिरूप बाह्यनिमित्तसैं विनाही शरीर-के भीतर उपजी वृत्तिद्वारा होवैहै।

तहां प्रत्यक्षज्ञान कहियेहै---

चेतनका स्वरूपसें तो कहूं भेद है नहीं । किंतु विषय और वृत्तिरूग उपाधिका किया भेद है । सो उपाधि जब भिन्नदेशमें स्थित होवै। तब तिस उपाधि-वाले चेतनका भेद कहियेहै।

जब विषयाकारहत्ति होवे तब दोन् उपाधि एक-देशविष स्थित होवेहै, यातें तिस उपाधिवाछे विषयचेतन औ दृत्तिचेतनका अभेद कहियेहै । सो विषयचेतनतें दृत्तिचेतनका अभेदही प्रत्यंक्षकान तैसें प्रमाताविषे सुखःदुःख होवे तब सुखा-कारदुःखाकार अंतःकरणकी वृत्ति होवे। ता वृत्तिसें सुखःदुखका संबंध होवेहै। यातें सुख-दुःखका ज्ञान प्रत्यक्ष कहियेहै।

पूर्वेउत्पन्न सुखदुःख नप्ट हुये पीछे जहां ुरुपक्तं याद आवे तहां सुखाकार दुःखाकार अंतःकरणकी वृत्ति तौ होवेहैं। परंतु वृत्तिके नप्ट हुये सुखदुःखतें संबंध नहीं। यातें सो ज्ञान स्मृतिरूप है, प्रत्यक्षरूप नहीं।।

- १ यद्यपि अंतःकरणके धर्म सुखदुःख साक्षीमास्य हैं, तथापि सुखाकार-दुःखाकार अंतःकरणकी वृत्तिद्वारा साक्षी सुखदुःखका प्रकाश करेहे ।
- २ जो साक्षीमास्य पदार्थ हैं तिनक्तं वी साक्षी वृत्तिकी अपेक्षातेंही प्रकाशहै । जैसें श्रुक्तिरजत साक्षीमास्य हैं तहां अविद्याकी वृत्तिकी अपेक्षाकरिके साक्षी रजतक्तं प्रकाशहै ।
- १ परंतु सुखदुःखके प्रकाशमें अंतःकरण-की वृत्ति साक्षीकी सहायक है। औ

कहियहै । याहीकूं अपरोक्षकान औ साक्षात्कार वी कहतेहैं ।

यह प्रत्यक्षज्ञानका सक्षण

- १ इंद्रियजन्य चाह्यधटादिकके प्रत्यक्षज्ञानविषे अनुगत है। औ —
- २ महावाक्यजन्य ब्रह्मके प्रत्यक्षज्ञानविषे अनुगत है। औ—
- ३ वाह्यनिमित्तसैं विना अंतर उपजे **सुखदुःखके** प्रसक्षज्ञानविषे अनुगत है । औ—
- ४ मायाकी वृत्तिरूप ईश्वरके ज्ञानविषे अनुगत है। औ--
- ५ अविद्याकी वृत्तिरूप रज्**जुसर्पोदिकनके ज्ञान** विषे अनुगत है ॥

प्रसक्षज्ञानके लक्षणका विशेष निर्णय वृतिरत्ना-विके द्वितीयरत्नविषै कियाहै ॥ २ मिथ्यारजतादिकनके प्रकाशमें अविद्या-की वृत्ति सहायक है।

इस रीतिसें साक्षीभास्य पदार्थके ज्ञानमें वी वृत्तिकी अपेक्षा है।।

१ सो दृत्ति जहां इंद्रियादिक वाह्यसाधनतें होवे ताका विषय साक्ष्तीभास्य नहीं कहियेहै ।

सुखदुः खर्क् विषय करनेवाली दृतिमें वाह्यइंद्रियादिक हेतु नहीं । किंतु जब सुखादिक उत्पन्न होनें तिसी कालमें अन्यसाधनकी अपेक्षाविना सुखाकारदुः खाकार अंतः करणकी दृत्ति होनेंहैं । ता दृत्तिमें आरूढ साक्षी सुख-दुः खर्क् प्रकाशेंहैं । यातें सुखदुः ख साक्षी-भास्य कहियेहें । औ—

॥ २१२ ॥ ब्रह्मका ज्ञान प्रत्यक्ष संभवेहे ॥ तत्त्वदृष्टिकूं भेदभ्रमका अंत ॥ बाह्य जो घटादिक हैं तिनसें अंतःकरणकी

- १ चक्कुविपै सूर्युकी अभेदता है तिसकूं अंगुळीआदिरूप स्त्रस्पआवरणसे आच्छादित भये त्रहांडवर्ति सूर्यका प्रकाश दीखता नहीं । औ—
- २ तिस आवरणके निवृत्त भये चक्षुगत अंतः-करणकी वृत्तिसैं ब्रह्मांडवर्ति सूर्यका प्रकाश दीखताहै।

तैसें:----

- १ साक्षीआत्माविषे ब्रह्मकी अभेदता है तिसकूं अंत:करणगत अज्ञानांशरूप स्वरूपआवरणसें आच्छादित भये सर्वत्र परिपूर्णब्रह्म प्रत्यक्ष भासता नहीं।
- र जब शरीरके भीतर उपजी ब्रह्मात्माकी अभेदता-के आकार वृत्तिकारि उक्त आवरणका भंग होवै तब गृहगत आकाशके असंगतादिकके साधनकी अपेक्षाविना स ज्ञानकरि महाकाशके असंगतादिके ज्ञानकी तत्त्वज्ञान साक्षीभास्य है।

वृत्तिका संबंध नेत्रादिक इंद्रियद्वारा होवेहै । यातें घटादिक साक्षीभास्य नहीं ।

तैसें ब्रेंक्षाकार अंतःकरणकी वृत्ति होवेहें सो अंतःकरणकी वृत्ति वाहिर नहीं जावेहें। किंतु शरीरके अंतरही होवेहें। ता वृत्तिसें ब्रह्मका संबंध है। यातें ब्रह्मका ज्ञान वीं सुखदुःखके ज्ञानकी न्यांई प्रत्यक्षरूप है। परंतु

- १ सुखाकारदुःखाकार वृत्तिमैं वाह्यसाधनकी अपेक्षा नहीं, यातैं सुखदुःख साक्षी-भास्य हैं॥औ—
- २ ब्रह्माकार जो अंतःकरणकी वृत्ति तामैं तौ गुरुद्वारा वेदवचनका श्रोत्रसैं संबंध वाह्य-साधन चाहियेहैं । यातैं बैंहें साक्ष्ती-भास्य नहीं ।

इस रीतिसें जहां विपयतें वृत्तिका संबंध होवें, तहां प्रत्यक्षज्ञान कहियेहै ॥ "अहं ब्रह्मास्मि"

> न्याई सर्वत्र परिपूर्ण ब्रह्मका स्वप्रकाशताकरिके भान होवेहैं।

॥ २१४ ॥ जैसें ब्रह्म साक्षीभास्य नहीं तैसें ब्रह्म चिदाभाससिहत अंतः करणकी वृत्तिरूप प्रमाता-का वी विपय नहीं । अन्यदीपककी अपेक्षासें रिहत केवल नेत्रके विपय दीपककी न्यांई अंतः करण-की '' अहं ब्रह्मास्मि '' इस आकारवाली केवल-वृत्तिका विषय ब्रह्म है । यातें ब्रह्म प्रमाताभास्य बी नहीं । किंतु अपनै प्रकाशमें अन्यप्रकाशकी अपेक्षा-सें रिहत सर्वका प्रकाशक ऐसा स्वयंप्रकाशरूप ब्रह्म है।

वृत्ति बी वस्त्रके मलक् साबूनकी न्यांई ब्रह्मका भावरण भंग करेहे सोई ताका विषय करना है। औरप्रकारका विषय करना वृत्तिका नहीं। औ——

"अहं ब्रह्मासिम" ऐसी वृत्तिरूप तत्त्वज्ञानकूं बाह्य-साधनकी अपेक्षाविना साक्षी प्रकाशताह । यातें सो तत्त्वज्ञान साक्षीमास्य है ।

<sup>॥</sup> २१३ ॥ जैसें:—

या वृत्तिका विषय जो ब्रह्म तासें संबंध है। यातें ब्रह्मका ज्ञान प्रत्यक्ष संभवेंहै। औ—

१ जहां घूमकूं देखिके अग्निका ज्ञान होवेहैं तहां घूमका ज्ञान तो प्रत्यक्ष है औ अग्निका ज्ञान प्रत्यक्ष नहीं । काहेतें १ नेत्रद्वारा अंतःकरणकी वृत्तिका घूमतें संबंध है यातें घूमका ज्ञान प्रत्यक्ष कहिये हैं । औ—

२ अनुमानतें अंतः करणकी वृत्ति शरीरके अंतर अग्निके आकारकं ग्रहण करनेवाली तौ हुई । परंतु अग्निसें वृत्तिका संबंध नहीं । यातें अग्निका ज्ञान प्रत्यक्ष नहीं ।

इसरीतिसें जहां वृत्तिसें विषयका संबंध होवे तहां प्रत्यक्षज्ञान कहियेहैं।

जहां वृत्तिसें विषयका संबंध नहीं होवे, विषय बाहिर दूरि होवे अथवा भूत वा भविष्यत् होवे औ अनुमानतें अथवा शब्दतें विषया-कारवृत्ति अंतर होवे सो ज्ञान परोक्ष्त कहियहें ॥

इंद्रियजन्य ज्ञानही प्रत्यक्ष होनेहै। यह नियम नहीं । जैसें सुखदुःखका ज्ञान इंद्रियजन्य नहीं औ प्रत्यक्षं है । तैसैं दश्रमपुरुपका ज्ञान शब्द-जन्य है तौ वी प्रत्यक्ष होवेहै ॥

इस रीतिसैं गुरुद्वारा श्रवण किया जो महा-वाक्यरूप वेदशब्द तासैं उत्पन हुना बसज्ञान वी प्रत्यक्षही संभवेहै ॥ ११८ ॥

शा अलब्हा समब्ह ॥ १९० ॥

शा दोहा ॥

गुरुको अस उपदेस सुनि,

तत्त्वदृष्टि बुद्धिमंत ।

ब्रह्मरूप लिख आतमा,

कियो भेदभ्रम अंत ॥ १९९ ॥
' अहं ब्रह्म ' या वृत्तिमें,

निरावरन व्हे भान ॥

दादू आदूरूप सो,

यूं हम लियो पिछान ॥ १२० ॥
इति श्रीविचारसागरे उत्तमाधिकारीउपदेशानिरूपणं नाम चतुर्थस्तरंगः

समाप्तः ॥ ४ ॥



## ॥ श्रीविचारसागर ॥

॥ पंचमस्तरंगः ॥ ५ ॥

॥ अथ श्रीगुरुवेदादिन्यावहारिकप्रतिपादन ॥ २१३-२७६ ॥

# ओ

## ॥ मध्यमाधिकारीसाधननिरूपणं ॥ २७७-३०३॥

॥२१३॥ अदृष्टिका प्रश्न:—वेदगुरु सत्य होवे वा मिथ्या होवे ? दोन्ं्रीतिसें वेदगुरुतें अद्देतज्ञान वने नहीं ॥ पूर्वतरंगमं यह कहाः—"गुरुमुखद्वारा श्रवण किये वेदवावयतें अद्देतब्रह्मका साक्षात्कार होवेह " ताकुं सुनिके अदृष्टिनाम द्वितीयशिष्य यह शंका करेहः—

१ वेदगुर सत्य होवें तो अइतकी हानि। २ असत्य होवे तो तिनतं पुरुपार्थकी प्राप्ति वने नहीं। दोनृंरीतिसं वेदगुरुतं अद्वेतज्ञान वने नहीं॥

॥ चौपाई ॥

वेद रु गुरु जो मिथ्या कहिये। तिनतें भवदुख नस्यो न चहिये॥ जैसें मिथ्या मरुथलको जल। प्यासनासको नहिं तामें वल॥ १॥ सत्य वेद गुरु कहें तु देत भयो गयो सिद्धांत अदेत॥

यूं संकरमत पेखि असुद्धा । तज्यो सकल मध्वादि प्रबुद्धा ॥ २ ॥ [ ''भयो" पदको प्रथमपादसे अन्वय है ] यह संका भगवन् मुहि उपजै । उत्तर देहु दयाल न कुपिजै ॥ (॥ उत्तर ॥ २१४-२३६ ॥ ) ॥ २१४ ॥ शंकरमतकी प्रमाणता गुरु वोले सिपकी सुनि वानी । संकरको मत परम प्रमानी ॥ ३ ॥ चारियार मध्वादिक जे-हैं। वेदविरुद्ध कहत सव ते हैं॥ यामें व्यासवचन सुनि लीजै। संकरमतिह प्रमान करीजे ॥ ४ ॥ कलिमें वेदअर्थ वहु करि है। श्रीसंकरसिव तव अवतरि है॥ जेनबुद्धमत मूल उखारै । गंगातें प्रभु मूर्ति निकारे ॥ ५॥

जैसें भानु उदय उजियारो । दूरि करें जगमें अधियारो ॥ सब वस्तुहि ज्यूंको त्युं भासे । संसे और विपर्यय नासे ॥ ६ ॥

वेदअर्थेमें त्यूं अज्ञाना । निस है श्रीसंकरन्याख्याना ॥ किर है ते उपदेस यथारथ । नासिह संसय अरु अयथारथ॥७॥

अयथार्थ कहिये आंति।

और जु वेदअर्थक्रं करि हैं। ते सठ वृथा परिश्रम धरि हैं।। यूं पुरानमें व्यास कही है। संकरमतमें मान यही है।। ८॥

मध्वादिकको मत न प्रमानी । यह हम व्यासवचनतें जानी ॥ और प्रमान कहूं सो सुनिये । वालमीकरिषि मुख्य जु गिनिये ॥९॥

तिन मुनि कियो ग्रंथ वासिष्ठा।
तामें मत अद्वेत स्पष्टा।।
श्रीसंकर अद्वेतिह गान्यो।
तिनको मत यहं हेतु प्रमान्यो।।१०॥
॥ २१५॥ भेदवादकी अप्रमाणता॥

वालमीकरिषि वचन विरुद्धं । भेदवाद लखि सकल असुद्ध ॥ ११ ॥

॥ २१५॥ या प्रकारके वायुपुराणकूर्मपुराण आदि-

टीकाः—सर्वप्रकरणका भाव यह है:— ज्यासभगवान्ने पुराणमें यह कहीहै:—''जब किलमें वेदके अर्थक्रं नानाभांति करेंगे तब कृपाल शिव श्रीशंकर नाम धारके अवतार लेके बिद्रनाथकी मूर्तिका देवनदीमध्यतें उद्धार, स्वस्थानमें स्थापन, जैनवुद्धमतखंडण औ वेदका यथार्थज्याख्यान करेंगे"।

१ या व्यासवचनतें श्रीशंकरमत प्रमाण है। २ औ मध्वादिकनका भेदमत अप्रमाण है।

और उपनिपद्, गीता व सूत्र ये तीनि जो वेदांतके प्रस्थान हैं, तिनके यद्यपि मध्वादिकनने किसीतरैं खीचके स्वस्वमतके अनुसार व्याख्यान कियेहैं, तथापि व्यास-चचनतें श्रीशंकरकृत व्याख्यानही यथार्थ है॥औ~

आदिकवि सर्वज्ञ वाल्मीकऋषिनै उत्तररामा-यण वासिष्ठनाम ग्रंथ किया है, तहां अद्वेतमतमें प्रधान जो दृष्टिसृष्टिवाद है सो अनेक इतिहासन-सें प्रतिपादन किया है, यातें वाल्मीकवचन-अनुसार अद्वेतमत प्रमाण है औ वाल्मीकवचन-विरुद्ध भेदमत अप्रमाण है ॥

इसरीतिसें सर्वज्ञ अपिम्निवचनविरोधतें मेदवाद अप्रमाण कहा औ युक्तिसें वी मेदवाद विरुद्ध है, यह खंडन आदिकग्रंथनमें श्रीहर्षा-दिकनने प्रतिपादन कियाहे । युक्ति कठिन है। यातें मेदमतखंडनकी युक्ति नहीं लिखी॥ औ

॥ २१६॥ भेदवादका तिरस्कार ॥

ऋषिम्रिनिवचनते विरुद्ध मेद्मतमें जैनमतकी न्यांई अप्रमाणता निश्रय हुयेते युक्तिसें खंडन-की आस्तिक अधिकारीकं अपेक्षा बी नहीं। यह तीनि चौपाईसों कहेहैं:—

गत व्यासमगद्यान्के वाक्यतें ॥

शि चौपाई ॥
कियो ग्रंथ श्रीहर्ष ज खंडन ।
खंडनभेद एकतामंडन ॥
लिख्यो तहां यह बहु विस्तारा ।
भेदवाद निहं युक्ति सहारा ॥ १२ ॥
और भेदिधिकार ज ग्रंथा ।
तहां भेदखंडनको पंथा ॥
किटन दुँ१ँहतर्क है ते अति ।
नहीं पैठिहि सिप तिनमें ते मित ॥१३॥
यातें कही न ते तहि उक्ती ।
करे जुं भेदिह खंडन युक्ती ॥
अप्रमान मत भेद लख्यो जब ।
खंडनमें युक्ति न चहियत तब ॥१४॥

वेदवचनसें वी भेदमत विरुद्ध है, यह कहेंहैं:—

भेदप्रतीति महादुखदाता । येर्म कठमें यह टेरत ताता ॥ यातें भेदवाद चित त्यागहु । इक अद्वैतवाद अनुरागहु ॥ १५ ॥

॥ २१६ ॥ श्रीहर्षमिश्राचार्यनामक सरस्वतीकरि अनुगृहीत अद्वेतवादी पंडित भयेहें । तिनोंने जु कहिये जे, खंडन कहिये खंडनखंडखाद्यनामक ग्रंथ कियाहै, तामें ।

॥ २१७ ॥ दुरूहतर्क कहिये जिनकी दुःखसें बुद्धिमें कल्पना होवै ऐसी प्रतिवादीके अनिष्टके संपादनरूप तर्क नाम युक्तियां हैं । ॥ १ ॥ " मृँत्योः स मृत्युमाप्तोति, य इह नानेव पश्यित" इति श्रुतेः।
॥ १ ॥ "हितीयाहै भयं भवित"॥
॥ २ ॥ "अन्योसावन्योहमस्मीति न स वेद यथा पशुरेव स देवानां" इति हे श्रुती ॥

अर्थः----

जो द्वितीयकूं मितमें धारे। भय ताकूं यह वेद पुकारे।। ज्ञेय ध्येय मोतें कछ औरा छखे सु पसु यह वेद ढंढोरा।। १६॥

सिष यातें मध्वादिकवानी।
सुनी सु विसरह अति दुखदानी।।
दैतवचन तव हियमें जोलों।
वेह साछात् अद्वेत न तोलों।। १७॥

(॥ राजाके मंत्री भर्छुकी कथा ॥ २१७–२२८ ॥ )

॥२१७॥ ॥ मर्छुका तपस्वी होना ॥

द्वैतवचनको स्मरन जु होवै । व्हे साछात तु ताहि विगोवै ॥

॥ २१८ ॥ यम किहिये धर्मराजा, सो कठमें किहिये कठवछीउपनिषद्में, यह वार्ता टेरत किहिये पुकारतेहैं।

॥ २१९ ॥ अर्थः— "जो पुरुष इस परमात्माविषे नानाकी न्यांई देखताहै, सो मृखुतैं मृत्युकूं पावताहै" इति ॥ पूर्वस्मृती साछात विनासत । सुन इक अस तुहि कथा प्रकासत १८

राजाको इक मर्छू मंत्री। राज काज सब ताके तंत्री॥ और मुसाहिब मंत्री जेते। करें ईरषा तासू तेते॥ १९॥

[ तंत्री कहिये आधीन ]

करि न सकत भर्छ्की हाना । महाराज निजजिय प्रिय जाना ॥ तब सब मिलि यह रच्यो उपाया । धारी दौर दंगा मचवाया ॥ २०॥

सो सुनि राजिह करी कवहरी। लिये बुलाय मुसाहिब जहरी॥ तिनसूं कह्यो बेग चढि जावहु। दौरैते धारि सु धूम नसावहु॥२१॥

तब सब मिलि उत्तर यह दीना। सदा एक भर्छेहि तुम चीना। मरनलिए अब हमहिं पठावतु। भर्छक्रं कहु क्यूं न चढावतु?॥ २२॥

तब बोल्यो भर्छू कर जोरी। महाराज सुनु बिनती मोरी।।

 १। २२० ।। दौर घारि किस्ये घाडाकरिके ।
 १। २२१ ।। दौरत घारि किस्ये घाडा करनै-वालेकी । घूम किस्ये लडाईकुं । सु किस्ये अच्छी-तरहर्से । नसाबहु किस्ये नाश करहु ।

॥ २२२ ॥ तुम्हारी ।

आज्ञा होय मोहि यह रौरी । मारूं सकल धारि जो दौरी ॥ २३॥

तब भर्छकूं बोल्यो राजा।
तुम चढि जाहु समारहुं काजा॥
ते जातहि भर्छू सब मारे।
बैनैक कृषीबैठें किये सुखारे॥ २४॥

मर्छू विजय सुन्यो तिन जबही। राजापें भाख्यो यह तबही। "भर्छू मन्यो न सुधन्यो काजा"। मिथ्यावचन सुनतही राजा॥ २५॥

औरप्रधान मुँसाहिब कीनो । छत्र रु पीनेसैं पंखा दीनो ॥ बंदोबस तिन कीने अपनहु । सुनै न राजा भर्छ सुपनहु ॥ २६ ॥

सब वृत्तांत भर्छु तब सुनिके । रूप तपस्वि धऱ्यो यह गुनिके ॥ राजापें मुहिं जान न दे हैं। गये दारलग प्रानहु लै हैं॥ २७॥

अबलग सबिह पदारथ भोगै। देह रु इंद्रिय रहे अरोगै॥

॥ २२३ ॥ वैश्य (धनिक) ॥

॥ २२४ ॥ खेती करनैवाले ॥

 | २२५ | भौर मुसाहिब कहिये वजीर (छघु-मंत्री ) क्तं । प्रधान ( मुख्यमंत्री ) कीनो ।

॥ २२६ ॥ पाछखी ।

तियैँ जो चारि चैर्तुर्पद सोहत । च्यारि फूल फल खग मन मोहत ॥२८॥

॥ २१८॥ नारीकी निंदा ॥

" तिय " आदि "खग" अंत । ये दोपदके अर्थका

> **दोहा ।।** ॥ चारिचतुर्पद ॥

करि कर उरु मृग खुरु पुरज, केहरिसी कटि मान ॥ लोयन चपल तुरंगसै, बरने पैरैंमसुजान ॥ २९॥ ॥ चारिफूल ॥

कमलवदन अलसी कुसुम, चिबुकचिन्ह मतिथाम ॥

॥ २२७॥ इहांसें लेकें ३४ वें छंदपर्यंत काव्यग्रंथनकी रीतिसें जो स्त्रीके अंगनका वर्णनरूप आरोप कियाहै, सो दोषदृष्टिरूप अपवादअर्थ है। काहेतें १ छक्ष्य जो अमाज तिस विना बाणके प्रहारकी न्याई आरोपविना अपवाद होवे नहीं। यातें प्रथम विषयासक्त पामर कविजनोंके कथनका अनुवादरूप आरोप कियाहै। पीछे या तरंगके ३५ वें छंदसें स्त्रीके अंगनमें दोषदृष्टिरूप अपवाद कहेंगे।

जातें पीछे अपवाद कियाहै, तातें इहां स्त्रीके अंगनकी उपमामैं तात्पर्य नहीं । किंतु तैसी उपमा देनैवाले विषयछंपट जनोंके उपहासमैं तात्पर्य है । सर्व-कान्यग्रंथनका बी यही अभिग्राय है ।

उक्त स्त्रीके अंगनकी उपमाका यथास्थित खंडन हमनै रूपकादर्शमें शृंगारवैराग्यके प्रसंगमें लिख्याहै। तहां देख लेना।

॥ २२८ ॥ चारी पगवाले पशुकी न्यांई ।

तिलंपसूनसी नासिका,
चंपक तनु अभिरोम ॥ ३०॥
॥ चारिफल ॥
बिंब अधर दारिम दसन,
उरैज बिलसे धीर ॥
कोहेरैसी एडी कहत,
कोविद मित गंभीर ॥ ३१॥
॥ चारिलग ॥
है मैरेंलिसी मंदगति,
कंठ कैंपोत सुढार ॥
पिकसी बानी अति मधर,
मोरपुच्छसे वार ॥ ३२॥
॥ चौपाई ॥
गंग पयोनिधि कबहु न त्यागत ।
जातें रसिकसु मन अनुरागत ॥

॥ २२९ ॥ करिकर किहये हस्तीके सूंड जैसी । उरु किहये साथर ( जान्सें उपरका अंग ) है ।

॥ २३० ॥ काव्यप्रंथनमें कुशल ।

॥ २३१ ॥ तनु जो शरीर, ताका अभिराम कहिये आकार।

११ २३२ ।। उरज कहिये पयोधर, बिछसे किट्ये बिल्यफळ जैसें हैं औ धीर किट्ये सघन होनैतें स्थिर हैं। अथवा धीर किट्ये हे धीर !।

॥ २३३ ॥ मूलेके पत्ते जैसै पत्तेवाळा । तैसाही छोटाशाकका वृक्षविशेष है । ताका नाम कोहर हैं। याहीकूं हिंदुस्थानमें फारसीशन्दमें सळगम बी कहतेहैं। ताके मूळमें प्याज जैसा छाछरंगवाळा गोळ-फळ होवेहै, ताका नाम कोहरफळ है। तिस जैसी छीकी एडी कवि कहतेहैं।

॥ २३४ ॥ हंसपक्षी जैसी ।

॥ २३५ ॥ कोकिलानामक पक्षी जैसी

विधि तिलोत्तमा अपर बनाई । हन्यो सुंद जिनै सो न सुहाई ॥३३॥

मिहिंदी जावक कर पद रागा। तिनको में किय निमिष न त्यागा। और भोग तिनके उपकरना। भोगै सुबैं निकट भी मरना॥ ३४॥

अही मृढ को मम सम जगमें। भौ लंपट अबलग में भगमें॥ गीलो मलिन मृत्रतें निसिदिन। स्वत मांसमय रुधिर जु छैते बिन॥३५॥ चर्म लपेट्यो मांसमलीना।

॥ २३६ ॥ जिन कहिये ज़िस ब्रह्माकी रची हुई तिलोत्तमाने सुंद भौ तिसकार उपलक्षित निसुंद-नामक दैल, हन्यो कहिये मरवागोहै । यातें सो तिलोत्तमा हलारी होनैतें न सोहाई कहिये भन्छी नहीं भौ मेरी स्त्री हलारी नहीं । यातें तिस ब्रह्मदेव-रचित तिलोत्तमानामक अपसरातें बी उत्तम है । यह अभिप्राय है ॥

इहां यह महाभारतगत, कथा है:—कोई मुंद-निसुंदनामक दोनों दैस भाता थे। तिनोंनें तप-कारिके ब्रह्मदेवसैं ऐसा वर लिया कि:—''हम दोनूं भाता परस्परके हाथसें लड मरें तो मरें, परंतु दूसरे किसीके हाथसें मरें नहीं.'' ऐसा वर पायके त्रिलोकीकूं दुःख देने लगे। तब ब्रह्मदेवनें दोनूं भाताकी प्रीतिभंगके निमित्त सारे जगत्की स्त्रियनतें भाताकी प्रीतिभंगके निमित्त सारे जगत्की स्त्रियनतें भाताकी प्रीतिभंगके तिलोत्तमा नाम अप्सरा रचिके ब्रह्मलोकसें पृथ्वीपर तिन दोनूं दैसनके पास गेरी। ताकूं देखिके वे हैस प्रच्छा करने लगे कि:—''तूं हम दोनूंकूं वरेंगी?'' तब तिसनें कहा कि:—''मैं एककूं वरेंगी। दोकूं नहीं''॥ फेर सो तिन दोनूंकूं भित्र मिन्न एकांतमें बुलायके कहत मई कि:— ''तूं दूसरे माईकूं मार तो तुजकूं वस्त्री'' इसरीतिसें दोनूंसें न्यारा न्यारा मंत्र (सलाह)

ऊपरि वार असुद्ध अलीना ॥ इनमें कौन पदारथ सुंदर । अति अपवित्र ग्लानिको मंदिर ॥३६॥

तियकी जैंघ जघन्य सदाही।
रंभा करिकर उपमित जाही।
आर्द्र मृतको मन्ज पतनारो।
रुधिर मांस त्वक् अस्थिपसारो॥३७॥
लगत ज नीके सैंथैलनितंबा।
तिनके मध्य मलिन मैंलैबंबा॥
तट ताके ते अतिदुर्गंधा।
वहै आसक्त तहां सो अंधा॥ ३८॥

किया, तब वे दोनूं भाता परस्पर छड मरे॥

इसरीतिसें वह तिलोत्तमा सुंद भी निसुंद दैसके मारनैमें निमित्त भई । यातें सो हवारी है ॥

|| २३७ || और खानपानआदिक अन्यइंद्रियन-के विषयनके भोग तिनके (स्त्री भोंगके) उपकरण किहिये सामग्री है ||

श २६८ ॥ इहांसे लेके ३८ वें छंदपर्यंत जो
 पाठ है, सो स्त्रीके पास पुरुषकूं वांचना योग्य नहीं ॥

॥ २३९ ॥ शस्त्रादिककी चोटसें जो अंग फटे । ता फटनैकूं छत (क्षत) कहतेहैं, तिस बिना ऋतु-कालमें स्त्रीकी योनितें मांसमय रुधिर स्रवताहै, सो ' ग्लानिका स्थान है ॥

॥ २४० ॥ स्त्रीकी जंघ किहये कर नाम साथर, सो सर्वकाल्में जघन्य किहिये निकृष्ट है । जाकूं रंभा किहिये कदलीका खंभा औं करीकर किहिये हिस्तिकी सुंड, तिनकिरिके उपित किहिये केइक विषयलंपट कि उपमायुक्त करतेहैं । सो जंघ मनु किहिये मानी आई (गीलों) मूत्रको पतनारो किहिये वर्षाकाल्में जिसतैं ग्रहके उपरका जल गिरे ऐसा पनवारा है ॥

॥ २४१ ॥ कटिपश्चात्भाग ॥ ॥ २४२ ॥ गुद (मूलद्दार)॥

अधर जो थूक लारसें भीजत। तजि ग्लानि निजमुखमैं दीजत॥ दृष्टमदा नारी मदिरा भजि। सुद्रअसुद्ध विवेक दियो तजि ॥३९॥ [ दृष्टमदा कहिये जाके देखतही मद चढै ] कहत नारिके अंग जु नीके। करत विचार लगत यूं फीके ॥ कपट क्रैंटैको आकर नारी। में जानी अव तजन विचारी ॥४०॥ ॥ २१९ ॥ ॥ भर्छुके वैराग्यका कथन॥ कलाकंद दिध पायैंसे पेरा। ्तंदुल पृत व्यंजैंन वहुतेरा ॥ और विविधभोजन जे कीने। तिन सबके रसना रस छीने ॥ ४१ ॥ अवलों भई न तृप्ति जु याकूं। यातें वृथा पोषिना ताकूं॥ छुधा विनासिंह बन फल कंदा । व्है क्यूं पराधीन यह बंदा ॥ ४२॥ ग्रहा महल वन वाग घनेरा । क्यूं राजाको व्है हूं चेरीं ॥ सैजसिला अरु निजभुज तकिया। निर्झरजल कर पात्र नंँ रुकिया।।४३।।

.॥ २४३ ॥ समूहको श्री तजन विचारी कहिये तजवेक् विचारकी विषय करीहै ॥

।। २४४ ।) चावछ औ दुग्धसँ वनाया जावहै ऐसा दुग्धपाक ।।

॥ २४५ ॥ भोजन ॥ ॥ २४६ ॥ किंकर कहिये चाकर ॥ वैठी इकंत होय सुछंदा।
लिहेये मर्छू परमानंदा ॥
विन एकांत न आनंद कबहू।
मिले अव्धिलों पृथ्वी सबहू ॥ ४४॥
॥२२०॥राजासें लेके ब्रह्मापर्यंत सर्वसुख
एकांतमें होवेहै॥
॥ दोहों ॥
पृथ्वीपती निरोग युव,
हढ स्थूल बलवंत ॥
विद्यायुत तिहि भूपमें,
मानुष सुखको अंत ॥ ४५॥
॥ चोषाई॥

।। चौपाई ॥ जे मानव गंधर्व कहावत । ता रूपतें सतगुन सुख पावत ॥ होत देव गंधर्व जु औरा । तिनतें तहँ सौगुन सुख व्योरा ॥४६॥

सुख गंधर्व देवको जो है। तातें सतगुन पितरनको है॥ पुनि अजानदेवमें तिनतें। सौगुन कर्मदेवमें जिनतें॥ ४७॥

मुख्यदेव जे हैं पुनि तिनमें। कर्मदेवतें सौगुन जिनमें॥

।। २४७ ॥ न रुकिया कहिये मृत्तिकाका कूजा भौ तिसकरि उपलक्षित छोटाआदिक पात्र नहीं। किंतु स्वतःसिद्ध कररूप पात्र है ॥

॥ २४८ ॥ इहांसें लेके ५१ वें छंदपर्यंत जो अर्थ कहाहै, सो तैत्तिरीयउपनिषद्का है। सो हमनै ईशाद्य छोपनिषद्मत ता उपनिषद्की भाषाठीकांभें सविस्तर लिख्याहै॥

जो त्रिलोकपति इंद्र कहीजै। तामें पुनि सौगुन गिनि लीजै ॥ ४८ ॥ [मुख्यदेव कहिये ग्यारा रुद्र। वाराआदित्य। आठ वसु । ये इकतीस ] सबदेवनको गुरू बृहस्पति। लहें इंद्रतें सतगुन सुखगति॥ जाको नाम प्रजापति भाखत। गुरुतें सुख सौगुन सो राखत ॥ ४९ ॥ ताहूतें सौगुन ब्रह्महि सुख । लहै न रंचक सो कबहू दुख ॥ इतने या कमतें सुख पावत । तैतिरीयश्चति यूं समुझावत ॥ ५० ॥ ॥ सोरठा ॥ राजातें ब्रह्मांत, कह्यो जु सुख सगरो लहै॥ रहत सदा एकांत, कामदग्ध जाको न हिय।। १५॥

ब्है एकांत देसमें अस सुख। युवति पुत्र धन संग सदा दुःख।। ॥ २२१॥॥ अथ युवतिसंगदुःखवर्णन॥ युवति कुरूप कुबोलिनि जाके। सदा सोक हिय ब्है यह ताके।।५२॥

।। चौपाई।।

प्रभु र्पुंरीषपंडा यह रंडा। दिय मुहि कौन पापको दंडा॥ बोलत बैन ब्याल कागनिके। भेड भैसि न्योरी नागनिके॥ ५३॥

भूँत भावती ऊठनिको है। वोल खरीको सुनि खर मोहै॥ रैंनि जु ऊंचे स्वरहि उचारत। स्यार हजारन सुनत पुकारत॥५४॥

निरंपराध तिय विन वैरागा। तजत न वनत पाप जिय लागा।। रहत दुखित यूं निसिदिन पिय मन॥ तिय कुवोल सुनि लखि कुरूप तन ५५

कामनि व्है जु सुरूप सुवानी। सो कुरूपतें व्है दुखदानी।। चमकचामकी पियहि पियारी। अर्थ धर्म निस मोछ विगारी॥ ५६॥ ॥ २२२॥ अथ युवितसंगसें धनविगार॥

मीठे बैन जहरयुत लडवा। खाय गमाय बुद्धि व्है भडवा।। और कछू सुपनहु नहिं देखे। काम अंघ इक कमानि लेखे॥ ५७॥

<sup>॥</sup> २४९ ॥ पुरीषपंडा कहिये विष्ठाका पिंड ॥
॥ २५० ॥ भूतनी (चूढेळ) ॥
॥ २५१ ॥ श्याळनामक पशुकी स्त्री (श्याळनी) ॥
॥ २५२ ॥ इहां यह अर्थ है:—च्यिमचारादि अपराधतें अथवा वैराग्यतें स्त्रीका त्याग होवेहै । या स्त्रीका कुरूप औ कुशेळ जो है सो पूर्वकर्मके संयोग-

तें ईश्वरनें रच्याहै । इसमें याका वर्त्तमानअपराप्त नहीं भी मेरे चित्तमें वैराग्य बी नहीं । तातें निरपराध-स्त्रीका वैराग्य विना त्याग कियेतें मुजकूं पाप लगेगा। यातें याका त्याग करना बनता नहीं । किंतु '' पाप जिय लागा '' कहिये मेरे जीवकूं पूर्वजन्ममें किये पापका यह स्त्रीरूप फल प्राप्त भयाहै ॥

धन कछ मिले ज बाहिर घरमें। सो सब खरचे कामनि धरमें ॥ भूपन वस्त्र ताहि पहिरावै । गुरु पितु मात यादिहु न आवै ॥५८॥ पायस पान मिठाई मेवा। देय भक्तितें तिय निजदेवा ॥ नेह-नाथ-नाथ्यो नहिं छूटै । तियकैंसान पियबैलिह क्रूटै ॥ ५९ ॥ ॥ २२३ ॥ अथ युवतिसंगसें धर्मबिगार ॥ ज्यूं सूवा पिंजरेमें वंधुवा। सिखयो बोलत सुद्ध असुद्ध वा ॥ तैसैं जो कछु नारि सिखावत । सो गुरु पितु मातही सुनावत ॥ ६० ॥ जैसें मोर मोरनी आगै। नाचि रिझाय आप अनुरागै ॥ तैसें विविधवेष करि तियको । मन रिझाय रीझत मन पियको ॥६१॥ जैंबे दुहूनको मन अनुराग्यो । तवहि मदन मदिरा मद जाग्यो ॥ भये बावरे वसनहु त्यागे। अतिउन्मत धूरन पुनि लागे ॥ ६२ ॥ प्रेतरूप घरि नम अमंगळ । भिरि फिरि भिरत मेष मन दंगल ॥

ज्यूं लोटत मद्य पि मतवारो । गिनत मलीनं गलीन न नारो ॥ ६३॥ त्यूं नरनारी मदन-मदअंधे । अतिगलीन अंगनमें वंधे ॥ करत मदन मद अम जे मनकूं । व्है अचरज सुनि त्यागी जनकूं॥ ६४॥ नसै मदनमदतें मति नरकी ।

नसे मदनमदतें मित नरकी। लखत न ऊंच नीच परघरकी॥ तियहुँ वावरी मदन वनाई। कियादुखद जिहि व्हे सुखदाई॥ ६५॥

प्रवल काममदिरा मद जागै। तव दिजतिय धाँनकतें लागे।। पिये मदन मदिरा नरनारी। ऐसें करत अनंतखुवारी।। ६६।। कामदोष यूं नरिह विगोवत। सो प्रकट सुंदरी तिय जोवत।। यातें अतिसुरूप तिय दुखदा। ताको त्याग कहत मुनि सुखदा।।६७॥

जो सुरूप तियमें अनुरागत । विषसम दुखद पेखि नहिं भागत ॥ उभयलोककी करत सु हानी । सुनिजन गन सुन साख बखानी॥६८॥

<sup>||</sup> २५३ || स्नेहरूप नाथ (बैलकी नासिकाविषे डालनैके सूत्र ) करिके नाध्यो कहिये बांध्यो पतिरूप बैल सो छूटै नहीं ||

<sup>||</sup> २५४ || स्त्रीरूप खेतीकी करनैवाली पतिरूप वि. १७

बैछकूं कूटै ॥

<sup>॥</sup> २५५॥ इहांसे लेके ६६ वें छंदपर्यंत जो पाठ है सो स्त्रीके पास पुरुषने बांचना न चाहिये।

<sup>॥</sup> २५६ ॥ धानक नाम पारधीका वा मोयाका है॥

॥ २२४ ॥ युवतिसंगर्से बिंदुका नारा ॥

जो नानाविध भोजन खाँवै । रस ताको फल बिंदु उपावै ॥ जीवन बिंदु अधीन सबनको । नसत सोक बिंदुहुतैं मनको ॥ ६९॥

ब्है जब जनको मन मलवासी ॥ करत सोक अति धरत उदासी ॥ रुधिर निवास धरत मन जबहू । चंचल अधिक रजोग्रन तबहू॥ ७०॥

जब मन करत बिंदुमैं वासा । तबैं सोक चंचलता नासा ॥ पुनि आपहि बलवत जन जानै । ब्है प्रसन्न सुभ कारज ठानै ॥ ७१॥

विंदु अधिक होवे जा जनमें।
सुंदरकांतिरूप ता तनमें॥
विंदुहुको तनमें उजियारो।
नसे बिंदु तन मनु हतियारो॥ ७२॥
जाको बिंदु न कबहू नासे।

्रजाका विदु न कबहू नास । बिं न परित तिहि तन परकासै ।

कर्चगमनकरिके मूर्चिनिमें स्थित भये प्राण- दंड (गन्ना) याके टुकडेकूं गंडा कहतेहैं॥

योगी करत खेर्चरीमुद्रा । ः तातै विंदु राखि व्है भद्रा ॥ ७३ ॥

अष्टिसिद्ध जे धारत योगी । बिंदु खसै हारत ते भोगी । अस अति उत्तम बिंदु जु जगमें । तिहिं तिय छीनि लेत निजभगमें ७४ ज्यूं किसान बेर्लंनमें ऊँपहि ।

पीरत लेत निचोरि पियूषि ।। वार वार वेलनमें धारिह । व्हे असार दथ्था तव जारिह ॥७५॥ [ इलकी बाथ गंडेकी वंधी हुई वेलनमें देवै। ताका नाम दथ्था पंजाबमें प्रसिद्ध है ]

त्यूं तिय भीचि भुजनमें पीकूं। भरत योनि–घट खीचि अमीकूं॥ पुनिपुनि करत किया नित तौछौं। सेष बिंदुको बिंदु न जौछौं॥ ७६॥

् कियो असार नारि नरदेहा । खीच फुलेल फूल ज्यूं खेहा ॥

वायुके रोकनैक्थ तालुके छिद्रमें ता लंबकाकूं लगावना, ताकूं खेचरीमुद्रा कहतेहैं। तातें सारे शरीर-विषे कामादिवृत्ति सहित मनके प्रचारके अमावसें बिंदु जो वीर्य ताकी रक्षाकरिके मद्रा कहिये योगीका कल्याण होत्रेहै ॥

| | २६० || बेळन नाम कोळ्का है | याहीकूं किसीदेशमें चींचोडा बी कहतेहैं ||

॥ २६१ ॥ गुडशकरका उपादान ऐसा हुक्षु-दंड (गना) याके दुकडेकूं गंडा कहतेहैं ॥

<sup>॥</sup> २५७ ॥ बिल नाम वृद्धावस्थामें शरीरकी लंचामें वल् (सल्) पडतेहें तिसका है । याहीकूं जोगरी भी पेटी बी कहतेहें ॥

<sup>ं ॥</sup> २५८ ॥ पिलत नाम केश श्वेत होवैहैं तिसका है ॥

<sup>॥</sup> २५९ ॥ षण्मासके अम्याससैं जिन्हाके मूलकी नाडीकूं २१ रोमपरिमित क्रमतैं छेदिके जिन्हाकूं बढावतेहैं, ता जिन्हाकूं योगी छंचका कहेहैं॥

भौ अकाम सब ताहि जरावै। सुके बैन मुर्रोर लगावै॥ ७७॥

व्हे जु सुरूप जोर धन भारी। ता नरपें नारी वलिहारी॥ करि सुरूप धन वलको अंता। कहत ताहि तूं काको कंता॥७८॥

तिहि पुनि मिलन चहै ज अनारी।
कर धरपें धरतहु दे गारी।
नाक चढाय आंखिहू मोरै।
जाय न पति सैजहुके धोरै।। ७९॥
न कोटिवज्र संघात ज करिये।
सबको सार खीचि इक धरिये।
तियके हिय सम सो न कठोरा।

करत गुमान हटत तिय ज्यूं ज्यूं। चिपटत सट मति जन मन त्यूं त्यूं॥ कबहुक ताको वांछित करिके। मरन अंत छोडत न पकरिके॥ ८१॥

रिपि-मुनि-गन यह देत ढंढोरा ॥८०॥

पब्यो पुरान वेद स्मृति गीता। तर्कनिपुन पुनि किन्हु न जीता।। करत अधीन ताहि तिय ऐसैं। बाजीगर वंदरकूं जैसैं।। ८२।। सब कछ मन भावत करवावत।

॥ २६२ ॥ उत्मुक (अर्धजल्या काष्ट) ॥ इहां आगे ७९ वीं चौपाईमें "अनारी (अनाडी)" याका ताकी वृद्धपुरुवमें अरुचिकूं नहीं जाननैवाला मूर्ख । यह अर्थ है ॥ औ " कर धरपें धरतह" याका धर नाम धड जो शरीर तापें हस्त लगावतैंही । यह अर्थ है ॥ औ " धोरै" कहिये समीप ॥ पंढे-पसुहि भल्रभांति नचावत ॥ उक्ति युक्ति सव तवही विसरे । जव पंडित पढि तियपें ढिसरे ॥ ८३॥

जव कवह सुमरत यह वेदा । तव तियमें मानत कछ खेदा ॥ तिहिं त्यागनकी इच्छा धारै। पुनि तिय नैन सैन सर सारे ॥८४॥

जहरकटाछ नैनसर वोरै। तानि कमान भोंह जुग जोरै॥ मारत सारत हिय सब जनको। विज्ञहुं वचत न धन सठ गनको॥८५॥

[विज्ञ कहिये विद्वानहु न वचत । सठगनको धन कहिये कहा चीज । ]

भयो न तियमें तीव्रविरागा। यूं मतिमंद करत पुनि रागा॥ करत विविध आज्ञा ज्यूं चाकर। हुकम करे बैठी मनु ठाकर॥ ८६॥

जे नर नारनयनसर विधे। तिनके हिये होत नहिं सीधे॥ भलो बरो सुखदुख सब विसरत। ते कैसें भवदुखतें निसरत॥ ८७॥

ैनौरि खुरी वेस्या अरु परकी । तीजी नरकनिसानी घरकी ॥

। २६३ । इहां काव्यशास्त्रउक्त सामान्या (वेस्या) परकीया (परकी) भौ स्वकीया (घरकी) इस भेदतें तीनप्रकारकी जे नायिका हैं तिनका त्याग वतायाहै ।।

तजत विवेकी तिहूँमैं नेहा। करै नेह तिह सठमुख खेहा ॥ ८८ ॥ ॥ दोहा ॥ अर्थ धर्म अरु मोछकूं, नारि विगारत ऐन ॥ सब अनर्थको मूल लखि, तजै ताहि व्है चैन ॥ ८९॥ पुत्रसंगदुःखवर्णन ॥ ॥ २२५ ॥ पुत्र सदा दुख देत यूं, बिन प्राप्ति दुख एक ॥ गर्भसमय दुख जन्म दुख, मरै तु दुःख अनेक ॥ ९० ॥ ॥ चौपाई ॥ गर्भ धरत जौलों नहिं नारी। दुख देंपति-मन तौछों भारी ॥ व्है जु गर्भ यह चिंत न नासै। पुत्री होय कि पुत्र प्रकासै ? ॥ ९१ ॥ गर्भ गिरनके हेतु अनंता । तिनतैं डरत करत अतिचिंता ॥ व्हे जु पूत नवमास विहानै **।** जननी जनक अधिक दुख सानै॥९२॥ नवग्रहमें इक दे नहिं बिगरे। अस जनको जन्म न जग-सगरै ॥

| २६४ | अच्छीतरहरें |
 | | २६५ | स्त्री औ पितके |
 | | २६६ | उरदमगचावळ्मादिकरंधितव्यक्का वा मांसका बळदान ठीकरेंमें किंवा पत्रावळींमें

विगरे ग्रहकी निसिदिन चिंता। करत मातिपतु बैठि इकंता ॥ ९३॥.

सिसु उदास व्है जब तजि बोबा। तब दोऊ मिलि लागत रोबा॥ युं चिंतत कछु गये महीने। दांत पूतके निकसें झीने॥ ९४॥

मरत बाल बहु निकसत दंता। तब यह चिंता दुख तिय कंता॥ जिये दूबरो दुखतें वारो। देखि चुहारो धरत उतारो॥ ९५॥

म्लेच्छ चमार चूहरे कोरी। तिनतें झरवावत दिज घोरी।। सइयद ख्वाजा पीर फकीरा। घोकत जोरत हाथ अधीरा।। ९६॥

जाकूं हिंदु कबहु नहिं माने।
पुत्रहेतु तिहि इष्ट पिछाने।।
भैरो भूत मनावत नाना।
धरत सिर्वोर्वेळ भूमिमसाना।। ९७॥

धार्निकको डमरू घरि बाजै । कर जोरत पूजन नहिं छाजै ॥ औरजंत्र तावाज घनैरै । छिखि मढवाय पूत-गर गेरै ॥ ९८॥

निजकुलमें इक अच्युतपूजा। किनहु न सुपनहु सुमऱ्यो दूजा॥

डालिके चौबटेमैं किंवा स्मसानमें रखतेहैं । ताका नाम शिवाबल है ॥

॥ २६७ ॥ घानककों कहिये पारधीको । डमरु कहिये डाक घरमैं बाजताहै ॥ सो कुल नेम पूतहित त्याग्यो । व्यभिचारन ज्यूं जहँतहँ लाग्यो ॥९९॥

होत सीतलोको जब निकसन । नसत मातिपतु मनको बिकसन ॥ स्नानिकया तिज रहत मलीना। परमदेव गदहाकुं कीना ॥ १००॥

मोरि वाग बकसहु सिसु मोरा। गदहा मात चराऊं तोरा।। यूं कहि चना गोदमें घारे। बिनती करि गदहाकुं चारे।। १०१॥

अस अनंतदुखतें सिसु पारन । जुवा होत लों और्रैईजारन ॥ उमर पूतकी व्है जो थोरी । मरि है करहु उपाय करोरी ॥ १०२ ॥

मरे मातिपत क्रूटहिं माथा। मानि आपकूं दीन अनाथा।। हाय हाय करि निसदिन रोवें। करि धिकधिक निजजन्म विगोवें।१०३।

पूत मरनको व्है दुख जैसो । छखत सपूत अपूत न तैसो ॥ जो जीवे तो होतहि तरुना।
लगत नारिके पोषन भरना।।१०४।।
सप्त कहिये जाका पूत जीवेहै औ अपूत
कहिये जाके पूत नहीं हुआ।।

जिन अनेकयत्नि प्रतिपारौ। तिनक् जल प्यावन है भारौ॥ रजनि-सैजेंपें सिखंवे नारी। तव पितमात देहु मुहिंगारी॥ १०५॥

व्है सुपूत तौ प्रातिह उठिके। नेवें दूरतें माथ न गठिके।। चहै मातिपत आवें नेरे। पूत न सन्मुख आंखिहु हेरे।। १०६॥

व्है कुपूत तो उठतहि प्राता । वचन गारिसम बंकि असुहाता ॥ जुदौ होय छे सब घरको घन । दे पितमातहि इक तिनको तन॥१०७॥

फेरि संभारत कबहु न तिनकूं। पोषत सबदिन तिय-निज-तिनकूं।। देखि लेत पितमात उसासा। याविधि पुत्र सदा दुखरासा।। १०८॥

<sup>॥</sup> २६८ ॥

१ युवाअवस्थासे पूर्व बालककी खेलमें रुचि विशेष होवेहै ताकूं बल्से प्रवृत्ति करावनैसें प्रतिदिन दुःख होवेहै । और——

२ विद्याशालामें अन्यबालकतनकूं मारि आवे किया आप मार खाई आवे तो बी क्रेश होताहै।

३ फेर मंदसंस्कारतें पढ़ै नहीं तो बी चिंता होवेहें औ

४ पढे अरु न्यवहारनिपुण न होवे तो वी चिंता होवेहै ।

फिर जुगारआदिक दुर्व्यसनैमं लंगे तो बी चिंता होवेहै ।

६ फेर तिसकी सादीके निमित्त बडी चिंता होवैहै।

७ फेर तिसके विवाहके निमित्त बी चिंता होवेहै । इससें भादिलेके युवाअवस्थापर्यंत मातापिताकूं भनंतदुःख होवेहें । यह भाव है ।

॥ दोहा ॥ करि विचार यूं देखियें, पुत्र सदा दुखरूप ॥ सुख चाहत जे पूततें, ते मूढनके भूप ॥ १०९॥ ॥ २२६ ॥ धनसंगद्धः खवर्णन ॥ तजि तिय पूत जु धन चहै, ताके मुखमें धूर ॥ धन जोरन रच्छा करन, खरच नास दुखमूर ॥ ११० ॥ ॥ चौपाई ॥ जो चाँहै माया बहु जोरी। करै अनिर्थ सु लाख करोरी॥ जातिधर्म कुलधर्म सु त्यांगै । जो धनकूं जोरन जन लागै ॥१९१॥ विना भाग तदपि न धन जुरि हैं। जुरै तु रच्छा करिकरि मरि हैं।। खरचत धन घटि है यह चिंता। नासै निसिदिन ताप अनंता।।१९२॥ सदा करत यूं दुख धन मनकूं चहै ताहि धिक धिक तिहि जनकूं॥ युवति पूत धन लखि दुखदाता ।

॥ २६९॥ पंचदश अनधे होवें तब एक अर्थ (धन) होवें। ऐसा एकादशस्कंधके २३ वें अध्याय-विषे कदर्यके आख्यानमें कह्याहै। इसकरि उपलक्षित अनंत अनर्थ करें॥

तज्यो भर्छ ममताको नाता।। ११३।।

॥ २२७ ॥ राजाकूं भर्छुमैं प्रेतबुद्धि होनी औ राजाका भागना ॥ ॥ कुंडलिया छंद ॥ भर्छ बन एकांतमें। गयो कियो चित सांत ॥ भयो नयो दीवान तिन । सुन्यो सकलवृत्तांत ॥ सुन्यो सँकंलवृत्तांत । चिंत यह उपजी ताके ॥ जो रूप जीवत सुनै । मिलै वा काहू नैंकि ॥ तौ झुठे हम होहिं। भूप दे सबकूं दंडा ॥ यातें अब मिलि कही। मर्छ भी प्रेत प्रचंडा ॥ ११४॥ ॥ दोहा ॥ करि सलाह यह परस्पर, गये कचहरी बीच॥ सबहिं कही यह भूपतें, भर्छ प्रेत भौ नीच ॥ ११५ ॥ राख लगाये देहमैं, मिले जाहि बैतरात ॥ तिहि मारत सो नर बचत. जो तिहि देखि परात ॥ ११६॥

<sup>॥</sup> २७० ॥ गतअर्थ (पूर्व होगई वार्ता) ।

<sup>॥</sup> २७१ ॥ वनकी गछीमैं।

<sup>॥</sup> २७२ ॥ बात करै।

[ परात कहिये भाग जावै ]

सुनि भूपह निश्रय कियो,
भर्छ मरी भी प्रेत ॥
साचझ्ठ भूप न लखत,
बहै ज प्रमाद अचेत ॥ ११७॥
कछ दिन बीते भूप तब,
मारन गयो सिकार ॥
पैठ्यो गिरि वनसघनमें,
जहँ मृगराज हजार ॥ ११८॥
तपत तहां इक तरुतरे,
भर्छू निजदीवान ॥
पेखि ताहि भाज्यो उलटि,
मानि प्रेत दुखदान ॥ ११९॥
॥ २२८॥ अंक २२७ उक्तदृष्टांतकूं
सिद्धांतमें जोडना ॥ भेदवादकी
धिक्कारपूर्वक स्याज्यता॥

।। इंदव छंद ।।
भर्छु मन्यो ऽरु परेत भयो यह ।
वाक्य असत्यहु सत्य पिछाना ॥
देखि लियो निज आखिन जीवत ।
तौहु परेत हु मानि भगाना ॥
वंचकतें सुनि देत तथा मति- ।
मैं विसवास करे जु अजाना ॥
बह्य अदेत लखे परतच्छहु ।
तौहु न ताहि हिये ठहराना ॥१२०॥

ा। दोहा ॥ भेदवचन विस्वास करि, सुनत जु कोउ अजान ॥ सो जन दुख भुगतै सदा, व्है न ब्रह्मको ज्ञान ॥ १२१ ॥ यातैं सुनै जु भेदके, वचन लखे सु असत्य ॥ तबही ताकूं ज्ञान व्है, महावाक्यतें सत्य ॥ १२२ ॥ ॥ चौपाई ॥ सिष तैं सुनी जु भेदकहानी। जानि इद्ध ते नरकनिसानी ॥ तिनके कहनहार सब झूठै। पुरुषारथ सुखतें सठ रूठे ॥ १२३ ॥ तिनको संग न कबहू कीजै। ब्है जो संग न वचन सुनीजै ॥ जो कहुं सुनै तु सुनतिह त्यागहु। म्लेछ जैन वच सम लखि भागहु ।१२४। ॥ २२९ ॥ मिध्यादुःखका मिध्यासैं नाश एक भूपकूं स्वप्नकी प्राप्ति । तिसकूं गादरीकरि दुःखका होना औ मिथ्यावैद्यसैं मिटना ॥ जो मिथ्या व्है दैसिक वेदा। कैसें करही भवदुख छेदा ? ॥ याको अब उत्तर सुनि लीजै। मिथ्यादुख मिथ्यातें छीजे ॥ १२५॥ वेदऽरु गुरु सत्य जो होवै।

तौ मिथ्याभवदुख नहिं खोवे ॥ यामें इक दृष्टांत सुनाऊं । जातें तव संदेह नसाऊं ॥ १२६ ॥ सुरपति इंद्र स्वर्गमें जैसो । प्रबलपताप भूप इक् ऐसो ॥ भीम समान सूर बहुतेरे । तिनके चहुघा डेरे गेरे ॥ १२७ ॥ जोधा छे निजनिज हथियारन । खरे रहे तिहि द्वार हजारन ॥ अंदिर मंदिर ब्योढी ठाढे । लिये खडग कोसनतैं काढे ॥ १२८॥ िकोस कहीये म्यान ] ऊंचो महल अटारी जामें। फूलसैज सोवै चृप तामें ॥ पंछी हू पौचन नहिं पावै। तहां और कैसे चिल जावे ॥ १२९॥ तहां भूप देख्यो अस सुपना । पकन्यो पैर गाँदरी अपना ॥ भूप छुडायो चाहत निजपग । तजत न गादरि पकरि जु पगरग १३० तब राजा यूं खरो पुकारै। है को अस जो गादरि मारे॥ जोधा जो ठाढै निजदारा। तिन रंचकहु न दियो सहारा ॥ १३१॥ तब नृप दंड लियो निजकरमें।

आपुहि मान्यो स्थारिन सिरमें ॥ लगत दंड भी ताको अंता। तब निसरे पगरगतें दंता ॥ १३२ ॥ दांत लगे गाढे चप पगमें। यूं लंगरात सु चालत मगमें॥ तब चाल्यो ले लाठी करमें। पहुच्यो घाँवरियाके घरमें॥ १३३॥

ताहि कह्यो फोहेँ। अस दीजै। घाव पावको तुरत भरीजै॥ घावरिया चपतैं यह भाख्यो। फोहा नहिं तयार धर राख्यो॥१३४॥

जो तूं दें पैसा इक मोकूं।
तो तयार किर देहूं तोकूं॥
तब उलट्यो चप लाठी टेका।
नहीं दैनकुं कोडिहु एका॥ १३५॥
लाग्यो सोच करन टिर् घरतें।
बूजे बात कोन बिन जँरतें॥
जो में होत धनी बडभागा।
आवतु घर घावरिया भागा॥ १३६॥

मोहिं निकंमा जानि कंगाला। घरतें तुरत रोग ज्यूं टाला॥ याहीकुं कछ दोष न दीजे। विनस्वारथको किहि न पॅतीजे १३७

मातपिता बांधव स्रुत नारी । करत प्यार स्वारथतें भारी ॥

<sup>॥</sup> २७३,॥ शियालिनी स्वानतुल्य पशुविशेष-की स्त्री ।

<sup>॥</sup> २७४ ॥ मछमपद्यी करनैवालेके । ॥ २७५ ॥ मछम ।

<sup>॥</sup> २७६ ॥ द्रव्यते ।

 <sup>!</sup> २७७ || स्वार्थविना कोई किसकी न पतीजे किंदिये प्रतीति (विश्वास) करता नहीं |

जो नहिं स्वारथ सिद्धी पावै। तौं इनकूं देख्योह न भावै॥ १३८॥ जा बिन घरी एक नहिं रहते। दुख अपार बिछुरै सब लहते॥ जब देखें आयो घर पौरी॥ घरके मिलत भाँजि भार कौरी॥१३९॥ विधि अधीन कोटी मो होवै।

विधि अधीन कोढी सो होवै। सब अंगनिमें पानी चोवै।। अरु जरि परी आंग्ररी जाके। भिनभिनात मुख माखी ताके।।१४०।।

कहत ताहि ते घरके प्यारे। मिर पापी अब तौ हितयारे।। जिहि देखत अखियां न अघानी। तिहि लेखि ग्लानि वमन ज्यूं आनी१४१

जो तिय हिय लागत पति प्यारो । किय न चहत पल उरतें न्यारो ॥ ताकी पवन बचायो लीरे । भिरे जु वैसेन तु नाक सकीरे ॥१४२॥

जिहि पितुमात गोदमें छेते। सचुकत तिहि करते कछ देते॥ मिछत आत जो भरि भुज कोरी। सो बतरात बीच दै डोरी॥ १४३॥ ऐसें जग स्वारथको सारो।

एसं जग स्वारथका सारा। बिन स्वारथको काको प्यारो॥

॥ २७८ ॥ पगतिया ( सोपान ) ।

! २७९ । भाजि कहिये सन्मुख दौरिके। कौरी
 भारे कहिये वाथ भराईके घरके आदमी मिछतेहैं।

॥ २८० ॥ इच्छै ।

मुहि स्वारथयोग्य न विधि कीनो । यातें इन फोहा निहुं दीनो ॥ १४४॥ यूं चिंतत इक मुनि तिहिं भेट्यो । तिन दे जरी घावदुख मेट्यो ॥ निद्रातें जाग्यो नृप जबही । घाव दरद मुनि नासे तबही ॥ १४५॥

सिष यह तुहि दृष्टांत प्रकास्यो । लिख मिथ्यातें मिथ्या नास्यो ॥ मिथ्यादुख देख्यो जब राजा । साचसमाजन किय कछु काजा॥१४६॥ ॥२३०॥अंक २२९ उक्त प्रसंगकी टीका॥

टीकाः-सेर्वप्रकरणका अर्थ स्पष्ट ।

भाव यह है:-संसाररूप दु:ख मिथ्या है, यातें तिसके दूरि करनेके साधन वेदगुरु मिथ्याही चाहियेहैं। मिथ्याके नाशमें सत्य-साधनकी अपेक्षा नहीं। औ--

सत्यसाधन होवे तो तिनतें मिथ्याका नाश होवे नहीं । जैसें राजाके समीप मिथ्या-गादरी खममें पहुंची। किसी सत्यजोधासें रुकी नहीं औ राजा पुकाऱ्यों जब काहूसें वी मरी नहीं औ राजाके पास अनेक साचे शस्त्र धरे रहे तो वी मिथ्यादंडसें मरी । औ राजाके मिथ्याघाव भया तब कोई वैद्धंजराह साचा पाया नहीं। मिथ्याजराहके पास गया। तानै पैसा माग्या । तो अनंतखजाने साचे धरेही रहे। एकपैसा वी राजाकं मिल्या नहीं। कोई वी सत्यसाधन राजाके दुःखके नाश करनैमें

<sup>॥</sup> २८१ ॥ वहा।

<sup>॥</sup> २८२ ॥ संन्यासी ।

<sup>॥</sup> २८३ ॥ वैद्य किंवा जराह कहिये मह्डमप्टी मात्रका करनेवाला ।

समर्थ हुआ नहीं । किंतु मिथ्याम्रुनिने मिथ्या-जरी देके मिथ्यादुः खका नाम्न किया ।

इसरीतिके खंग सर्वक् अनुभवसिद्ध हैं। जाग्रत्पदार्थका खप्तमें काह्क् कदै वी उपयोग होवे नहीं तेसें मिथ्या जो संसारदुःख, ताका नाश मिथ्यावेदगुक्सें होवेहै। साचे वेद-गुरु अपेक्षित नहीं।।

॥ २३१॥ मरुस्थलके जल औ प्यासमें सत्ताका भेद।

" जैसें मरुश्लुक मिथ्याजलतें तृपाका नाश होवे नहीं तैसें मिथ्यावेदगुरुतें संसार- दुःखका नाश होवे नहीं औ मिथ्यावेदगुरु मानिक संसारदुःखका तिनतें नाश अंगीकार करौगे तो मरुभूमिक जलतें वी तृपाका नाश दुयाचाहिये" यह शंका शिष्यने करीथी

ताका समाधान ॥ ॥ चौपाई ॥ यद्यपि मिथ्या मरुथलपानी । तातें किनहु न प्यास बुझानी ॥

१। २८४ ॥ इहां यह शंका है:—समसत्तावाले पदार्थही आपसमें साधक बाधक हैं। यह नियम घटित नहीं। किंतु विषमसत्तावाले पदार्थ बी कहींक आप-समें साधकबाधक होत्रेहैं। काहेतें?

१ सर्वत्र आरोपकी अधिष्ठानतें विषमसत्ता है । ताकी साधकता अधिष्ठानमें है । जैसें किस्पत-रजतका अधिष्ठान शुद्धि है, ताकी व्यावहारिक सत्ता है। रजतकी प्रतिमाससत्ता है। तिस प्रतिभाससत्ता-बाले रजतकी साधकता (कारणता) शुक्तिमें है।

२ किंवा जगत्का अधिष्ठान ब्रह्म है, ताकी परमार्थसत्ता है भी जगत्की व्यावहारिकसत्ता है, तिस व्यावहारिक सत्तावाले जगत्की साधकता ब्रह्में है । यातें विषमसत्तावाला वी साधक होवेहै ॥ औ—

# तदपि विषमदृष्टांत सु तेरो । सत्ताभेद दुहनमें हेरो ॥ १४७ ॥

टीकाः — यद्यपि मिथ्या जो मरुभूमिका पानी, तातें किसीने प्यास नहीं बुझाई औ मिथ्यागुरुवेदतें दुःखके नाशकी न्यांई मिथ्या- जलसें प्यासका नाश हुवाचाहिये औ प्यासनाश होवे नहीं। तैसें मिथ्यागुरुवेदतें संसार का नाश बने नहीं। तदिप किहये तो बी तेरा दृष्टांत विषम है। काहेतें १ दुहुनमें किहये मरुस्थलका जल औ प्यास इन दोनूंमें सत्ताका मेद है, ताकूं हेरो कहिये देखो।। १४७।।

॥ २३२ ॥ समसत्ताकी आपसमैं

साधकबाधकता ॥
॥ चौपाई॥
समसत्ता भवदुख गुरुवेदा।
यूं गुरुवेद करत भवछेदा॥
आपसमें सॅमेंसत्ता जिनकी।
लखिसाधकबाधकतातिनकी॥१४८॥

३ अंतःकरणकी वृत्तिरूप ग्रुक्तिके यथार्थज्ञानसैं ज्ञानसहित रजतका बाध होवे है । तहां ज्ञानसहित रजतकी प्रतिमाससत्ता है औ ग्रुक्तिके ज्ञानकी व्यावहारिक सत्ता है । यातें विषमसत्तावाळा बी वाधक होवेहै ॥

तातें विषमसत्तावाले पदार्थ आपसमें साधक-बाधक होवें नहीं । यह नियम असंगत है । याका---

यह समाधान है:—केवल ( ग्रुद्ध ) ग्रुक्ति किंवा बहा कमतें रजतकी को जगत्की करपनाके अधिष्ठान नाम विवर्त उपादानकारण नहीं । किंतु तूलअविद्या-सहित ग्रुक्ति रजतका अधिष्ठान है औ मूलअविद्या-सहित बहाचेतन जगत्का अधिष्ठान है । कहुं विशेषणके धर्मका विशिष्टमें व्यवहार होवेहै । इस नियमतें प्रातिभासिक तूलअविद्यासहित ग्रुक्ति किंवा ग्रुक्ति- टीकाः—भवदुःख औ गुरुवेदकी समसत्ता किहिये एकसत्ता है, यातें गुरुवेदतें भवदुःखका छेद होवेंहै ॥

जिनकी आपसमें समसत्ता होवे तिनकी आपसमें साधकता औ वाधकता होवेहें। जैसें-

- १ मृत्तिका औ घटकी समसत्ता है, यातें मृत्तिका घटका साधक है।
- , २ अग्नि औं काष्टकी समसत्ता है। तहां अग्नि काष्टका वाधक है।।
  - १ साधक कहिये कारण। औ---
  - २ वाधक कहिये नाशक।

मरुख्यलके जलकी औ प्यासकी समसत्ता नहीं। यातें मरुख्यलका जल प्यासका वाधक नहीं।।

या स्थानमें यह रहस्य है:—चेतनमें परमार्थसत्ता है औ चेतनसें भिन्न जो मिथ्या-पदार्थ तिनमें दोप्रकारकी सत्ता है:—एक तो व्यवहारसत्ता है औ दूसरी प्रतिभाससत्ता है।

भविष्ठित्रचेतन प्रातिभासिक कहियेहैं भौ व्याव-हारिंक मूळअविद्याअविष्ठित्र ब्रह्मचेतन बी व्यावहारिक कहियेहै ॥

यद्यपि इहां अविद्या उपाधि है । विशेषण नहीं । तथापि अविवेकी जनोंकी, दृष्टिसें विशेषणकी न्यांई प्रतीत होवेहै । यातें विशेषण क्रहियेहै । याहीतें तिन अविद्याके धर्म प्रातिभासिकता भी व्यावहारिकता ताका अपने विशेष्य (आश्रय) शक्ति भी ब्रह्ममें व्यवहार होवेहै । यातें इहां विषमसत्तावाला साधक नहीं । किंतु समसत्तावालाही साधक है ॥ भी—

पंचपादिकाकारकी रीतिसें मूळअविद्यासें भिन्न तूळअविद्या नहीं । यातें ताकी निवृत्ति शुक्तिके , ज्ञानसें होवे नहीं किंतु ब्रह्मज्ञानसें होवेहे । परंतु व्यावहारिक अंतःकरणकी वृत्तिरूप शुक्तिके यथार्थ ज्ञानसें शुक्तिनिष्ठ तूळअविद्याका तिरस्कार होवेहे । तातें ताके कार्य ज्ञानसहित रजतका वी तिरस्कार होवेहे । यातें इहां विषमसत्तावाळा वाधक नहीं ।

॥ २३३ ॥ १ व्यावहारिक, २ प्राति-भासिक औ ३ पारमार्थिक सत्ता ॥ २३३--२३५॥

१ जा पदार्थका ब्रह्मज्ञानविना बाध होवै नहीं किंतु ब्रह्मज्ञानसेंही वाध होवै ता पदार्थमें व्यवहारसत्ता कहिये है।

सो व्यवहारसत्ता ईश्वरसृष्टिमें है। काहेतें १ देहइंद्रियादिक प्रपंच जो ईश्वरसृष्टि ताका ब्रह्मज्ञानसें विना वाध होवें नहीं। ब्रह्मज्ञानसें ही बाध होवेहें॥

यद्यपि ईश्वरसृष्टिके पदार्थनका ब्रह्मज्ञानसें विना नाश तो होवे वी है। परंतु ब्रह्मज्ञानसें विना वाथ होवे नहीं।

अपरोक्षमिष्यानिश्रयका नाम बाध है।

सो अपरोक्षमिथ्यानिश्रय ईश्वरसृष्टिके पदार्थनमें ब्रह्मज्ञानसें प्रथम किसीक्ं होवे नहीं, ब्रह्मज्ञानसें अनंतरही होवेहै । यातें मूल-

यह प्रसंगानुसारि समाधान है । भौ— ।
विचारदृष्टिसैं देखिये तौ अधिष्ठानरूप साधकमैं
भौ अधिष्ठानके ज्ञानरूप बाधकमैं समानसत्ताका
नियम नहीं । किंतु—

- १ अधिष्ठानरूप साधक तो विषमसत्तावालाही होवेहे । समसत्तावाला नहीं । औ— '
- २ ज्ञानरूप बाधक तौ कहीं विषमसत्तावाळा होवैहै | जैसें शुक्तिरजतका बाधक शुक्ति-ज्ञान है औ स्वप्नजगत्का बाधक जाप्रत्का ज्ञान है । औ—
- ३ कहीं समसत्तावाटा वी होवेहै । जैसें व्याव-हारिक जगत्का वाधक ब्रह्मज्ञान है । परंतु--
- १ मिध्याज्ञानही मिध्यावस्तुका बाधक है । यह नियमित है ।

यातें इहां कहाा जो नियम सो अधिष्ठानरूप साधक औ ज्ञानरूप बाधककूं छोडिके अवशिष्ट रहे पदार्थनकूं विषय करनेहारा है। अविद्याके कार्य जो जाग्रत्के पदार्थ ईश्वरस्टि तामें व्यवहारसत्ता है।

जन्म मरण वंध मोक्ष आदिक व्यवहारके सिद्ध करनैवाली जो सत्ता कहिये होना सो व्यवहारसत्ता कहियेहैं। औ—

॥ २३४ ॥ २ ब्रह्मज्ञानसें विनाही जिनका वाघ होवे तिन पदार्थनमें प्रतिभाससत्ता कहिये है । जैसें ब्रह्मज्ञानसें विनाही श्रुक्ति-जेवरीमरुखलआदिकनके ज्ञानतें रूपा सर्प जल-आदिकनका वाघ होवेहै, तिनमें प्रतिभास-सत्ता है।

प्रतिभास कहिये प्रतीतिमात्र जो सत्ता कहिये होना सो प्रतिभाससत्ता कहिये हैं। वृहींअविद्याके कार्य रूपाआदिक पदार्थनका

| १८५ | घटादिजडपदार्थडपहित चेतनकूं आच्छादन करनैवाली (ढांपनैवाली ) जो अविद्या सो त्लअविद्या कहियेहै । याहीकूं अवस्थाअज्ञान औ सादिदोषवाली अविद्या वी कहतेहैं ।

सो तूळअविद्या अंशमेदतें नाना है ओ मिन्न-भिन्नपदार्थनकूं आवरण करेहै । जिस घटादिपदार्था-कार अंतःकरणकी वृत्ति होवै तिस पदार्थका आच्छादक तूळअविद्याका अंश नष्ट होवेहै । फेर जव वृत्ति अन्यदेशविपै जावै तव तहां औरअविद्याअंश उपजेहै । इस तूळअविद्याके नाशनिमित्त ब्रह्मज्ञानकी अपेक्षा नहीं । किंतु ताकूं प्रातिभासिक सत्तावाळी होनैतैं घटादिकके ज्ञानसैंही ताका नाश होवेहै । औ—

पंचपादिकाके कत्ता पद्मपादाचार्य भूळअविद्या सोई तूळअविद्या है तिसतें भिन्न नहीं ऐसें मानते-हैं । इनके मतमें जैसें छोकसमृहके मध्य विजळी-के पतनकरि सर्वछोक हट जातेहैं फर एकत्र होतेहैं । तैसें जिस पदार्थाकार अंतःकरणकी छत्ति होवे तिस पदार्थाकार अविद्या तहांतें तिरोहित (तिरोधानकूं प्राप्त ) होवेहे । फेर जब हत्ति अन्यदेशमें जावे तत्र वह अविद्या फेर तहां प्रसरतीहे । परंतु ब्रह्मज्ञान-विना ताका नाश होवे नहीं औ स्वप्न तथा किएत-सपीदिकनका अविद्याके नाशविना वी विरोधि-

प्रतीतिमात्रही होना है, यातैं तिनकी प्रतिभाससत्ता है।।

॥ २३५ ॥ ३ जाका तीनकालमें वाघ होने नहीं ताकी परमार्थसत्ता कहिये हैं । चेतन-का वाघ कदें होने नहीं, यातें परमार्थसत्ता चेतनकी है ॥

॥ २३६ ॥ वेदगुरु औ संसारदुः खकीव्यावहारिक सत्ता है, यातैं तिनतैं

मवदुःखका माश बनैहै॥

इसरीतिसें वेदगुरु औ संसारदुःख इनकी एक व्यवहारसत्ता होनैतें आपसमें समसत्ता है। यातें मिर्थ्यावेदगुरुतें मिथ्याभवदुःखका नाश वनेहै। औ—

पदार्थके ज्ञानतें वा अविद्याके तिरोधानतें अविद्याविषे छयरूप नाज वा तिरोधान होवेहै ।

यह प्रसंगसें तूळअविद्याका वणन् किया ।

 ॥ २८६ ॥ यद्यपि मिथ्यावेदगुरुतैं मिथ्याभव-दुःखका नाश संभवेहै औ ऐसैं माननैतैं सिद्धांतकी बी हानि नहीं तथापि—

- १ वेदगुरुरूप इष्टकूं मिध्या कहना अयोग्य है। भौ—
- २ जगत्सत्यत्ववादिनके उपहास्यका विषय है। भौ--
- ३ जिज्ञासुनकी विचित्तताका वी कारण है।
- यातें इस उक्तिका खंडनकरिके सिद्धांतका भंग न होवे तैसें अन्यप्रकारकी उक्तिका निरूपण करेहैं:— वेदगुरुकुं मिथ्या कहनैवालेके प्रति पूछतेहैं कि:—
- १ शिष्यकी दृष्टिसें वेदगुरु मिध्या है १, २ किंवा गुरुकी दृष्टिसें १।
- १ जो शिष्यकी दृष्टिसें कहें तौ (१) सो शिष्य ज्ञानी है ? (२) या अज्ञानी है ? ।
- (१) 'सो शिष्य ज्ञानी है' ऐसें कहें तो तार्क्र शिष्यपना संभवे नहीं । यद्यपि उपदेष्टा गुरुकी अपेक्षातें सर्वज्ञानीनकूं शिष्यपना है तथापि तिनकूं अधिकार होयके शिक्षाके योग्य शिष्यपना नहीं है । औ—

क्षुधापिपासा प्राणके धर्म हैं। प्राण आँ ताके धर्मनका बहाजानसं विना बाध होते नहीं। याते पिपासाकी व्यवहारसत्ता है। मरु-खलके जलका बहाजानसें विनाही मरुस्थलके ज्ञानतें बाध होनेतं मरुस्थलके जलकी प्रतिभाससत्ता है। यातें प्यासु आ मरुस्थलके जलकी समसत्ता नहीं होनेतें ता जलतें प्यासका नाश होवे नहीं।

१ याप्रकारते दार्धातिवर्षे वाधका वेदगुरु ओ वाध्य संसारदुःख तिनकी सत्ता एक हे ओ—

् २ दृष्टांतविषे जल औं प्यास सत्ताका भेद है।

्यातें दर्धांत विषम कहिये दार्शतके सम नहीं ॥ १४८ ॥

॥ १२०॥ शंकाः—शुक्तिरूपाआदिकका बह्मज्ञानविनाही बाध औ संसारदुःख बह्मज्ञानसं अनंतर बाध यह भेद कौन हेतुस राखोही ?

(२) सो शिष्य अज्ञानी है ' ऐसं कहें ती ताकी मिध्या जाने हुये नेदगुरुतिये श्रद्धापूर्वक प्रयुक्तिके अभावतें नोधकी प्राप्ति दुष्कर है। किंचा अज्ञानी पुरुपक् वेदांतश्रवणेंत पूर्व किसी बी जगत्के पदार्थिविये मिध्यात्वदुद्धि संभवे बी नहीं।

यांतें शिष्पकी दृष्टितं वेदगुरु मिध्या हैं । यह कथन वन नहीं ॥ भी

२ जो गुरुकी दृष्टिसं वेदगुरु मिथ्या हैं। ऐसे कहैं तों (१) गुरु अज्ञानी है (२) किंवा ज्ञानी है ?

(१) अज्ञानी कहें तो ताकूं गुरु कहना वेदसें यातें वेदगुरु विरुद्ध है। यद्यपि केईक अज्ञानी पुरुप वी जगत्- किंतु अर्धदग्धका विपै मूर्खनकी दृष्टिसं गुरु केहछातेहें तथापि अर्धप्रबुद्ध पुरुप वेदवेत्ताविद्वानोंकी दृष्टिसं वे गुरुशब्दके विषय (वाच्य) ज्ञानीनकी है। इसरीतिसें यातें तिस अज्ञानीकी दृष्टिसं तो वेदगुरु मिथ्या हैं। युक्तिसहित है।

॥ चौपाई॥

ग्रह्मभिन्न मिथ्या सब भाखो ॥

तिनको भेद हेतु किहि राखो ॥

उपज्यो यह मोकूं संदेहा ।

प्रभु ताको अब कींजे छेहा॥१४९॥

टीकाः-हे प्रभु ! ब्रह्मसं भिन्न आप सर्वकृं

मिथ्या कहाँहा तिन मिथ्यापदार्थमें-

१ शुक्तिरूपा रज्जुसर्प मरुखलजलआद्कि-नका वसज्ञानसं विनाही बाध । आ-२ संसारदुः सका वस्त्रज्ञानसं अनंतर वाध । यह भेद कान हेतुसं राखाहा १

॥ २३८ ॥ उत्तरः—जाके ज्ञानसें जो उपजे तिसका तांके ज्ञानसें वाध होवेहै ॥

वाध हावह ॥ ॥ चौपाई ॥

## सकल अविद्याकारज मिथ्या। सिप तामें रंचकहु न तथ्या॥

यह फथन बने नहीं । किंतु वेदगुरुसहित सर्वजगत् सत्य है । यह कथन वनेहैं ।

(२) जो कहें 'गुरु ज्ञानी हें ' तो [१.] तिस ज्ञानीकू वदगुरुसहित सर्वजगत् नसर्ते भिन्न प्रतीत होवहें ? [२] किंवा अभिन्न प्रतीत होवहें ?

[१] प्रथमपक्ष कहें तो तिस भेदवादीकूं ज्ञानी किया गुरु कहना अयुक्त है। औ----

[२] द्वितीयप्थ कहें तो सर्वजगत् भी आपकूं परमार्थसत्तामय महारूप जाननेवाले अद्देतवादी गुरुकी दिष्टिंस 'वेदगुरु मिध्या है' यह कथन बने नहीं।

यातें वेदगुरु मिध्या है यह उक्ति अञ्चतज्ज्ञकी नहीं। किंतु अर्धदग्धकाष्टभी न्यांई वेदांतश्रवणमनन करनैहारे अर्धप्रबुद्ध पुरुपकी किंवा वाद्यव्यवहारस्त बहिर्मुख-ज्ञानीनकी है।

इसरीतिसें 'वेदगुरु सत्य हैं ' यह **उक्ति** युक्तिसहित है ॥ जा अज्ञानसं उपजत जोई । ताके ज्ञान वाध तिहि होई ॥ १४०॥

टीकाः-हे शिष्य ! यद्यपि वसंसं भिन्न सकल अविद्याका कार्य है याँतें मिश्या है ! तामें रंचक बी तथ्या कहिये सत्य नहीं ! परंतु जाके अज्ञानसं जो उपजह ताके ज्ञानसं तिसका बाध होवह ।

१ श्रुक्ति रज्जु ममस्थल आदिकनके अञ्चानतं रूपा सर्प जल आदि उपजेंद्रं, तिनका वाध श्रुक्ति रज्जु मसस्थल आदिकनके ज्ञानतं होवेद्दं । आ—

र ब्रह्मके अज्ञानसं जो जन्ममरणादिक संसारदुःख उपजेह ताका वाघ ब्रह्मज्ञान-तें होवेह ॥ १५०॥

॥ २३९ ॥ प्रश्नः-व्रह्मके अज्ञानसँ संसार कीन ऋमते उपजेंहे १ ॥

> ॥ शिष्य उवाच ॥ ॥ दोहा ॥

भगवन् ब्रह्म-अज्ञानतें, जो उपजे संसार ॥ सो किहि कमतें होत है, कही मोहिं निरधार ॥ १५१ ॥ अर्थ स्पष्ट ॥ १५१ ॥ ॥ गतप्रश्नका उत्तर ॥ २४०-२७१ ॥

॥ २४० ॥ स्वमसमान विनाकमर्ते जगत्का भासना ॥

> ॥ श्रीगुरुखाच ॥ ॥ चोपाई ॥

जैसें स्वम होत बिन कमतें।

त्यृं मिथ्याजग भासत भ्रमतें ॥ जो ताको क्रम जान्यो छोँरै ॥ सो मरुथळजळ वर्सन निचोरे॥१५२॥ अर्थ स्पष्ट ॥ १५२॥

॥ दोहा ॥

उपनिपदनमें बहुत विधि, जगउत्पत्ति प्रकार ॥ अभिप्राय तिनको यही, चेतनभिन्न असार ॥ १५३॥

टीकाः—यद्यपि उपनिपदनमें जगत्की उत्पत्ति अनेकप्रकारसं कहींहै।

१ छांदोग्यमं तो 'सत्रूप परमात्मातं अप्नि-जलपृथ्वी ऋमते उपजेंद्रं ' यह कवाहे ॥ ओ तेत्तिरीयमं आकाश वायु अप्निजल पृथ्वी क्रमते होवेंद्रं । इसरीतिसं पांचभूतकी उत्पत्ति कहीहे । ओ—

२ कहूं सर्वकी परमेश्वर उत्पत्ति करेंहे। इस-रीतिसं क्रमसें विनाही उत्पत्ति कहींहे।

ऐसं जगत्की उत्पत्ति वेदमं अनेकप्रकारसं फहीहे ।

तहां चेदका यह अभिप्राय हैं:-जगत् मिथ्या है! जो जगत् कछ पदार्थ होता तौ ताकी उत्पत्ति अनेकप्रकारसें वेद नहीं फहता! अनेकप्रकारसें जगत्की उत्पत्ति कहीहै यातैं जगत्की उत्पत्तिप्रतिपादनमें वेदका अभिप्राय नहीं। किंतु अद्वेतब्रक्ष रुखावनैक् जगत्के निपेध करनेवास्तै मिथ्या जगत्का किसीरीतिसें आरोप कियाहै।

हर्ष्टांतः-जेंसें विनोदके निमित्त दारूका

॥ २८७ ॥ इन्छे ।

॥ २८८ ॥ महा।

हस्ती उडावनैक् वनावेहै, ताके कान पूछ टेहैं होवें तो सूधे करनैवास्ते यत्न नहीं करते तैसें अद्वेतज्ञानके निमित्त प्रपंचके निपेधनक् प्रपंचका आरोप कियाहै। यातें वेदनै प्रपंचकी उत्पत्ति-क्रम एकस्रप कहनैमें यत्न नहीं किया।।

प्रपंचकी उत्पत्ति एकरूपसें वेदने नहीं कही यातें यह जानेहैं:-वेदका अभिप्राय प्रपंचनिपेध-नमें है ताकी उत्पत्तिमें अभिप्राय नहीं । और

॥ २४१ ॥ सूत्रकारमाष्यकारका श्रुति-वचनसैं जगत्उत्पत्तिकथनका अभिप्राय ॥

१ सूत्रकारभाष्यकारने द्वितीयअध्यायमें उत्पत्ति कहनेवाले श्रुतिवचनका विरोध दूरि-किरिके जो एकरूपसे तैतिरीय श्रुतिके अनुसार उत्पत्तिमें सर्वेजपनिपदनका अभिप्राय कहाहै। सो मंदिजज्ञासुके निमित्ता कहाहै। जो उत्पत्तिवाक्यनके पूर्व कहे अभिप्रायक्तं नहीं जाने ता मंदिजज्ञासुक्तं उपनिपदनमें नाना-प्रकारसें जगत्की उत्पत्ति देखिके आपसमें उपनिपदनका विरोध है। यह भ्रांति होय जावेगी। ताकेद्रि करनेक्तं सर्वजपनिपदनमें एक-रूपसें जगत्की उत्पत्तिप्रतिपादनका प्रकार कहाहै। औ—

॥ २८९ ॥ दृष्टिसृष्टिवादकी रीतिसें ब्रह्मविषे प्रपंचका आरोप करिके फेर ताके अपवादपूर्वक पंचमभूमिकामें आरूढ होनैयोग्य जो उत्तमसंस्कार-वान् जिज्ञासु हैं वे इहां उत्तमजिज्ञासु कहियेहैं॥

॥ २९० ॥ यद्यपि जगत्का विवर्तउपादानरूप अधिष्टान मायाउपहितचेतन है, मायाविशिष्टचेतन नहीं । तथापि मायाविशिष्टक्रं विवर्तउपादान कहिके तासें जगत्की उत्पत्ति कहीहै । सो अविवेकी पुरुषनकी दृष्टिके अनुसार है ।

१ विवेकीपुरुषनकी दृष्टिसें तों जगत्की

२ जाकूं ब्रह्मविचारसें यथार्थज्ञान नहीं होवे ताकूं लयर्चितनके निमित्त वी उत्पत्तिक्रम कह्याहे । जा क्रमतें उत्पत्ति कहीहे तासें विपरीत क्रमतें लयचिंतन करे । ता लयचिंतनसें अद्वेतमें बुद्धि स्थित होवेहें । सो लयचिंतनका प्रकार पंचीकरणमें वार्तिक्कार सुरेश्वराचार्यने कह्याहे ।

३ यह ग्रंथ उँत्तमिजज्ञासुके निमित्त है। यातें जगत्की उत्पत्ति औ लयका प्रकार नहीं लिख्या औ सागररूप है, यातें संक्षेप-तें दिखावेंहें:—शुद्धब्रह्मसें जगत्की उत्पत्ति होवे नहीं। काहेतें १ शुद्धब्रह्म असंग है औ अक्रिय है। किंतुं मायाविशिष्ट जो ईश्वर तासें जगत्की उत्पत्ति होवेहें। यातें माया औ ईश्वरका खरूप प्रतिपादन करेहें।। १५३।।

॥ २४२ ॥ प्रसंगर्से मायास्वरूप-

प्रतिपादन ॥

॥ कवित्व ॥

जीवईस भेदहीन चेतनस्वरूपमांहि । माया सो अनादि एक सांत ताहि मानिये ॥

परिणामीउपादानता विवर्त्तेउपादानता माया-विशिष्टचेतनमें नहीं है, किंतु—

(१) जगत्की परिणामीउपादानता केवळ मार्यामें है। भी---

(२) विवर्तउपादानता मायाउपहितचेतनमैं है। २ अविवेकी जनोंकूं दोन्ं धर्मनकी मायाविशिष्ट-चेतनमैं भ्रांतिसैं प्रतीति होवेहै।

याँतें शास्त्रकारोंने इस अविवेकी जनोंकी दृष्टिका जगत्की अनुवादमात्र कियाहै। सत औ असततें विलन्छन स्वरूप ताको । ताहिकूं अविद्या औ अज्ञानद्रू बखानिये ॥ चेतनसामान्य न विरोधी ताको साधक है। वृत्तिमें आरूढ वा विरोधी वृत्ति जानिये ॥ मायामें आभास अधि--ष्टान अरु माया मिछ। **ईस सरव**ज्ञ जग-हेतु पहिचानिये ॥ १५४ ॥

टीकाः - जीवईश्वरभेदरहित् जो चेतन, ताके आश्रित माया है। सो माया अनादि कहिये आदिरहित है ॥ आदि नाम उत्पत्तिका है।

१ जो मायाकी उत्पत्ति अंगीकार करें तौ मायाके कार्य प्रपंचसें तौ पुत्रसें पिताकी न्यांई मायाकी उत्पत्ति वनै नहीं । चेतनसैंही मायाकी उत्पत्ति माननी होवैगी ॥ तहां-

२ जीवमाव औ ईश्वरभाव तो मायाके कार्य हैं। मायाकी सिद्धि हुएविना जीवईश्वर-का स्वरूप असिद्ध है। यातैं जीवचेतन वा ईश्वरचेतनसैं मायाकी उत्पत्ति कहना असंभव है। औ<del>---</del>

३ शुद्धचेतन असंग हैं; अक्रिय है; निर्विकार है; तातैं मायाकी उत्पत्ति मानै विकारी होवैगा । औ शुद्धचेतनसे मायाकी उत्पत्ति होवै ती मोक्षदशाविषे माया फेरि उपजेगी। यातैं मोक्ष्निससाधन निष्फल होवैंगे ॥

इसरीतिसें माया-

१ उत्पत्तिरहित है, यातैं अनादि है । औ⊸ २ एक है।

३ सांत कहिये अंतवाली है । ज्ञानतैं मायाका अंत होवैहै । औ---

४ सत्असत्सें विलक्षण है।

(१) जाका तीनिकालमें याध होवे नहीं

सो सत् कहियेहै। ऐसा चेतन है। (२) मायाका ज्ञानतें बाध होवेहै यातें सत्सैं विलक्षण्है ॥

(३) जाकी तीनिकालंभें प्रतीति होवै नहीं सो शशर्शुंग वंध्यापुत्र आकाशफूल-आदिक असत् कहियेहैं ।

(४) ज्ञान्सें पूर्व माया औ ताका कार्य प्रतीत

[१] जाग्रत्विषै "मैं अज्ञानी हूं। त्रह्मकूं नहीं जानुंहूं" । इसरीतिसें प्रतीत होवैहैं। औ--

[२] स्वमकेविषे जो नानापदार्थ प्रतीत होवेहें । तिनका उपादानकारण माया है । औ-

[३] सुषुप्तिसैं अनंतर अज्ञानकी इसरीति-सें स्पृति होवेहै:-"में सुखसें सोया। कछ वी न जानताभया" सो स्पृति अज्ञात वस्तुकी होवै नहीं। यातें सुषुप्तिमैं अज्ञानका भान होवैहै । सो अज्ञान औ माया एकही है। तिनका भेद नहीं। या प्रकारतें तीनं अवस्थाविषे मायाकी प्रतीति

होवैहैं। यातें असत्सें विलक्षण है।। इसरीतिसें सत्असत्सें विलक्षण जो माया ताका कार्य वी सत्असत्सें विलक्षण है ॥

सत्असत्सैं विलक्षणक्ंही अद्वैतमतमें मिध्या कहेंहें औ अनिर्वचनीय कहेंहें ॥

यातें माया औ ताके कार्यतें द्वेतकी सिद्धि होने नहीं । काहेतें ? जैसें चेतन सत्रूप है।

तैसें माया औ ताका कार्य सत्रूप होवे तौ द्वेत होवे। सो माया औ ताका कार्य सत्-असत्सें विलक्षण होनेतें मिध्या है। मिथ्या-पदार्थंसें हैत होवें नहीं। जैसें स्वप्तके पदार्थ मिथ्या हैं तिनतें हैत होवे नहीं!

॥ २४३ ॥ अज्ञानकी स्वाश्रयता औ स्वविपयता ॥

१ जीव-ईश्वर-विभागरहित शुद्धनसके आश्रित माया है। ओं--

२ शुद्धब्रह्मकूंही आच्छादन करेहे । जैसें गेहके आश्रित अंधकार गेहकुं आच्छादन करेंहै।

या पक्षक्तं स्वाश्रयस्वविषयपक्ष कहेंहैं। १ स्व कहिये शुद्धनहाही आश्रय । औं--

२ ख कहिये शुद्धन्नसही विषय कहिये मायांनं आच्छादित है। अर्थ यह दक्याहै।

संक्षेपशारीरक, विवरण, वेदांतमुक्तावली, अद्वैतसिद्धि, अद्वैतदीपिका आदिक ग्रंथकारोंनें स्वाश्रयस्वविषयही अज्ञान अंगीकार किया-हैं।औ---

॥ २४४ ॥ उक्तअर्थमैं वाचस्पतिका मत ॥ वाचस्पतिका यह मत हैः—

१ " अज्ञान जीवके आश्रित है औ २ ब्रह्मकूं विपय करेहैं।

१ 'में अज्ञानी त्रह्यक्तं नहीं अानृंहुं'। या प्रतीतिसें 'में 'शब्दका अर्थ जीव 'अज्ञानी ' कहनैतें अज्ञानका आश्रय भान होवैहै। औ-

२ 'ब्रह्मकूं नहीं जानृहूं ' यातें अज्ञानका विषय ब्रह्म प्रतीत होवेहैं ।"

इसरीतिसें अज्ञान जीवके आश्रित औ ब्रह्मक्तं विषय कहिये आच्छादन करेहै।

''सो अज्ञान एक नहीं; किंतु अनंत हैं। काहेतं ?

१ जो एक अज्ञान मानें तो एक अज्ञानकी एकके ज्ञानतें निष्टत्ति हुयेतं औरनक् अज्ञान औं ताका कार्य संसार प्रतीत नहीं हुवा चाहिये ।

२ जो ऐसं कहैं:-आजतोरी किसीक्ं ज्ञान हुवा नहीं तो आगे वी किसीकृं ज्ञान नहीं होवेगा । यातें श्रवणादिक साधन निप्फल होवंगे।

यातें अनंतजीवनके आश्रित अज्ञान अनंत हैं । अनंतजीवनके अनंतअज्ञानकरिपत ईश्वर अनंत औ त्रह्मांड अनंत हैं। जा जीवकुं ज्ञान होयै ताका अज्ञान ईश्वर त्रक्षांडकी निवृत्ति होवेहैं। जाकुं ज्ञान नहीं होवे ताकुं वंध रहेहैं"।।

यह वाचस्पतिका मत है सो समीचीन नहीं । काहेतें ?

॥ २४५ ॥ वाचस्पतिके सतकी असमी-चीनता औ अज्ञानकी एकता।।

१ "ईश्वर जीवके अज्ञानसं कल्पित है"। यह कहना श्रुतिस्मृतिष्ठराणतें विरुद्ध है।

२ '' ईश्वर अनंत औं जीवजीवमें सृष्टिका ·भेद" यह वी विरुद्ध है।

यातें नानाअज्ञान मानने असंगत है। औ-नानाअज्ञान मानिके ईश्वर औ सृष्टि एक मानै तौ वनै नहीं। काहेतें ? जीवईश्वरप्रपंच अज्ञानकल्पित हैं। अनंतअज्ञान मानैतें एकएक अज्ञानकरिपत जीवकी न्यांई ईश्वर औ प्रपंच वी अनंतही होवैंगे । याहीतैं वाचस्पतिनै अनंत-ईश्वर औ अनंतसृष्टि कहीहै । यातैं ''अज्ञान एक है" यह मत समीचीन है॥

### ॥ २४६ ॥ स्वाश्रयस्वविषयपक्षका अंगीकार ॥

सो ऐंके अज्ञान वी जीवके आश्रित नहीं किंतु शुद्धब्रह्मके आश्रित है। काहेतें ?

१ जीवभाव अज्ञानका कार्य है। सो अज्ञान स्वतंत्र कदै वी रहै नहीं। यातें निराश्रय-अज्ञानसें तौ जीवभाव बनै नहीं । प्रथम किसीके आश्रित अज्ञान होवे अज्ञानका कार्य जीवभाव होवै।

२ जीवपनैकी न्यांई ईश्वरता वी अज्ञानका कार्य है । ताके आश्रित वी अज्ञान नहीं।

किंतु शुद्धनक्षके आश्रित अनादिअज्ञान है। अनादि जो चेतन औ अज्ञान संबंध वी अनादि चेतन अज्ञानके अनादि-संबंधसें जीवभावईश्वरभाव ची अनादि हैं। प्रंतु जीवभाव औ ईश्वरभाव अज्ञानके आधीन हैं। यातें अज्ञानका कार्य कहियेहै।

यद्यपि '' मैं अज्ञानी इं "इसरीतिसैं जीवके आश्रित अज्ञान प्रतीत होवेहै; तथापि शुद्भवसके आश्रित जो अज्ञान, ताक्षु जीव्रई " मैं अज्ञानी हूं" यह अभिमान होवेहै । औ**-**१ जीव अज्ञानका कार्य है। यातें अज्ञानका

॥ २९१॥ याका यह अभिप्राय है:--जैसें अंशीरूप अंधकार एक है, ताके अंशरूप नाना-अंधकार प्रतिगृहविषे स्थित हैं। जा गृहमैं दीपक होने ता गृहके अंशरूप अंधकारका नाश होवेहै । तैसें अंशीअज्ञान एक है, ताके अंशरूप नानाअज्ञान नाना अंत:करणदेशमें गत साक्षीचेतनविषे जा अंतःकरणदेशमें ज्ञान होवे ता अंतःकरण-देशगत अज्ञानांशका नाश होवेहै, यातें एककूं ज्ञान होवै तिसतें सर्वक्ं अज्ञानतत्कार्यकी निवृत्तिद्वारा मुक्ति प्रतीत होवे नहीं । इसरीतिसें एक अज्ञानके अंगीकार किये बी बंधमोक्षकी व्यवस्था बनैहै। औ अधिष्ठानरूप आश्रय जीव बन नहीं। किंत शुद्धब्रह्मही अज्ञानका अधिष्टानरूप आश्रय है।

२ शुद्धब्रह्मअधिष्ठानके आश्रित जो अर्ज्ञीन सो ता ब्रह्मकूही आच्छादन करेहै । तिसतें अनंतर ''में अज्ञानी हूं " इसरीतिसें अज्ञानका अभिमानीरूप आश्रय जीव होवेहैं।

याप्रकारतें स्वाश्रयस्वविषय अज्ञान है। ॥ २४७ ॥ एकअज्ञानपक्षमैं बंधमोक्षकी व्यवस्था । सर्वप्रिक्रयाकी श्रेष्ठतापूर्वक मायाका नामभेदसैं स्वरूप ॥

सो अज्ञान यद्यपि एक है औ ज्ञानतैं निवृत्त होवेहै । परंतु जा अंतःकरणमें ज्ञान होवै ता अंतःकरणअवच्छिन्नचेतनमें जो अज्ञानका अंग्रा, ताकी निवृत्ति ता ज्ञानसैं होवैहै । सोई मुक्त होवैहै । जा अंतःकरणमैं ज्ञान नहीं होवै। तहां अज्ञानका अंश रहेंहै औ वंघ रहेहै । यारीतिसें एक अज्ञानपक्षमैं वंधमोक्षव्यवहार वनहै । औ---

किसीकूं वाचस्पतिकी रीतिसें नानाअज्ञान वादही बुद्धिमें प्रवेश होवे तो वह वी अद्वैत-

जीवमें मृष्टिका भेद है । इस श्रुतिस्मृतिपुराणनतें विरुद्धपक्षका अंगीकार करना बी नहीं होवेहै। यातें यह पक्ष समीचीन है ॥

॥ २९२ ॥ " मैं अज्ञानी हूं " इस अनुभवकरि वाचस्पतिमिश्रनै अज्ञानका आश्रय जीव कह्याहै। सो सुगमरीतिसें मुमुक्षुकी बुद्धिमें घटे इस निमित्त कहाहै । परंत्र वाचस्पतिमिश्रका गूढअभिप्राय यह है:-- '' मैं'' शब्दका वाच्य जो अंतःकरणविशिष्टचेतन रूप जीव है, ताका विशेष्यभाग जो साक्षीचेतन सो बहा है । सो अज्ञानका आश्रय है: । ताका जीवके अज्ञानसें कल्पित ईश्वर अनंत हैं औ जीव (विशेष्यके धर्मका) विशिष्टमें व्यवहार होवेहै ।

ज्ञानका उपाय है ताके खंडनमें कलु आग्रह नहीं। जिंसैरीतिसें जिज्ञासुकूं अद्वैतवोध होवें तैसें सुद्धिकी स्थिति करें॥

शुद्धब्रह्मके आश्रित जो माया तार्क् अविद्या औं अज्ञान कहेंहैं ।

- १ अचिंत्यशक्ति औ युक्तिकं नहीं सहारे, यातें माया कहेंहें।
- २ विद्यातें नाश होवेहैं, यातें अविद्या कहेंहें।
- र स्वरूपका आच्छादन करेहै, यातैं अज्ञान कहेहैं॥
- १ जा चेतनके आश्रित है सो सामान्य-चेतन ताका विरोधी नहीं। किंतु सामान्य-चेतन मायाका साधक है। सत्तास्फुरण देवेहैं॥ औ—-
- २ वृत्तिमें आरूढ कहिये स्थित सो चेतन अथवा चेतनसहित वृत्ति, ताकी विरोधी जानिये।

कवित्वके तीनिपादनतें मायाका खरूप कहा।।। २४८॥ प्रसंगसें ईश्वरका स्वरूप,

हिनिधकारणका लक्षण, जगत्का उपादान औ निमित्तकारण ईश्वर है॥ ॥ २४८--२४९॥

" मायामें आभास " इत्यादि चतुर्थपादसें इश्वरका स्वरूप कहेंहैं:--

१ गुद्धसत्वगुणसहित माथा । औं---

॥ २९३ ॥ इहां यह नैष्कर्म्यसिद्धिकारका वचन

" यया यया भवेत्पुंसां ब्युत्पत्तिः प्रत्यगात्मिन । सा सैव प्रक्रियेह स्यात् साध्वी स्वा च ब्यवस्थितिः ''।।१॥ अर्थः—पुरुषनकूं जिस जिस प्रक्रियाकिर प्रत्यगा-त्माविषै बोध होवे । सोई सोई प्रक्रिया इहां (वेंदांत-सिद्धांतिविषे ) श्रेष्ठ है औ सोई ब्यवस्था है। र मायाका अधिष्ठान चेतन ।

२ मायामें आभासा ।

तीनूं मिले ईश्वर कहियेहै ॥

सो ईश्वर सर्वज्ञ है । सोई जगत्का हेतु
कहिये कारण है ।

कारण दोप्रकारका होवैहैः १ एक तौ उपादानकारण होवैहै । २ एक निमित्तकारण होवैहै ॥

१(१) जाका कार्यके स्वरूपमें प्रवेश होवै।औ

(२) जा विना कार्यकी स्थिति होवै नहीं। सो उपादानकारण कहियेहै।। जैसैं मृत्तिका घटका उँपादानकारण है।

- (१) घटके स्वरूपमें ताका प्रवेश है। औ
- (२) सृत्तिकाविना घटकी स्थिति नहीं ।। २(१) जाका स्वरूपमें प्रवेश नहीं। किंतु
  - (२) कार्यकूं भिन्न स्थित होयके करै। औ
- (३) जाके नाशतें कार्य विगरे नहीं। सो निर्मित्तेंकारण कहियेहै।। जैसें घटके कुलालदंडचक्रआदिक निमित्त-कारण हैं।
  - (१) घटके स्वरूपमें तिनका प्रवेश नहीं।
  - (२) घटसें भिन्न कहिये किनारे स्थित होयके घटकी उत्पत्ति करेहैं। औ
  - (३) उत्पत्ति हुये पीछे कुलाल दंड चक आदिकनके नाशतैं घट विगरे नहीं। सरीतिमें उपादान को निमित्त होएकारका

इसरीतिसें उपादान औ निमित्त दोत्रकारका कारण होवेंहै । औ—

॥ २९४ ॥ कार्यकी उत्पत्ति स्थिति औ छय इन तीनका जो कारण सो उपादानकारण किहये-है । यह बी उपादानका छक्षण है ॥

॥ २९५ ॥ कार्यकी उत्पत्तिमात्रका जो कारण सो निमित्तकारण कहियेहै । यह निमित्तकारण अनेकप्रकारका होवेहै । ા ૨૪૬ ા

जगत्का उपादान औ निमित्त दोन्ंप्रकारतें ईश्वरही कारण है। जैसें एकही मैंकरी जाले-का उपादानकारण औ निमित्तकारण है॥ औ जो ऐसे कहें:-

१ मकरीका जडशरीर जालेका उपादान-कारण है। औ—

२ मकरीके शरीरमैं जो चेतनभाग सो निमित्तकारण है।

यातें एकईश्वरक्तं निमित्तकारण औ उपादान-कारण् माननेमें कोई दृष्टांत नहीं।

तौ मकरीकी न्यांई

१ ईश्वेरंका शरीर जडमाया जगत्का उपादानकारण है। औ—

२ चेतनभाग निमित्तकारण है।

इसरीतिसें एकही ईश्वर जगत्का उपादान औ निमित्तकारण है । तामें मकरीका दृष्टांत औ मुर्क्यदृष्टांत स्वम है ॥

॥ २९६ ॥ मकरी नाम छतातंत्का है । याहीकूं ऊर्नामि वी कहतेहैं।

॥ २९७॥

१ जैसेंः मकरीका शरीर <mark>जालेका उपादान-</mark> कारण है ओ—

२ अतःकरणसहित चेतनभाग निमित्तकारणहै।

१ तैसें तमःप्रधानप्रकृतिरूपं माया जगत्का उपादान है औ—

२ शुद्धसत्वप्रधान मायासहित चेतनभाग जगत्का . निमित्तकारण है।

केवल्रचेतनभागमें कारणता नहीं।यह अभिप्राय है।। ॥ २९८॥

े १ न्यायमतमें घटके साथि ईश्वरके संयोगविषे ईश्वरक्तं अभिन्नतिमित्तउपादानकारण मान्याहै औ जीवात्माक्तं अभिन्निनित्तउपादानकारण मान्याहै । औ——

१ जा समय जीवनके कर्म फल देनेक्ं सन्मुख नहीं होवे तब प्रलय होवेहैं। औ २ जीवनके कर्म फल देनेक्ं सन्मुख होवें तब सृष्टि होवेहै। इसरीतिसैं जीवकर्मके आधीन सृष्टि है। यातें ॥ २५०॥ जीवका स्वरूप कहेहें:-

# ॥ दोहा ॥

मिलनसत्व अज्ञानमैं, जो चेतनआभास ॥ अधिष्ठानयुत जीव सो, करत कर्म फल आस ॥१५५॥

टीकाः—

१ रजोगुण औ तमोगुणकूं दावि लेवे, सो शुद्धसत्वगुण किहयेहैं ॥ औ—

२ रजोगुणतमोगुणसें आप दवै, सो मिलनसत्वगुण कहियेहैं।

२ श्रीमद्भागवतविषे जव ब्रह्माजीने वत्स औ वत्स-पाल हरण कियेथे तव श्रीकृष्णपरमात्मा वत्स औ वत्सपालादिसर्वरूप आपही वन्याहै । तहां वी श्रीकृष्ण-परमात्मा तिनका अभिन्ननिमित्तउपादानकारण है। औ—

३ सूर्य जो है, सो अष्टमासपर्यंत पृथ्विके रसका शोषण करेहै । फेर ग्रीष्म भी वर्षाऋतुके चारिमासपर्यंत जलकूं छोडताहै। तिस जलका सूर्य-अभिन्ननिमत्तजपादानकारण है ॥ औ—

४ कोई कमांगर नखरूप कल्पसें स्वशरीरपर चित्र लिखताहै। फेर ताकूं देखिके मुदित होता-है। फेर ताकूं नाश करताहै। तिस चित्रका वह कमांगर (चित्रकार) अभिश्वनिमित्तउपादानकारण है। औ—-

५ जैसें साक्षीचेतन स्वप्तप्रपंचका अभिक्षनिमित्त-उपादानकारण है तैसें **द**श्चर जगत्**का अभिन्न-**निमित्तउपादानकारण है ॥ १ ता मिलनसत्त्रगुणसहित अज्ञानके अश्में जो चेतनका आभास । आ— २ अज्ञान औ— ३ ताका अधिष्ठान क्टम्थ । तीनं मिले जीव कहियह । सो जीव कर्म करहे आ फलकी आशा करहे ॥ १५५ ॥ ॥ २५१ ॥ ईश्वरमें विपमदृष्टि औ कूरता नहीं ।

ता जीवके कर्मनके अनुसार ऊंचनीच-भोगके निमित्त ईश्वर सृष्टि रचह । याँतं ईश्वरमं विपमदृष्टि औं कृरता नहीं । और—

जो ऐसी कहैं:-सर्वसें प्रथमसृष्टिसं पूर्व कर्म नहीं औ प्रथमसृष्टिमं ऊंचनीचगरीर औ भोग ईश्वरने रचेहें। यातें ईश्वर विषमदृष्टि है।

सो वने नहीं। काहेतें ? संसार अनादि है। उत्तरउत्तरसृष्टिमं पूर्वपूर्वसृष्टिके कर्म हेतु हैं। सर्वसें प्रथम कोई सृष्टि नहीं। यातें ईश्वर-में दोप नहीं।

॥ २५२ जीवनके भोगनिमित्त ईश्वरकूं जगत्के उपजावनैकी इच्छा ।

॥ क्वित्व ॥ जीवनके पूर्व सृष्टि कर्म अनुसार ईस ।

॥ २९९ ॥ इहां यह शंका है:--

१ दुःख औ दुःखके साधनकी निवृत्तिके निमित्त किंवा सुख औ सुखके साधनकी प्राप्तिके निमित्त इच्छा होवें । अन्यवस्तुकी इच्छा होवें नहीं । यह नियम हैं ॥ ईश्वरक्ं दुःख औ दुःखके साधनका अभाव है । यति ईश्वरक्ं दुःख औ दुःखके साधनकी निवृत्तिके निमित्त इच्छा वनै नहीं । औ——

२ जातें ईश्वर पूर्णकाम है यातें ताकूं सुख

इच्छा होय जीव भोग जग उपजाईये॥ नभ वायु तेज जल भूमि भृत रचे तहां। शब्द स्पर्श रूप रस गंध गुन गाईये॥ सत्वअंस पंचनको मेलि उपजत सत्व। रजोगुनअंस मिलि प्रान त्यूं उपाईये॥ एक एक भूत सत्व--अंस ज्ञानइंद्रि रचे। कर्मइंद्रि रजोगुन--अंसतें लखाईये॥ १५६॥ टीकाः-

१ जब जीवनके कर्म भोग देनेसे उदासीन होवें तब प्रत्य होचेहैं। प्रत्यमें सर्वपदार्थनके संस्कार मायामें रहेहें। यातें जीवनके कर्म बी जो बाकी रहेथे सो सूक्ष्म होयके मायामें रहेहें।

२ जब कर्म भोग देनेक् सन्मुख होवें तव ईश्वरकं यह ईंच्छा होवेहः- "जीवनके भोग-निमित्त जगत् उपजाइये" ॥

र्थी मुखके साधनकी श्राप्तिके निमित्त वी इच्छा वर्गे नहीं !!

जो कहो वालककूं विनोदकी इच्छा होवेहैं। ताकी न्यांई ईश्वरकूं जगद्रचनारूप विनोदकी इच्छा निर्निमित्त वी होवेहै। सो कहना वी यने नहीं। काहेतें? जैसें वालककूं चित्तके आल्हादरूप सुखकी प्राप्तिके निमित्त इच्छा होवेहै तैसें पूर्णकामईश्वरकूं आल्हादरूप सुखप्राप्तिकी इच्छा संभवे नहीं।

## (॥सूक्ष्मसृष्टिनिरूपण ॥ २५३–२५७) ॥ २५३॥ पंचभूत औ तिनके गुणनकी उत्पत्ति ॥

ऐसी ईश्वरकी इच्छातें माया तैंमीगुणप्रधान होनेहैं। ता तमोगुणप्रधान मायातें नम वायु तेज जल भूमि, ये पंचभूत रचैजानेहें। तिन भूतनमें क्रमतें जब्द, स्पर्श, रूप, रस औं गंध, ये पांचगुण होनेहें।।

१ मायातें शब्दसहित आकाशकी उत्पत्ति । औ—

२ आकाशातें वायुकी उत्पत्ति ।

- (१) वायु आकाशका कार्य है। यातें आकाशका शब्दगुण वायुसें होवेहै।
- (२) अपना गुण स्पर्श होवैहै ॥
- ३ वायुतें तेजकी उत्पत्ति । औ---
  - (१) तेजमैं आकाशका शब्द ।
  - (२) वायुका स्पर्श होवेहै ।
  - (३) अपना रूप होवैहै ।
- ४ तेजतें जलकी उत्पत्ति ।
  - (१) आकाशका शब्द ।

या शंकाका यह समाधान है: जैसें कल्पदक्ष अन्यपुरुषके संकल्परूप निमित्तसें स्वस्मावकरि
वांछितफळकूं देताहै, तैसें ईश्वर बी फळ देनैकूं
सन्मुख भये जीवनके अदृष्टरूप निमित्तसें स्वस्तमावकरि इच्छा ज्ञान औ प्रयक्षकूं करताहै ।। सो
ईश्वरके इच्छादिककी एकएकही व्यक्ति सृष्टिके
आरंभकाळमें उपजेहे औ प्रळयपर्यंत स्थायी है।
यातें नित्य कहियहै। औ भूतमविष्यत्वर्त्तमानकाळगत सकळपदार्थनकूं विषय करेहै। यातें सदा सृष्टि
किंवा प्रळय, शीत किंवा उष्ण किंवा वर्षा होवे
नहीं। किंत समयके अनुसारही होवेहै।।

॥ २०० ॥ जैसें खपतिके ग्रुऋरूप वीजकूं । धारनैवाली औ कृमिआदिक अनेकजंतुयुक्त पुत्ररूप ।

- (२) वायुका स्पर्श ।
- (३) तेजका रूप जलमें होवेहै I
- (४) अपना रस होवैहै
- ५ जलसें पृथ्वीकी उत्पत्ति औ—
  - (१) आकाशका शब्द ।
  - (२) वायुका स्पर्श ।
  - (३) तेजका रूप।
  - (४) जलका रस पृथिवीमें होवेहैं।
  - (५) पृथिवीका गंध होवैहै ॥
- १ आकाशमें प्रतिध्वनिरूप शब्द है ॥ २ वायुमें
  - (१) सीसी दाब्द । औ---
  - (२) उष्ण शीत कठिनतें विरुक्षण स्पर्श है ॥
- ३ अग्निरूप तेजमें
  - (१) भुकभुक कृष्ट् । औ---
  - (२) उष्ण स्पर्श । औ—
  - (३) प्रकाश रूप है।
- ४ जलमें
  - (१) चुलुचुलु दान्द् ।
  - (२) शीत स्पर्शे ।

गर्भवाली सगर्भा स्त्री प्रसवतें पूर्व संतितके लाभ-रूप निमित्तसें सदा प्रसन्न रहतीहै, यातें सत्वगुण-प्रधानकी न्यांई है। पीछे प्रसवकालमें वेदनारूप निमित्तसें प्रसन्तताका तिरोधानकरिके शून्यचित्तवाली होनैतें तमोगुणप्रधानकी न्यांई होवेहे औं जैसें पूर्व श्वेतरंगवाला बादल है। सो वर्षाकालमें श्याम-रंगवाला होवेहै। तैसें पृष्टितें पूर्व ब्रह्मके प्रतिबिंवरूप जगत्के बीज (कारण) कूं धारनैवाली श्री अवि-द्योपाधिकस्थनंतजीवयुक्त प्रपंचरूप गर्भवाली श्रुद्धसन्-प्रधानमाया (ईश्वरकी उपाधि) है। सो पृष्टिके आरंभकालमें शुद्धसन्वप्रधानस्वरूपका तिरोधान करिके सृष्टिके योग्य तमोगुणप्रधानप्रकृतिरूप होवेहै॥ (३) ग्रुक्क रूप।

(४) मधुर रस्त है । औ क्षार तथा
कडु पृथिवीके संबंधसें जल प्रतीत
होवेहै । जलका रस मधुरही
है। सो मधुरता हरीतकीआदिक
मक्षणकरिके जलपान किये प्रगट
होवेहैं।

#### ५ पृथिवीमैं

- (१) कटकट शब्द है।
- (२) उष्णशीतसैं विलक्षण कठिण स्पर्श है।
- (३) श्वेत नील पीत रक्त हरित आदि रूप हैं।
- (४) मधुर आम्ल क्षार कटु कपाय तिक रस हैं।
- (५) सुगंध औ दुर्गंध दोप्रकारका गंध है ॥ इसरीतिसैं:—

१ आकाशमें एक।

२ वायुमैं दोय।

३ तेजमैं तीनि।

४ जलमें चारि। औ-

५ पृथिवीमें पांच गुण हैं।

तिनमें एकएक अपना है। अधिक कारणके हैं। औ----

सर्वका मूलकारण ईश्वर है। तामैं माया औ चेतन दोभाग हैं।

१ मिथ्यायना मायांका भाग है। औ—

२ सत्तास्फूर्ति सर्वभूतनमें चेतनका भाग है। कवित्वके दोपादका यह अर्थ है।।

॥ २५४ ॥ अंतःकरणकी चारी भेदसहित उत्पत्ति ।

पंचभूतनका सत्वगुण अंश मिलिके सत्व किहिये अंतःकरणकूं उपजानेहैं। अंतःकरण ज्ञानका हेतु है औ ज्ञानकी उत्पत्ति सत्वगुणतें अंगीकार करीहै; यातें अंतःकरण भूतनके

सत्वगुणका कार्य है औ पंचभूतनके कार्य पंचज्ञानइंद्रिय, तिन सवका सहायक हैं। यातें पंचभूतनके मिले सत्वगुणतें अंतःकरणकी उत्पत्ति कहीहै।

१ देहके अंतर किहये भीतर है औं करण किहये ज्ञानका साधन है, यातें अंतः-करण किहयेहैं। औ—

२ भूतनके सत्वगुणका कार्य है, यातैं अंत:-करणका सत्व वी नाम है।

अंतःकरणका जो परिणाम ताक्रं चृत्ति कहैहैं। सो अंतःकरणकी वृत्ति चारि हैं॥

१ पदार्थके भलेबुरेस्वरूपक्तं निश्चय करनै-वाली बृत्ति बुद्धि कहियेहैं।

२ संकल्पविकल्पवृत्ति मन कहियेहै ।

३ चिंताष्ट्रित चित्त कहियेहै।

४ ''अहं'' ऐसी अभिमानवृत्ति अहंकार कहियेहैं।

||२५५|| प्राणकी पंचभेदसहित उत्पत्ति |
पंचभूतनके मिले रजोगुणके अंशतें प्राणकी
उत्पत्ति होवेंहैं | सो प्राण कियाभेदतें औ
स्थानभेदतें पांचप्रकारका है |

१ (१) जाका हृदय स्थान है। औ--

(२) शुधापिपासा किया है। सो प्राण कहियेहैं। औ—

२ (१) जाका गुद स्थान है

(२) मूत्रमल अधोनयन किया है सो अपान कहिये हैं ।

३ (१) जाका नामि स्थान । औ-

(२) अक्तपीत अन्नजलक्तं पाचनयोग्य सम करनुकी किया है

सो समान है।

४ (१) जाका कंठ स्थान है। औ---

(२) स्वास किया है सो उदान कहिये है। ५ (१) जाका सर्वश्नरीर स्थान है, (२) रसमेलन किया है,

सो व्यान कहिये है औ-

कहूं नाग क्रम कुकल देवदत्त औ धनंजय ये पंचप्राण अधिक कहेंहैं। तिनकी उद्गार निमेप छीक कृंमाई औ मृतश्ररीरफुलावन इस क्रमतें क्रिया कहीहै। पृथिवी जल तेज वायु आकाश पंचनके रजोगुणअंशतें एकएककी क्रमतें उत्पत्ति कहीहै। औ अपान समान प्राण उदान व्यान इनकी वी पृथिवी आदिक एकएकके रजोगुणअंशतें उत्पत्ति कहीहै। सर्वके मिले रजोगुणअंशतें नहीं। परंतु अहैतसिद्धांतमें यह प्रक्रिया नहीं। काहेतें शिवद्यारण्यस्वामीने तथा पंचीकरणमें वार्तिककारने सूक्ष्मश्ररीरमें औ पंचकोशनमें नागकूर्म आदिक पंचप्राणकी उत्पत्ति वी भूतनके अपान आदिक पंचप्राणकी उत्पत्ति वी भूतनके मिले रजोगुण अंशतें कहीहै। यातें—

१ एकएकके रजोगुणअंशतें अपान आदि-कनकी उत्पत्तिकथन असंगत । औ—

२ सक्ष्मशरीरमें नाग कर्म आदिकनका ग्रहण असंगत ।

पंचप्राणकाही सूक्ष्मशरीरमें ग्रहण है।।

प्राण विक्षेपरूप हैं औ विक्षेपस्वभाव रजोगुण का है यातें भूतनके रजोगुण अंशतें प्राणकी उत्पत्ति कहींहै।

यह तृतीयपादका अर्थ है। ॥ २५६ ॥ ज्ञानेंद्रियः औ कर्मेंद्रियकी उत्पत्ति ॥

१ एकएकभूतका सत्वगुणअंश पंचज्ञान-इंद्रिय रचेहै । औ---

२ एकएकका रजोगुणअंश एकएककमे-इंद्रिय रचेहै ।

१ आकाराके सत्तगुणतै स्रोत्र।

२ वायुके सत्वगुणअंशतैं त्वक् ।

३ तेजके सत्वगुणअंशतें नेच ।

४ जलके सत्वगुणअंशतें रसना औ-

५ प्रथिवीके सत्वगुणतें घाण होवेहे ।

ये पंचेंद्रिय ज्ञानके साधन हैं। यातें ज्ञानें-द्रिय कहियेहैं॥ आ--

ज्ञान सत्वगुणतें होवेहै यातें भूतनके सत्वगुणतें उत्पत्ति कहीहै।

श्रोत्रेंद्रिय आकाशके गुणक्तं ग्रहण करैहै। यातें श्रोत्रेंद्रियकी आकाशतें उत्पत्ति कही। तैसें जा भूतके गुणक्तं जो इंद्रिय ग्रहण करै ता भूतसें ता इंद्रियकी उत्पत्ति कहीहै।।

१ आकाशके रजोगुणअंशतैं वाक्इंद्रिय-की उत्पत्ति होवे है।

२ वायुके रजोगुणअंशतैं पाणिकी ।

३ तेजके रजोगुणअंशतें पादकी।

४ जलके रजोगुणअंशतैं उपस्थकी।

५ पृथिवीके रजोगुणअंशतें ग़ुदाकी उत्पत्ति होवैहै ।

स्त्रीकी योनि औ पुरुपके मेद्रमें जो विषया-नंदका साधन इंद्रिय सो उपस्थ कहियेहैं। कर्म नाम क्रियाका है।।

ये पांचइंद्रिय कियाके साधन हैं । यातें कमेंद्रिय कहियेहें॥

क्रिया रजोगुणतें होवेहै । यातें भूतनके रजोगुणअंशतें इनकी उत्पत्ति कहीहै ॥ १५६॥

इति सक्ष्मसृष्टिनिरूपण ॥ ॥ २५७ ॥ ॥ सबैयाछंद ॥ भृत अपंचीकृत औ कारज, इतनी सृष्ठमसृष्टि पिछान ॥ पंचीकृत भूतनतें उपज्यो, स्थूळपसारो सारो मान ॥

कारन सुछम थूलदेह अरु। पंचकोस इनहीमें जान ॥ करि विवेक लखि आतम न्यारो। मुंज इषीकातैं ज्यूं भान ॥ १५७ ॥ टीकाः-अपंचीकृतभूत औ तिनका कार्य अंतः करण, प्राण, कर्मइंद्रिय, औ ज्ञानइंद्रिय, इतनी सुक्ष्मसृष्टि कहियेहै।

सूक्ष्मसृष्टिका ज्ञान इंद्रियतैं होवै नहीं। नेत्रनासिकादिक गोलक तौ इंद्रियनके विषय हैं। परंत तिन गोलकनमें स्थित जो इंद्रिय सो काहूके इंद्रियनके विषय नहीं ॥

सूक्ष्मसृष्टिकी उत्पत्तिसें अनंतर **इेश्वरकी** स्थूलसृष्टिके निमित्त भूतनका पंचीकरण होताभया ।।

्(॥ पंचीकरण ॥ २५८–२५९ ॥)

॥ २५८ ॥ पंचीकरणप्रकार ॥ पंचीकरण दोभांतिसें कहाहै:---

१ एकएक भूतके दोदोभाग सम होयके एकएक भागके चारिचारि भाग भये। पांच-भूतनका आधा आधा भाग प्रथम ज्यूंकात्यूं रह्याहै। अधे आधे भागके जो चारिचारि माग सो पृथक् रहे। वडे अर्धभागनमें अपने अपने भागर्क् छोडिके मिलेतें अर्धभागसबभूतनमें अपना औ अर्धभाग अपनैसें इतर चारिभूतनका मिलिके पंचीकरण कहावैहैं।

२ देंसरा यह प्रकार है:-एकएक भूतके दोदो-भाग भये सो सम नहीं । किंत एकभाग चारि-

॥ ३०१ ॥ पंचीकरणकी प्रथमरीतिसैं सर्वभूतनमें अर्धअर्धभाग आपआपका है और अर्धभागजितने चारिभाग अन्य भूतनके मिलेहें । यातें अन्य भूतनके चारिभागनसैं आपआपके अर्धअर्धभागके तिरोधान-के होनैंतैं आकाशादिक प्रसेक भूतका पृथक् पृथक् | पंचीकरणका दूसरा प्रकार कहेहैं ||

अंज्ञका औ पंचमअंज्ञका एक भाग इस-रीतिसें न्यूनअधिक दोदो माग भये; तिनमें सवके अधिकमाग ज्यूंकेत्यूं पृथक् स्थित पंचभूतनके न्यून जो पंचभाग तिनके एकएक भागके पंचपंच भाग करिके पृथक्रिथत अधिक पंचभागनमें एकएक भाग पंचीकरण होवैहै।

- १ प्रथमपक्षमें एकभागके चारिभाग पृथक् रहे । आघेआधे भागनमें अपने भागक्तं छोडिके मिले। औ---
- २ दृसरेपक्षमें न्यूनभागके पंचभाग पृथक् रहे। अधिकर्पचभागनमें अपने भाग-सहितमें मिले ।।औ---
- १ प्रथमपक्षमें प्रचिक्त भूतनमें अपना अंश अर्ध औं अर्धअंश औरनका ॥
- २ दूसरे पक्षमें पंचीकरण कियेतें अपने अंश इकीस, औरनके अंश चारि औ-दूसरे पक्षकी सुगमरीति यह है:- एकएक भूतके पचीस पचीस भाग होयँ ॥ इकीसइकीस भाग औ चारि चारिभाग पृथक् भये ॥ चारि चारि भागनमें एकएक भाग इकीस इकीस भागनमें मिले अपने इकीसभागक छोडिके । इसरीतिसें दोप्रकारका पंचीकरण कहाहै ।। एकएक भूतमें पांचपांच भूत मिलायके करनैका नाम पंचीकरण है।

जिनभूतनका पंचीकरण कियाहै तिनकूं पंचीकृत कहेंहैं॥

ह्रवाचाहिये औ होवेहै । यातैं पंचीकरणकी रीति अघटित है। ऐसी शंका किसी मुमुक्षके चित्तमें होवे ते। ताके निवारणार्थ यह

### ॥ २५९ ॥ ॥ स्थूलब्रह्मांडादिककी उत्पत्ति ॥

तिन पंचीकृत भूतनतें

- १ इंद्रियनका विषय स्थूलब्रह्मांड होता-भया।
- २ ता ब्रह्मांडके अंतर भूलोक, भ्रुवर्लीक, खर्लोक, महर्लोक, जनलोक, तप-लोक औं सत्यलोक, ये सातभुवन ऊपरके होतेभये॥औ—
- ३ अतल, सुतल, पाताल, वितल, रसातल, तलातल औ महातल ये सात-लोक नीचेके होतेभये।
- ४ तिन चतुर्दशलोकनमें जीवनके मोगयोग्य अन्नादिक औ मोगका स्थान देवमनुष्य-पशुआदिस्थूलचारीर होतेमये ॥

यह संक्षेपतें स्टिष्टिका निरूपण किया औ— मायाके कार्यका विस्तासें निरूपण कियेतें कोटिब्रह्माकी उमरतें वी मायाकृतपदार्थ-निरूपणका अंत होवे नहीं । यह वाल्मीकिनै अनेक इतिहासनतें वासिष्टमें निरूपण कियाहै।

( यह सर्वेयाके दोपादनका अर्थ है)।।

( आत्मविवेक अथवा पंचकोश-विवेक ॥ २६०--२७१ ॥ )

॥ २६०॥ पंचकोश औ तिनकरि आत्माका आच्छादन करना ॥

तृतीय पादका अर्थ यह हैः—इनहीमें कहिये माया औ ताके कार्यमें तीनि शरीर औ पंच कोश हैं।

२-४ जीवनके सूक्ष्मशरीकी समष्टिक्रप हिरण्य-

- १ (१) शुद्धसत्वगुणसहित माया ईश्वरका कारणदारीर है। औ—
- (२)मिक्निसत्वगुणसहित अविद्याअंश जीवका कारणदारीर है।
- २(१) उत्तरश्ररीरके आरंभक पंचस्रक्ष्मभृत मन दुद्धि चित्त अहंकार, पंचश्राण पंचकर्मइंद्रिय औ पंचज्ञानइंद्रिय, यह जीवका सुक्ष्मदारीर है।। औ—
- २ सर्वजीवनके सूक्ष्मश्चरीरही मिलिके इश्वरका सुक्ष्मश्चारीर है।।
- ३ (१) संपूर्णस्थूलब्रह्मांड ईश्वरका स्थूल-शरीर है॥ औ---
- (२) जीवनके व्यष्टिस्थूलकारीर प्रसिद्ध हैं॥

इन तीनि शरीरनमेंही पंचकोश हैं।।
१ कारणशरीरकं आनंदमयकोश कहेंहैं॥
२-४ विज्ञानमय, मनोमय, औ प्राणमय,
ये तीनि कोश सूक्ष्मशरीरमें हैं।।

- (१) पंचज्ञानेंद्रिय औ निश्रयरूप अंतःकरण की दृत्ति बुद्धि विज्ञानमयकोश कहियेहै ॥
- (२) पंचज्ञानेंद्रिय औ संकल्पविकल्प अंतः-करणकी दृत्ति मन मनोमयकोदा कहियहै ।
- (३) पंचप्राण औ पंचकर्मेंद्रिय प्राणमय-कोदा है।

५ स्थूलशरीरक् अन्नमयकोश कहेहैं। इसरीतिसें तीनिशरीरनमेंही पंचकोश हैं॥ १ रैंद्रिश्वरके शरीरमें ईश्वरके कोश हैं।औ

(१) दिक्पाल, वायु, सूर्य, वरण, अरु, अश्विती-

<sup>॥</sup> ३०२ ॥

१ समष्टिभज्ञानरूप माया ईश्वरका कारणशरीर है सो ईश्वरका आनंदमयंकोश है। औ।

गर्भ ईश्वरका सूक्ष्मशरीर है । तार्में (१) विज्ञानमय (२) मनोमय भी (३) प्राणमयरूप ईश्वरके तीनिकोश हैं तिन्में—

२ जीवके शरीरनमें जीवके कोश हैं। कोश नाम म्यानका है।

म्यानकी न्याई पंचकोश आत्माके खरूपक् आच्छादन करेंद्र, यात अन्नमयादिक कोश कहियेह्रं।।

अनेक मंदम्तिपुरुष पंचकीशनमं जो अनात्म-पदार्थ हैं, तिनमं किसी एककं आत्मा मानिके ग्रुख्यसाक्षी आत्मस्वरूपतं विग्रुखही रहेहं। यातं अन्नमयादिक आत्मस्वरूपकं आच्छादन करेहें। तहां—

॥ २६१ ॥ विरोचनका सिद्धांत ॥ (अन्नमयकोश आत्मा )

कितन पामर विरोचनमतके अनुसारी स्थूलशरीररूप अन्नमयकोशकृंही आत्मा कहहं आ यह युक्ति कहेंहं:—

- १ जामें अहंबुद्धि होवें सो आतमा है। सो अहंबुद्धि स्थूलगरीरमं होवह।
- (१) ''में मजुण्ये हूं, में बाह्मण हूं" ऐसी प्रतीति सर्वकुं होवह । ओ---

कुमार, ये पांच ईश्वरकी ज्ञानइंद्रिय की समष्टिबुद्धिमय महत्तत्त्रव्हप वा सर्वे बुद्धिनका अभिमानी ब्रह्मारूप ईश्वरकी बुद्धि मिलिके ईश्वरका चिद्धानमयकोश है औ—

- (२) उक्त श्रोत्रादिकके अधिष्टाता देवतारूप पांच ईश्वरके ज्ञानइंदिय औं समष्टिमन रूप अहंकारमय या सर्वके मनका अभिमानी चंद्रमामय ईश्वरका मन मिलिके ईश्वरका मनोमयकोदा है। औ—
- (३) अग्नि, इंद्र, उपेंद्र, प्रजापित, अरु मृत्यु (यम)
  ये पांच ईश्वरके कर्मइंद्रिय औ समप्टिप्राण
  वा वायुका अभिमानी देवतारूप ईश्वरका
  प्राण मिलिके ईश्वरका प्राणमयकोश
  है। औं—
- ५ समिहस्यूलपृष्टिक्प विराट् ईश्वरका स्थूल-शरीर है सो .ईश्वरका अन्नमयकोश है।

(२) मनुष्यपना, त्राह्मणपना, औं स्थूल-शरीरमंही हैं।

्यातं स्थूलशरीरही अहंबुद्धिका विषय होनेतं आत्मा है ॥

- २ किंवा जामें मुख्यप्रीति होर्व सो आत्मा है ॥
- (१) स्त्री पुत्र धन पशु आदिक स्थूलशरीरके उपकारक होत्रें तो तिनमें प्रीति होत्रेहं। ऑ-
- (२) स्थूलशरीरके उपकारक नहीं होंचें तो प्रीति होचे नहीं ॥

जाके निमित्त अन्यपदार्थमें प्रीति होवे ता स्थूलशरीरमेंही मुख्यप्रीति है। यातें स्थूल-शरीरही आत्मा है।।

स्थूलशरीरका वस्त्र भूषण अंजन मंजन नानाविधमोजनसं द्यंगार पोषणही परम-पुरुषार्थहै।

यह असरस्वामी विरोचनका सिंद्धींत है।।

जैसें जीविक शरीरमें जीविक कोश हैं, वे कोशकार नाम कृमि (कीडे) के कंटकरिचत गृहरूप कोशका न्याई जीविकी दृष्टिसें ताके निजरूप प्रस्मातमाके आच्छादक हैं; तैसें ईश्वरके शरीरनमें जो ईश्वरके कोश हैं वे ईश्वरकी दृष्टिसें ताके निजरूप प्रसक्त कोश हैं वे ईश्वरकी दृष्टिसें ताके निजरूप प्रसक्त कान्छादक नहीं । किंतु जीविकी दृष्टिसें प्रसक्त आन्छादक हैं । यातें जीविक् न्यष्टिपंचकोशन तें जैसें प्रस्मातमाका विवेचन कर्त्तव्य है तैसें समिष्टिपंचकोशनतें ग्रह्मका विवेचन वी जीविक् कर्त्तव्य है । ईश्वरक्षं आवरणके अभावतें निस्ममुक्त होनंकिर कछ वी कर्त्तव्य नहीं है ॥

॥ २०२॥ १ ''में देखं हूं'' ''सुन् हू'' इसरीतिसें इंद्रियनन बी अहं बुद्धिके देखनैतें औ स्थूलदेहतें इंद्रियनविषे अधिक प्रीतिके देखनैतें स्थूलदेहविषे अहं बुद्धि औ मुख्यप्रीतिके व्यभिचारतें। औ—

## ॥ २६२ ॥ इंद्रियआत्मवादीका मत ॥ (इंद्रियआत्मा)

और कोऊ ऐसै कहैंहैं:—स्थूलशरीरही आत्मा नहीं। किंत्र—

१ स्थूलशरीरमें जाके होनैतें जीवनव्यवहार होनेहैं औं जाके नहीं होनैतें मरणव्यवहार होनेहें सो आत्मा स्थूलशरीरसें भिन्न हैं। जीवन मरण इंद्रियनके आधीन है। जितनें काल शरीरमें इंद्रिय होवें उतनें काल जीवन है। ओ कोऊ इंद्रिय न होवें तब मरण कहियेहैं। औ— २ "में देखं हूं, "में सुनंहूं १ "में बोलुंहं" इसरीतिसें अहंबुद्धि वी इंद्रियनमें

होबैहै ।

यातें 'द्रियही आँत्मा है । औ— ॥ २६३ ॥ हिरण्यगर्भके उपासकका मत ॥

( प्राणआत्मा )

हिरण्यगर्भके उपासी प्राणक् आत्मा कहेहें। तामें यह युक्ति कहेहें:-

१ जब मरणसमय मूर्छा होवेहै तव ताके संबंधी पुत्रादिक प्राण शेप होवें तौ जीवन जानैहै औ प्राण शेप न होवें तौ मरण जानेहें।

२ ''मेरा देह है'' औा ''मुंजकूं धिकार है'' इसरीतिसें स्थूलदेहकूं उल्टा ममझुद्धि औ द्वेषका विषय होनेतें।

यह स्थूलदेह आत्मा नहीं है।

इस देहासमादीके मतका विशेषकरिके खंडन हमनै श्रीपंचदशीके चित्रदीपके ६१ वें श्लोकके टिप्पणविषे लिख्याहै।

11 308 11

१ इंद्रियके अभावतें बिधर-अंध-मूक-पंगुरूप होयके बी शरीर जीवेहै, यातें जीवनमरण इंद्रियनके आधीन नहीं || औ----

२ ''मैं क्षुघावान् हूं'' ''मैं तृषावान् हूं'' ऐसैं

२ किंवा शरीरमें नेत्रइंद्रिय नहीं होनें तो अंधाशरीर रहेहें श्रोत्रसें विना विधर रहेहें। वाक्विना मूक रहेहें। ऐसें जो इंद्रिय नहीं होने ताके व्यापारसें विना वी शरीर स्थितही रहें औ प्राणसें विना तिसीक्षणमें साशानके समान अमंगल मयंकर होयके गिरेहें। औ—

३ "मैं देखंहं" । "सुनंहं" या प्रतीति-सें वी इंद्रियनतें भिन्नही आत्मा सिद्ध होवैहे । काहेतें ? "नेत्रस्वरूप में देखंहं । श्रवणस्वरूप में सुनंहं" । जो ऐसी प्रतीति होवै तो इंद्रियरूप आत्मा सिद्ध होवे । किंतु "मैं नेत्रवाला देखंहं । श्रोत्रवाला मैं सुनंहं"। ऐसी प्रतीति होवेहे ॥

यातें इंद्रियनतें भिन्नही आत्मा है ॥ औ---

४ सुपुप्तिमें सर्वइंद्रियनका अभाव है। तौ वी प्राणके होनैतें जीवनच्यवहार होवेहै । यातैं जीवनमरण वी इंद्रियनके आधीन नहीं। किंतु स्थूलशरीर औ प्राणके वियोगक्तं मरण कहेंहें।

यातैं जीवनमरण प्राणकेहीं आधीन हैं। सोई अँदिमा है।।

> क्षुधातृषारूप धर्मवाले प्राणविषे वी अह-बुद्धिके होनेतें । सी----

३ ''मेरी चक्षु'' '' मेरी वाणी'' ऐसें इंद्रियनकूं ममबुद्धिके विषय होनेतें इंद्रियगत अहंबुद्धिका व्यभिचार है।

यातें इंद्रिय आतमा नहीं |

इंद्रियआत्मवादीके मतका विशेषखंडन हमनै श्रीपंचदशीके चित्रदीपके ६५ वें श्लोकके टिप्पण-विषे लिख्याहै ॥

|| २०५ || प्राण आतमा नहीं है यह अर्थ पंचदशीके चित्रदीपके ६७ वें श्लोकके टिप्पणिषे सविस्तर लिख्याहै |

### ॥ २६४ ॥ मनआत्मवादीका मत ॥ (मन आत्मा)

और कोई ऐसे कहेंहें:-

१ प्राण जड है, यातें घटकी न्यांई अनात्मा है। ऑ--

२ वंधमोक्ष मनके आधीन हैं।

- (१) विषयमें आसक्त जो मन सो वंधनका हेतु है ।
- (२) विषयवासनारहित मन मोक्षका हेतु है । ओ-

३ मनके संबंधतेंही इंद्रिय ज्ञानके हेतु हैं। मनके संबंधविना इंद्रियतें ज्ञान होव नहीं। यातें सर्वव्यवहारका हेतु मन है। सोई र्थीतमा है। ऑ—

॥ २६५ ॥ विज्ञानवादी बौद्धका मत ॥

### (बुद्धि आत्मा)

क्षणिकविज्ञानवादी बौद्ध यह कुँहुँहैं:-मनका व्यापार बुद्धिके आधीन है। काहेतें? बुद्धिकाही आकार मन होवहै। यातें क्षणिकविज्ञानरूप बुद्धिही आत्मा है। मन नहीं ॥

यह तिनका अभिप्राय है:-

१ स्ंपूर्णपदार्थ विज्ञानकेही आकार हैं ।

२ सो विज्ञान प्रकाशरूप है। आँ-

३ क्षणक्षणमें विज्ञानके उत्पत्तिनाश होवहों।
पूर्वविज्ञानके समान अन्यविज्ञानकी उत्पत्ति
हुयेतें पूर्वविज्ञानका नाश होवहें। तेंसं वृतीयविज्ञानकी उत्पत्ति औ द्वितीयविज्ञानका नाश,
चतुर्थकी उत्पत्ति, वृतीयका नाश होवहें।
यारीतिसें नदीके प्रवाहकी न्यांई विज्ञानकी धारा

वनी रहेंहें । सो विज्ञानकी धारा दोप्रकार-की हैं । १ एक तो आलयविज्ञानधारा है ओ २ दुसरी प्रवृत्तिविज्ञानधारा है।

१ 'अहं अहं" ऐसी विज्ञानधाराक्त्रं आलयविज्ञानधारा कहेंहें । ताहीक्त्रं युद्धि कहेंहें ।

२ ''यह घट हैं, यह शरीर हैं" । ऐसी विज्ञानधाराईं प्रवृत्तिविज्ञानधारा केंद्रहें।

आलयविज्ञानधारांसे प्रवृत्तिविज्ञानधाराकी उत्पत्ति होवह । मनका स्वरूप वी प्रवृत्ति-विज्ञानधारांमं ह । यातें आलयविज्ञानधारारूप युद्धिका कार्य ह । सो युद्धिही आतंमा है । आलयविज्ञानधाराका वाधित्तनंतं निविद्योपक्षणिकविज्ञानधाराकी स्थितिही तिनके मत्रमें मोक्ष है।

इसरीतिसं विज्ञानवादी युद्धिकूंही क्षणिक-रूप औ स्वयंत्रकाशरूप कल्पनाकरिके आत्मा कहेंहें।। औ-

॥ २६६ ॥ भट्टका मत ॥ (आनंदमयकोश आत्मा)

पूर्वमीमांसाका वार्त्तिककारभट्ट यह कहेहैं:विद्युत्की न्यांई क्षणिकरूप आत्मा नहीं ।
किंतु स्थिरस्वरूप आत्मा १ जडस्वरूप औ
२ चेतनरूप है।

यह ताका अभिप्राय है:— १ सुपुप्तिंसें ज्ञिके पुरुष यह कहेंहैं:— ''मैं जड होयके सोवताभया'' यातें आत्मा जडक्त है। औ—

<sup>॥</sup> २०६॥ भन आतमा नहीं है ' यह अर्थ पंचदशीके चित्रदीपके ६८ वें श्लोकके टिप्पणविपै विस्तारसें लिख्याहै।

<sup>॥</sup> ३०७॥ क्षणिकविज्ञानरूप बुद्धिही आत्मा

है । ऐसें माननैवाले क्षणिकविज्ञानवादीके मतका प्रतिपादन औ खंडन चित्रदीपके ७४ वें श्लोकके टिप्पणविषे हमने विस्तारसैं लिख्याहै ॥

२ जागेक्रं स्मृति होवेंहै, अज्ञातकी स्मृति होवे नहीं । आत्मस्वरूपसें भिन्न ज्ञानके सुषुप्तिमें और साधन नहीं । यातें स्मृतिका हेतु सुषुप्तिमें ज्ञान है । सो आत्माका स्वरूपही है ॥

इसरीतिसें खद्योतकी न्यांई आत्मा प्रकाश औं अप्रकाशरूप है।

१ ज्ञानरूप है, यातें प्रकाशरूप है । औ-२ जड है, यातें अप्रकाशरूप है ।

सो प्रकाशरूप औ अप्रकाशरूप आनंदमय-कोश है। काहेतें ? सुपुप्तिमें चेतनके आभाससहित जो अज्ञान, ताक्तं आनंदमयकोशा कहेहें। तहां आभास तो प्रकाशरूप औ अज्ञान अप्रकाशरूप है। यातें महके मतमें आनंदमय-कोशही आत्मा है।।

॥ २६७ ॥ माध्यमिक बौद्धका मत ॥( आनंद्मयकोश आत्मा )

श्रून्यवादी वौद्ध यह कहैहैं: - आत्मा निरंश है, यातें एक आत्माक्षं प्रकाशरूप औ अप्रकाशरूप कहना बने नहीं औ खद्योतका तो एकअंश प्रकाशरूप है औ दूसरा अंश अप्रकाशरूप है। ताकी न्यांई अंशरहित आत्माविष उभयरूप कहना असंगत है। यातें-

- १ उभयरूपकी सिद्धिवास्तै आत्मा अंदा-सहितही मानना होवैगा।
- २ जो अंशवाले पद्रार्थ घटादिक हैं सो उत्पत्ति औ नाशवाले होवेहें । तैसें आत्मा वी अंशसहित होनेतें उत्पत्ति-नाशवालाही मानना होवेगा।
- १ जो उत्पत्तिनाश्चवाला पदार्थ होवे सो

॥ ३०८ ॥ आत्माक् जडचेतन उभयरूप माननैहारे भटके मतका खंडन चित्रदीपके ९८ वें स्रोकके टिप्पणविषे हमने लिख्याहै । उत्पत्तिसें पूर्व औ नाशतें अनंतर असत् होवेहें । जो आदिअंतमें असत् होवे सो मध्य वी सत् होवे नहीं । किंतु मध्य वी असत्ही होवेहें । यातें आत्मा असत् रूपं:है ।

तैसैं आत्मासें भिन्न वी संपूर्णपदार्थ उत्पत्तिनाशवाले हैं यातें असत्रस्प हैं।

इसरीतिसें आत्मा औ अनात्मा समग्र-वस्तु असत्रूप होनैतें श्रून्यही परमतत्त्व है। यह श्रून्यवादी माध्यमिक वौद्धका मत है॥

सो वी अज्ञानरूप आनंदमयकोशक् प्रति-पादन करेहैं। काहेतें ? अज्ञान तीनिरूपसें प्रतीत होवेहै।

- १ अद्वेतशास्त्रके संस्काररहित जो मूढ तिनक्तं तौ जगत्रूष परिणामक्तं प्राप्त अज्ञान सत्य प्रतीत होवैहैं। औ—
- २ अद्वेतशास्त्रके अनुसार युक्तिनिपुण-पंडितनक्तं सत्असत्से विरुक्षण अनिवे-चनीयरूप अज्ञान औ ताका कार्य जगत प्रतीत होवेहै ।
- ३ ज्ञाननिष्ठाक्तं प्राप्त जो जीवन्धक्तविद्वान् तिनक्तं कार्यसहित अज्ञान तुच्छरूप प्रतीत होवेहैं।

तुच्छ असत्, औ श्रून्य, ये तीनिशब्द एकही अर्थकुं कहैहैं।।

इसरीतिसें जीवन्युक्तनक् तुच्छरूप जो प्रतीति होवे अज्ञान, ताकेविषे मोहित शून्य-वादी परमपुरुपार्थक्ं नहीं जानेहें। किंतु तुच्छ-रूप अनंदमयकोशकंही आत्मा कहेहें। औ

॥ ३०९ ॥ श्रून्यवादी माध्यमिकके मतका खंडन चित्रदीपके ७६ वें श्लोकके दिप्पणविषे लिख्याहै॥ ॥ २६८ ॥ प्रभाकर औ नैयायिकका मत्।। (आनंदमयकोश आत्मा)

पूर्वमीमांमाका एकदेशी प्रभाकर नेयायिक यह कहेंहैं:-शात्मा शून्यरूप नहीं। काहेतं १ जो शृत्यरूप आत्मा मान नार्क यह प्छेंद्र:-१ श्रुन्यरूपका नैने अनुभव कियाई २ अथवा नहीं ?

- १ जो कहें '' शुन्यका अनुभव कियाहें '' तो जाने शम्यका अनुभव कियार । सो आत्मा शुन्यसं विरुक्षण सिद्ध होवेहै ॥
- २ जो ऐसे कहें ''शून्यरूपका अनुभव नहीं किया " तो शुन्य नहीं है। यह सिद्ध हुआ 📙

इसरीतिसं ग्रन्यंतं विरुक्षण आत्मा है ।

- १ ताकेविंप मनके संयोगते ज्ञान होर्वह ।
- २ ता ज्ञानगुणतं आत्मा चेनन कहिये है। अंत
- ३ स्वरूपेंसं आत्मा जह है ।
- ४ तेंसे सुख, दुःख, इच्छा, हेप, प्रयत्त, धर्म, अधर्म, आदिक गुण आत्माविष हैं।

तिनके मतमं वी आनंदमय को शही आत्मा है। ऑ—

विद्यानमयकोशमें जो प्रद्वि £. सो आत्माका ज्ञानगुण कहेंहैं । काहेतें ? आनंदमय-कोशमें चेतन गृह है। विवेकहीनक्षं प्रतीत होचे नहीं औ प्रभाकर तथा नेयायिक आत्माकृं सुपुप्तिमें ज्ञानहीन मानिके स्वरूपसं जड फर्हेहूं। यातं गृढचेतन आनंदमयकोदामंही तिनकुं आत्मभ्रांति है । औं--

किया है भी तिनके गतका खंडन चित्रदीपके ९४ वें कीश तामें यह अर्थ है-

् आत्मस्वरूप नित्यज्ञानकुं तो जीवमें मान नहीं फिंतु अनित्यतान मार्नहें । सो अनित्य-ज्ञान सिद्धांतमें अंतः करणकी पृत्ति बुद्धिस्त्य है। यारीतियं प्रभाकरनेयायिकमतमें आनंद-ः मयकोषा आन्मा है औं बुद्धि ताका गुण है ॥ तिनका मैन यी समीचीन नहीं । काहेते ?---॥ २६९ ॥ जीवका पंचकोशकी न्यांई

ईश्वरके पंचकोशनसे ताके स्वरूपका

#### आच्छादन ॥

- १ ज्ञानसे भिन्न जो जडवस्त घटादिक हैं सो अनित्य हैं। नैसें आत्मा बी ज्ञान-स्वरूप नहीं होवें तो घटादिकनकी न्यांई जड होर्निनं अनित्य होवेगा।
- २ जो आत्मा अनित्य होवं ता मोक्षके अर्थ साधन निष्फल होर्चमा ।

इगरीतिसँ 💎 वेदांर्तवाययनमें विश्वासहीन अनेकबहिर्मुख पंचकोशनभंही किसी पदार्थकं आत्मा मानेहं औं ग्रुक्यआत्मखरूप साक्षीकृं नहीं जानहैं। याते अन्नमयादिक आत्माके आच्छादक होनैतं कोश कहियेहं।।

जैसें जीवके पंचकोश जीवके यथार्थस्वरूप साक्षीकुं आच्छादन करेंहें नैसें ईश्वरके समष्टि-पंचकोश ईश्वरके यथार्थस्वरूपकुं आच्छादन करेहें।काहेतं १ ईश्वरका यथार्थस्वरूप ती तत्पद-का लक्ष्य है तारूं त्यागिके--

- १ कोई ता भायारूप आनंदमयकोशविशिष्ट जो अंतर्यामी तत्पदका वाच्य ताक्तंही परमतत्त्व कहेंहें ॥
- २ तैसें हिरण्यगर्भ, वंशानर, ॥ ३१० ॥ नैय्यायिक और प्रभावारके गतका क्ष्मोक्क टिप्पणविषे लिख्याहै । इहां " मूहचेतन !" पतिपादन चित्रदीपके ८८ से ९४ वें छोकपर्यंत या शन्दका गृह है चेतन जिसविपे ऐसा आनंदगय-

ब्रह्मा, शिव, गणिश, देवी औ सूर्यसें आदिलेके असि, कुदाल, पीपल, अर्क वंशपर्यंत पदार्थनमें परमात्माश्रांति करेहैं यद्यपि सर्वपदार्थनमें लक्ष्यभाग परमात्मा-सें मिन्न नहीं तथापि तिसतिस उपाधि-सहितकं जो परमात्मा मानैहैं सो तिनकं श्रांति है। यारीतिसैं—

१ पंचकोश्चनतें आवृत जो जीवईश्वरका परमार्थस्वरूप, तासें विम्रुख होयके देहादिकनमें आत्मश्रांतिकरिके पुण्यपापकर्म करे हैं। औ-

२ अंतर्थामीसें आदिलेके वंशपर्यतक् ईश्वर-रूप मानिके आराधनकरिके छुख चाहेहें। जैसी उपाधिका आराधन करेहें, ताके अनुसारही तिनक् फल होनेहैं। काहेतें? कारण-सक्ष्मस्थुलप्रपंच सारा ईश्वरके तीनि शरीरनके अंतर्भृत है। तामें उपासनाके अनुसार फल बी सर्वसेंही होनेहैं।

परंतु ब्रह्मज्ञानविना मोक्ष होवै नहीं। जो मोक्षकी इच्छा होवै तौ विवेकतैं जीवईश्वरके स्वरूपकूं पंचकोञ्जनतैं पृथक् करे।।

हर्ष्टांतः-जैसें मुंज औ इपीका कहिये तैंली मिली होवैहै तिनक्रं तोरीके पृथक् करेहैं। तैसें विवेकतें जीवईश्वरके स्वरूपक्रं पंचकोशन-तैं पृथक् जाने।

-यह सर्वेयाका अर्थ है ॥ १५७ ॥

11 २७० ।। सो पंचकोशिववेककामकार दिखावेहैं:---

॥ संवैया ॥ स्थूलदेहको भान न होवै, स्थप्नमांहि लिख आतमज्ञान ।

॥ ३११॥ मुंजनामक तृणविशेषके छंत्रे पर्णोंके मध्यमें गुप्त होयके स्थित जो तूछ (कपास) सूछमज्ञान सुषुप्ति समै नहिं, सुखस्वरूप व्हे आतम भान ॥ भासे भये समाधि अवस्था, निरावरनआतम न अज्ञान । ऐसे तीनिदेह व्यभिचारी । आतम अनुगत न्यारो जान १५८ होकाः—

१ स्वप्नअवस्थामाही स्थूछदेहका भान होवै नहीं औ आत्माका मान होवेहै।

र तैसें सुप्रप्तिअवस्थामें सहक्ष्मदारीरका ज्ञान होवे नहीं औ सुखस्वरूप आत्मा स्वयंप्रकाशरूपतें भान किहये प्रतीत होवेहें। सुखका ज्ञान सुप्रप्तिमें नहीं होवे तो "में सुखसें सोवता मया " ऐसी स्मृति जागिके नहीं हुईचाहिये। यातें सुखका ज्ञान सुप्रप्तिमें होवेहें। सो सुख विषयजन्य तो सुप्रप्तिमें हे नहीं, किंतु आत्मस्वरूपही है। सो आत्मा स्वयंप्रकाश है। यातें सुखस्वरूप आत्मा स्वयंप्रकाशरूपतें सुपु-प्रिमें भासेहें। औ-

३ निदिध्यासनके फल निर्विकल्पसमाधि-अवस्थामें निरावरण कहिये अज्ञानकृत आवरण-रहित आत्मा भासेहै औं न अज्ञान कहिये कारणकारीरअज्ञान नहीं भासेहैं।

- १ ऐसें तीनिदेह व्यभिचारी हैं। एक अवस्थार्क्, छोडिके दूसरीअवस्थामें भारों नहीं।
- २ आत्मा अनुगत है। सर्वअवस्थामें भारेहै यातें व्यापक है।

या विवेकतें तीनि शरीरनतें आत्माक न्यारी जान ॥

करि वेष्टित छंबी शङाका सो इषीका औ तूली कहिंयेहै । यह वृक्ष वृंदाबनगत मुंजाटवीमैं प्रसिद्ध है । १ स्थूलशरीर तो अन्नमयकोश है। औ-२ कारणशरीर आनंदमयकोश है। औ-३-५ सूक्ष्मशरीरमें प्राणमय, मनोमय औ विज्ञानमय, ये तीनिकोश है।

यातें तीनि शरीरके विवेकतें पंचकोशकाही विवेक होवेहैं।

जैसें जीवका स्वरूप पंचकोशनतें पृथक् है। तैसें ईश्वरका खरूप वी समष्टिपंचकोशनतें पृथक् है। औ—

चतुर्थतरंगमें चतुर्विधआकाशके दृष्टांतसं जीवईश्वरके लक्ष्यखरूपका विवेक विस्तारसं करी आयेहें औ उत्तरतरंगमें अस्तिभातिप्रियरूपके निरूपणमें तथा महावाक्यनके अर्थनिरूपणमें आत्माका प्रमार्थस्वरूप प्रतिपादन करेंगे। यातें इहाँ संक्षेपतेंही आत्मविवेक कहाहै।

॥ २७१ ॥ महावाक्यके अर्थका उपदेश॥

इसरीतिसें पंचकोशनतें आत्माकं न्यारा जानेसे वी कृतकृत्य होने नहीं । किंतु जीव-ब्रह्मके अमेदनिश्चयनास्ते फोरे नी विचार कत्तेन्य रहेहें । यातं कत्तेन्यका अभावरूप कृत-कृत्यताकी सिद्धिनास्ते महानान्यका अर्थ उपदेश करेहें:-

।। सवैया।।
पंचकोसतें आतम न्यारो,
जानि सु जानहु ब्रह्मस्वरूप।
तातें भिन्न जु दीखे सुनिये,
सो मानहु मिध्या अमकूप।।
मिध्या अधिष्ठान न बिगारै,
स्वमभीख न दरिद्री भूप।
सब कछ कर्ता तऊ अकर्ता,
तब अस अद्धतरूप अनूप।।१५९॥।

टीका:— हे शिष्य ! पंचकीशतें आत्माक्तं न्यारा जानिके सु कहिये सो आत्मा ब्रह्म-सरूप है। यह जाना ॥ याकेविपे— ॥ २७२॥ प्रश्न:—आत्मा पुण्यपाप करे-है, सुखदु:ख भोगेहै, यातें ताकी ब्रह्मसें एकता बने नहीं॥

ऐसी शंका होवेहैं:-आत्मा पुण्यपाप करेहे। तातें खर्गनरक आ मृत्युलोकमं नाना-प्रकारके सुखदुःख भोगहे। ताकी व्रससं एकता वन नहीं।

(।।गत प्रश्नका उत्तर ।। २७३--३०३।।)
॥२७३॥ अकर्ता अभोक्ता औ नित्यमक्त आत्माका सदा ब्रह्मसैं अभेद ॥
ताका समाधानः-" तातैं भिन्न जु
दीसैं" इत्यादि तीनिपादनतैं कहेहैं:—

ता ब्रह्मरूप आत्मासें भिन्न जो दीखेंहैं औ सुनियेहैं शास्त्रसं, स्वर्गनरक पुण्यपाप, सो संपूर्ण मिथ्याश्रम है। ऐसें मानो। औ—

मिथ्यावस्तु अधिष्ठानकं विगारे नहीं। जैसे १ समकी मिथ्यामीस कहिये निक्षा मागनेतें भूप दरिद्री नहीं होवेहै औ—

२ मरुस्थलके मिथ्याजलतें भूमि गिली होवै नहीं ।

३ मिथ्यासपैतें रज्जु विपसहित होवे नहीं। यातें सवकछ कर्चा कहिये संपूर्णमिथ्या-ग्रुम अग्रुम कियाका कर्चा है। तऊ कहिये तौ बी अकर्चा कहिये परमार्थसें कर्चा नहीं। ऐसा तब कहिये तेरा अद्भुतआश्चर्यरूप अनूप कहिये उपमारहित है।।

याका भाव यह है:---

१ ब्रह्मसें अभिन्न तेरे स्वरूपविषे स्थूल-सृक्ष्मश्ररीर औ तिनकी शुभअशुभिक्रया औ ताका फल जन्ममरण स्वर्गनरक सुखदुःख संपूर्ण अविद्यासैं क-ल्पित है।

२ ता कल्पित सामग्रीसें तेरा ब्रह्मभाव विगरे नहीं । यातें ज्ञानतें प्रथम वी आत्मा ब्रह्मस्वरूपही है।

३ ताकेविषे तीनिकालमें शरीर औ ताके धर्मनका संबंध नहीं । किंतु आत्मा सदाही नित्यमुक्त है। ताका ब्रह्मसें कदे वी मेद नहीं॥ १५९॥

॥ २७४ ॥ जीवन्मुक्तका निश्चय ॥ वेदांतश्रवणका फल ॥

जो ऐसे कहैं:-आत्मा सदाही नित्यमुक्त ब्रह्मस्वरूप होवे तौ श्रवणादिक ज्ञानके साधन निष्फल होवेंगे।

ताका समाधान ।

।। इंदव छंद ।।

नाहिं खपुष्पसमान प्रपंच तु,

ईस कहा करता जु कहावे ।
साछ्य नहीं इम साछिस्वरूप न,
हश्य नहीं हक काहि जनावे ।
बंधुहु होई तु मोछ बने अरु,
होय अज्ञान तु ज्ञान नसावे ।
जानि यही करतव्य तजे सब,
निश्रल होतहि निश्रल पावे १६०

टीका:-जीवन्युक्त विद्वान्की दृष्टिमें अज्ञान औ ताका कार्य तुच्छ है। सो जीवन्युक्तका निश्रय बतावैहैं:— हे शिष्य!

१ यह प्रपंच खपुष्पसमान कहिये आकाश-के फूलकी न्यांई होनैतें है नहीं, यातें ताका कत्ती ईश्वर बी नहीं है।

२ साक्षीका विषय अज्ञानादिक साक्ष्य कहियेहै। सो साक्ष्य नहीं । यातें साक्षी बी नहीं ॥

३ तैसें दश्यका प्रकाशक दक् किरोहे औं प्रकाशने योग्य देहादिक दश्य किरोहे। सो देहादिक दश्य किरोहे। सो देहादिक दश्य है नहीं। यातें दक् बी नहीं। यद्यपि केवल क्रस्थचेतनक् साक्षी औं दक् कहेंहें ताका निपेध वने नहीं, तथापि साक्ष्यकी अपेक्षातें साक्षी नाम औं दश्यकी अपेक्षातें साक्षी नाम औं दश्यकी अपेक्षातें दक् नाम है। साक्ष्य औं दश्यका अभाव है। यातें साक्षी औं दक् नोमका निपेध करेहें। स्वरूपका नहीं। औं

४ वंध होवे तौ वंधकी निवृत्तिरूप मोक्ष होवे। वंध नहीं यातें मोक्ष वी नहीं ॥ औ

५ अज्ञान होवे तो ताका ज्ञानसें नाश होवे। अज्ञान हे नहीं । यातें ताका नाशक ज्ञान वी नहीं ॥

यह जानिके कर्तव्य तजे कहिये "मेरेक् यह करनैयोग्य हैं' या बुद्धिक् त्यामे । काहेतें १ १ यह लोक तथा परलोक तौ तुच्छ हैं।

तिनके निमित्त कछ कर्तव्यं नहीं ॥ २ आत्मामें बंघ नहीं । यातें मोक्षके निमित्त वी कर्त्तव्य नहीं ॥

यारीतिसें आत्माकं नित्यप्रक्त ब्रह्मरूप जानि-के जब निश्चल होने, सब कर्त्तच्य त्यागे, तब निश्चल कहिये अक्रियब्रह्मस्त्ररूप विदेह-मोक्षकं प्राप्त होने ॥

याका अभिप्राय यह है।—

यदापि आत्मा ज्ञानसे प्रथम वी नित्यग्रक्तब्रह्मस्वरूपही है। परंतु ज्ञानसे पूर्व आत्माक्रं कर्ताभोक्ता मिध्या मानिके सुखप्राप्ति औ
दुःखकी निवृत्तिवास्ते अनेकसाधन करेहें।
तासे क्रेशकुंही प्राप्त होवेहें।

जब उत्तमआचार्य मिलै तौ वेदांतवाक्यनंका.

उपदेश करेहै।। तिन वैदांतवाक्यनके अवणतें ऐसा ज्ञान होवेहैं:-"में कर्त्तामोक्ता नहीं ! किंतु में प्रक्षस्त्ररूप हूं । याते मेरेक् किंचित् वी कर्त्तव्य नहीं " ऐसा जाननाही अवणा-दिकनका फल है औ ब्रह्मकी प्राप्ति वेदांत-श्रवणका फल नहीं । काहेतें ? ब्रह्म अपना स्वरूप है। यातें नित्यप्राप्त है।। १६०॥ ॥ २७५ ॥ ज्ञानी औ अज्ञानीका चिह्न ( अकर्त्तव्य औ कर्त्तव्य )

॥ दोहा ॥

यही चिन्ह अज्ञानको, जो माने कर्त्तव्य। सोई ज्ञानी सुघरनर,

नहिं जाकूं भवितव्य ॥ १६१ ॥

टीकाः- जो कर्त्तव्य मानै सो अज्ञानका चिन्ह है औ जाक्तं भवितव्य नहीं कहिये अन्य-रूप हुआ नहीं चाहैहै सो नर ज्ञानी कहिये-है ॥ १६१ ॥

॥ २७६ ॥ गोप्यतत्त्वका उपदेश। ॥ इंदव छंद ॥ एक अखंडित ब्रह्म असंग, अज़न्म अदृस्य अरूप अनामें । मूलअज्ञान न सूछमथूल, समष्टि न व्यष्टिपनो नहिं तामें ॥

॥ ३१२ ॥ निश्चल कहिये ब्रह्म, सो ब्रुद्धिको प्रकाशक सिद्धांतमें कह्योहै । यातें क्षणिकविज्ञान-बादीके मतमें अतिव्याप्ति नहीं । काहेतें ? तिसके मतमें बुद्धिसैं भिन्न पदार्थ (प्रकाशक ) के अभावते।

् ॥ ३१३ ॥ इहां जिन गीताके पंचम अध्यायगत

ईस न सूत्र विराट न प्राज्ञ न, तैजस विस्वस्वरूप न जामें। भोग न जोग न वंध न मोछ, नहिं कछु वामें रु है सब वामें।।१६२॥ जात्रतमें जु प्रपंच प्रभासत, सो सव बुद्धिविलास वन्यो है । ज्यूं सुपनेमहिं भोग्य न भोग, तऊं इक चित्र विचित्र जन्यो है॥ लीन सुपूपतिमें मति होतहि, भेद भगे इकरूप सुन्यो है। बुद्धि रच्यो जु मनोरथमात्र सु, निर्श्वेल चुद्धि प्रकास भन्यो है॥१६३॥

॥ सबैयाछंद ॥ जाके हिय ज्ञानउजियारो, तम अंधियारो खरो विनास। सदा असंग एकरस आतम, ब्रह्मरूप सो स्वयंप्रकास ॥ ना कछुं भयो न है नहिं व्है है, जगत मनोरथ मात्र विलास ॥ ताकी प्राप्ति निचृत्ति न चाहत, ज्यं ज्ञानीके कोउ न आस ॥१६४॥ देखें रेपुँनै न सुनै न देखें, सब रस गहै रु छेत न स्वाद ।

७ सैं ९ पर्यंत स्होकनका अभिप्राय लेके प्रंथकत्तीने यह सवैयेका युगछ लिख्याहै तिन तीन श्लोकनकूं मुमुक्षुनकी बुद्धिमें सम्यक्बोध (अविपरीतबोध ) वास्ते अर्थसहित लिखेहैं:---

॥ श्होकः ॥

योगयुक्तो विशुद्धात्मा विजितात्मा जितेंद्रियः ॥ सर्वभूतात्मभूतात्मा कुर्वञ्चपि न लिप्यते ॥ ७ ॥ अस्यर्थः—

- १ जो कर्मरूप योगकरि वा ब्रह्मनिष्टारूप संन्यासयोगकरि युक्त है औ ताहीतैं शुद्ध (रागद्वेषादिरहित) हैं आत्मा (मन) जिस-का। औ——
- २ ताहीतैं जीते (विषयकी ग्रहणतातैं विमुखता-कूं प्राप्त किये)हैं दोनूं प्रकारके इंद्रिय जिसने।
- २ याहीतें जीत्याहै आत्मा वाह्यवासनारूप स्वभाव जिसनै ।
- ४ ताहीतें ब्रह्मासें आदिलेके स्तंबपर्यंत सर्व-भूतनका आत्मभूत (खरूपभूत) भयाहै प्रयक्रूप आत्मा जिसका।

एसा सर्वात्मभावकूं प्राप्त भया जो ब्रह्मवित्तम है सो शरीरकी यात्रा (निर्वाह)अर्थ कछुक विधिपूर्वक वा अविधिपूर्वक कर्मकूं करताहुया वी तिस पुण्य वा अ-पुण्यरूप कर्मकरि छेपकूं पावता नहीं कहिये कर्म-विषे अकर्मताकी दृष्टिकरि संवंधकूं पावता नहीं ॥७॥

अब योगयुक्तताआदिक विद्वान्के पांचलक्षण-करि विशिष्ट भी भाहारभादिकविषे प्रवृत्त भये ब्रह्मवैत्तान्तूं दर्शनभादिक इंद्रियनके व्यापारनिषे "में कर्त्ता नहीं " ऐसी बुद्धिकरिके स्थित होना योग्य है। ऐसैं दो स्रोककारिके कहेहैं:—

॥ स्डोकौ ॥

नैव किंचित्करोमीति युक्तो मन्येत तत्त्ववित् ॥ पश्यन् श्रण्वन् स्पृशन् जिद्यन्तश्चन् गच्छन् स्वपन् श्वसन्॥ ८॥

प्रलपन् विस्तुतन् गृह्णज्जुन्मिषन्निमिषन्निष्।। इंद्रियाणींद्रियार्थेषु वर्त्तत इति धारयन् ॥ ९ ॥

अनयोर्धः - आत्माके स्वभावकूं जाननैवाला जो तत्त्ववित् (ब्रह्मवित्) सो अपनी क्टस्थता असंग-ता धौ अंतरबाहिरपूर्णताके दर्शनरूप प्रज्ञाकरि युक्त हुया, आप बाहिर देखता हुया सुनता-हुया, स्पर्श करताहुया, स्ंघताहुया, खाता-हुया, चलताहुया, निद्राकुं करताहुया, उच्छ्वास अरु निःश्वासक् करताहुया, योलता-हुया, मलस्यागक् करताहुया, लेनदेन करता-हुया, औ निमेप अरु उन्मेषक् करताहुया। बी ''शब्दादिविषयरूप इंद्रियनके अर्थनविषे इंद्रियही वर्त्ततेहें । मैं द्रष्टा श्रोता स्पृष्टा प्राता (स्ं्वनैवाला) भोक्ता औ गंता नहीं हूं।'' इस प्रकारके लक्षणवालीही वृत्तिक् सर्वदा धारताहुया। ''तिनतिन कर्मनक् इंद्रियही करेंहैं। में तो अविक्रिय होनैतें कल्लु वी नहीं करताहुं। किंतु तिसतिस क्रियाका साक्षी होनैकरि निष्क्रियरूपसे तूष्णीही स्थित हूं''। ऐसैं माने कहिये आपक् तिसतिस क्रियाविषे निष्क्रियहीं देखे॥

अर्थ यह जो देहइंद्रियनके न्यापारनविषै " मैं औ मेरा" इस भावनाकूं लागीके विद्वान्नै तृष्णीं स्थित होना योग्य है। (यह दोनूं स्टोकनका इकडा अर्थ है ) ॥८॥९॥

इहां यह रहस्य है: — जातें ज्ञानीकूं "में असंग औ निर्विकार (अकिय) ब्रह्मचेतन हूं" यह निश्चयं है। यातें ज्ञानी वास्तवतें कछु वी किया करता नहीं औ प्रारब्धके बल्हीं ज्ञानीके देहइंद्रियमादिककारि दर्शनादि ज्यापाररूप किया होवेहै, सो प्रारब्धकें फल्का मोग है। परंतु तिस मोगविषे जो दृढ आसक्तिरूप राग होवेहैं।

- १ सो राग इंद्रियनका किया नहीं होवेहै । काहेतें ? इंद्रियनकूं दर्शनादिकियामात्रकारे कृतार्थ होनेतें । औ——
- २ सो राग आत्माका किया ची नहीं होनैहै। काहेतें ! आत्माक् सेदा सर्वका साधारण निर्विकार प्रकाशक होनैतें।
  - ३ परिशेषतें विषयनके गुणदोषके विचारके कारण मनकूंही अनुकूछताके ज्ञानसें राग होवेहें ।
  - ४ सो राग ज्ञानीके अंतःकरणमें होवे नहीं। काहेतें ? ज्ञानीके अंतःकरणकूं शांत (अंतर्मुख) होनैतें यह वार्ता "राग अबोधका छिंग है" इत्यादिक्तप शास्त्रके वाक्यविषे स्पष्ट है।

यचिप सर्वथा रागके अभाव हुये भोजनादिरूप शरीरयात्राके हेतु व्यापारविषे बी प्रवृत्तिके अभावतैं ज्ञानीकूं प्रारम्थका भोग वी नहीं होत्रैगा औ ईश्वर-संकल्पके त्रिपय प्रारम्थके भोगका अभाव ज्ञानीकृं वी संभवे नहीं ।

१ तथापि प्रारम्ध्यस्त्रके भोगविषे विचारसें नियृत्त नहीं होने योग्य ऐसा रोगादिककी न्याई प्रारम्ध-जनित अदृढ़ (अहंकार औं चिदात्माके भ्रमज-तादात्म्यके अभावतें आभासरूप) राग ज्ञानीकूं बी होवहै । परंतु सो अदृदराग स्वाधीन होनेतें औ दम्भवीजकी न्याई निर्वेल होनेतें देहनिर्वाहके हेतु शास्त्रविहितभोगका हेतु है । न्यसनके उत्पादक शास्त्र-निपद्धभोगका हेतु नहीं ।

२ किंचा:—ज्ञानीक्ष् विषयनविषे सत्यताकी भ्रांतिके अभावतें औ निध्यापनैकी बुद्धिसें जन्य हड-चैराग्यके सद्भावतें बी हटराग होवे नहीं। यह अर्थ आगे पष्टतरंगविषे प्रंथकारनेही निरूपण किया है।

३ किंदाः—दोरपर खेल करनेवाले नटके अम-देशमें संलग्निचकी न्याई । किंदा परस्पर वार्तालाप करनेवाला पनियारिके बीडामें संलग्नचिक्तकी न्याई झानीके अंतःकरणम्ं आपातकरि विषयनविषे प्रवृत्त होनेतें औ विशेष (मुख्यता) करि स्वरूप विषे संलग्न (अंतर्मुख) होनेतें औ ताके जड (चिदाभासरिहत) देह अरु इंदियनम्ं रागसें विनाही प्रारम्धके फल्भूत दर्शनादिकियाकरि कृतार्थ होनेतें बी निष्ठायुक्त साभासअंतःकरणस्प ज्ञानीकं विषयभोगविषे दृदराग संभवे नहीं।

४ यद्यपि किसी प्रवृत्तिके हेतु प्रारव्धवाले झानीका मनरूप हस्ती विषयनविषै किंचित् विक्षिप्त (प्रमादकूं प्राप्त ) होवेहैं । तथापि विवेक (दोपदृष्टि भी मिध्यात्वबुद्धि ) रूप केंसरी (सिंह )के जागरणतें सो मनरूप हस्ती झटिति प्रमादरूप विक्षेपकूं छोडिके झांत होवेहैं ।

जातें झानीके चित्तविपै दृढ राग नहीं । यातें— १ भोगके हेतु प्रारम्धके होते सो काकाक्षीकी न्यांई औ गंगामग्रार्धकायकी न्यांई मुख्यताकरि स्वरूपसुखमें रमताहै । औ—— २ अमुख्यताकरि विष्टिगृहीतकी न्याई क्लेशकूं पायताहुया तीवप्रारम्थके फलकू भोगताहै। भी— शिथिलप्रारम्थके फलक्ष्प निषद्धविषयकूं प्रयवसें सागताहै। तो वी तिस भोग किंवा स्यागिवपे विकल (पागल) पुरुपके चित्तकी न्याई ज्ञानीके चित्तकी अमुख्यताके अभिप्रायतें भी ताके जडइंदियकरिही भोग भी स्यागके करनेंके अभिप्रायसें ऊपर कहे गीताके श्लोकभें ''इंद्रियनके अर्थनियेपे इंद्रिय वर्त्ततेहैं'' ऐसं कहा॥ भी—

याके १६६ वें सबैयेमें बी ''त्यागहु विषय की भोगहु इंद्रिय'' इस वचनकरि निषिद्ध किंवा दृएदोप । विषयनके त्यक्ता भी भरदरागतें प्राप्त विहितविषयनके भोक्ता इंद्रियनकूं कहाहै। अंतःकरणकूं नहीं । भी—

याके १६५ वें सबैयेके चतुर्थपादविषे "भोगे युवति सदा संन्यासी" ऐसें कहाहे । ताका यह अभिप्राय है किः—

१ लागी ज्ञानीकूं तौ स्त्रीभोग प्राप्त बी नहीं तौ ताकूं स्त्रीभोगके होते संन्यासके निरूपणरूप निषेध- का संभव बी कहांसे होवेगा १ श्री जो व्यागी होवके स्त्रीभोगविपे प्रवृत्त होवे तौ सो वांताशी (वमनभक्षक) पुरुप व्यागी नहीं । किंतु व्यागीके वेपके धारनेवाले नटकी न्यांई दंभी होनेतें गृहस्थतें वी अधम है । पूजाका पात्र नहीं ।

२ यातें परिशेपतें गृहस्थज्ञानीविषे स्त्रीभोग प्राप्त
है । सो गृहस्थज्ञानी वी घृतभक्षणके अभ्यासीक्
तैल्यक्षणकी न्यांई शास्त्ररीतिसें संततिके निमित्त
ऋतुभादिकाल्भें परिणीत स्त्रीका संग करताहै । विषयासक्तिसें 'नहीं । जो विषयविषे भासक्तिवान् वेदांतवार्तानिपुणगृहस्थ होवें तें। सो दृदरागरूप भज्ञानके चिन्हकरि युक्त होनैतें ज्ञानी नहीं किंतु
अज्ञानी है ।

इहां स्त्रीरूप विषयका जो विचार है सो अन्य सर्वविषयनके विचारका बी उपलक्षण है औ रागकी दढताका अभाव जो कहाहै सो द्वेषशादिककी दढताके अभावका बी उपलक्षण है ।

सूंघि परसि परसे न न सूंघै, बैन न बोलै करै विवाद ॥ प्रहि न प्रहै मल तजै न त्यागै, चलै नहीं अरु धावत पाद । भोगे युवति सदा संन्यासी, सिष लखि यह अद्भुतसंवाद।।१६५॥ याका अभिप्राय कहेंहैं:-निजविषयनमें इंद्रिय वर्ते, तिनतें मेरो नाहिं संग । में इंद्रिय नहिं मम इंद्रिय नहिं, मैं साछी कूटस्थ असंग ॥ त्यागहु विषय कि भोगहु इंद्रिय, मोक्ट्रं लैंग न रंचक रंग। यह निश्रय ज्ञानीको जातैं, कर्ता दीखे करे न अंग॥ १६६॥ हे अंग । प्रिय ! ॥ अन्यअर्थ स्पष्ट ॥१६६॥ ( लयचिंतन ॥ २७७–२८० ॥ ) ॥ २७७ ॥ सर्वप्रपंचकी ईश्वररूपता ॥ इसरीतिसैं आचार्यने शिष्यकुं गोप्यतत्त्वका उपदेश किया तो वी शिष्यका म्रख अत्यंत-

॥ ३१४ ॥ वांछितपदार्थकी प्राप्तिसैं चित्तकी चंचळताके हेतु इच्छारूप दृत्तिके नाशरूप निमित्ततैं स्थिरदपर्णकी न्यांई अंतर्भुख उदय भई साविकी वृत्ति-विषे स्वरूपभूत आनंदका प्रतिबिंव होवैहे । ता थानंदक्षं अनुभवकरिके मुखकी प्रसन्नता होवेहै ।

कृतार्थ नहीं हुवा । जो कृतार्थ होता तौ याका

प्रसन्न नहीं देखिके यह जान्याः-

. शिष्यक्तं ज्ञानद्वारा वांछित जो कार्यसहित अविद्या-की निवृत्ति भी परमानंदकी प्राप्तिरूप मोक्ष सो सिद्ध भया नहीं । यातें इच्छाकी निवृत्ति भई नहीं ।

**ग्रुँखें प्रसन्** होता । यातें फेरि स्थूलरीतिसें उपदेश करनैकुं--

र्लयेंचितन कहेहैं:--

॥ सवैयाछंद ॥ माटीको कारज घट जैसै, माटी ताके बाहरि मांहि । जलतें फैन तरंग बुदबुदा , उपजत जलतें जुदे सु नाहिं॥ ऐसै जो जाको है कारज, कारनरूप पिछानहु ताहि । कारन ईस सकलको "सो मैं", लयचिंतन जानहु विध याहि १६७ टीकाः-जैसैं माटीके कारजके वाहिर-भीतरी माटी है। यातैं माटीका सर्वकार्य माटी-खरूपही है। फैनआदिक जलके कार्य जल-रूप हैं। ऐसैं जो जाका कार्य है सो ता कारणस्वरूपेसैं भिन्न नहीं । किंतु कार्य कारण-

सक्लप्रपंचका म्लकारण ईश्वर है, यातैं सर्वकार्यप्रपंच ईश्वरस्वरूपसे भिन्न नहीं। किंतु सर्वेप्रपंचका स्वरूप ईश्वरही है।

स्वरूपही है । औ---

''सो ईश्वर मैं हं'' या रीतिसें लयचितन जानिके तुं कर ॥

ताते अंतर्भुखदृत्तिके अनुदयतें स्वरूपानंदके प्रतिबिंग-का अभाव है । याहीतैं तिस प्रतिबिबगोचर अनुभवके अभावतें मुखकी प्रसन्नता नहीं भई । तिस मुखकी अप्रसन्नतारूप छिंगसें इष्टवस्तुकी अप्राप्ति-रूप अकृतार्थताकी अनुमिति होवैहै ॥

॥ ३१५ ॥ कार्यकूं कारणरूप जानिके जो चितन सो छयाचितन कहियेहै ॥

# ॥ २७८ ॥ सारीसूक्ष्मसृष्टिकी अपंचीकृतभूतरूपता ॥

लयचितनका संक्षेपतें यह क्रम हैः—

- १ स्थूलब्रह्मांड सारा पंचीकृतभूतनका कार्य है । तहां जो पृथ्वीका कार्य सो पृथ्वीस्वरूप थो जलका कार्य जलस्वरूप या रीतिसें जा भूतनका जो कार्य सो ताकाही स्वरूप है । इसरीतिंसं सारा स्थूलब्रह्मांड पंचीकृतभूतस्वरूप है ।
- २ तेसें पंचीकृतभूत वी अपंचीकृतभूतन-के कार्य हैं । यातें अपंचीकृतस्वरूपही पंचीकृतभूत हैं । भिन्न नहीं । औ
- र अंतः करणे आदिक सहस्मसृष्टि बी अ-पंचीकृतभूतनका कार्य होनेते अपंचीकृत-भूतस्यरूप है। तामें—
- (१-२) अंतःकरण सारे भूतनके सत्व-गुणके कार्य हैं। यातें सत्वगुण-स्वरूप हैं। ओं—
- (३-७) भूतनके रजोगुणअंशके कार्य प्राण रजोगुणस्वरूप हैं॥
- (८-९) गुदाइंद्रिय पृथ्वीके रजोगुण-अंशका कार्य सो पृथ्वीका रजो-गुणस्वरूप है । घ्राणइंद्रिय पृथ्वीके सत्वगुणका कार्य सो सत्वगुणस्वरूप।
- (१०-११) ऐसै रसना औं उपस्थ जंलके सत्वगुणरजोगुणस्वरूप।
- (१२-१३) नेत्र औ पाद तेजके सत्वगुण-रजोगुणस्वरूप।

 | ११६ | १ जिससैं प्रकर्पकार सर्वजगत्
 कारियेह ऐसी जो सृष्टिकी उपादानकारण सो प्रकृति है ||

- (१४-१५) त्वक् औ पाणि वायुके सत्व-गुणरजोगुणस्वरूप ।
- (१६-१७) स्रोत्र औ वाक् आकाशके सत्वगुणरजोगुणस्वरूप।

या रीतिसं सारी सूक्ष्मसृष्टि अपंचीकृतभूत-स्त्ररूप है।

॥२७९॥ सर्वअनात्मपदार्थनका क्रमसैं ब्रह्मविषे लयाचितन ॥

यह चिंतनकरिके अपंचीकृतभूतनका वी लयचिंतन करे।

- १ प्रथ्वी जलका कार्य है। यातें जल-स्वरूप है॥
- २ तेजका कार्य जल तेजस्वरूप है ॥
- ३ तेज वायुका कार्य होनैतें वायुस्वरूप है।
- ४ आकाशका कार्य चायु आकाश-स्वरूप है ॥
- ५ तमोगुणप्रधान प्रकृतिका कार्य आकाश प्रकृतिस्वरूप है। औ—
- ६ मायाकी अवस्थाविशेषही प्रकृति है। यातें प्रकृति मायास्वरूप है।।

एकवस्तुके (१) प्रधान । (२) प्रकृति

- (३) माया। (४) अविद्या। (५) अज्ञान
- (६) शक्ति। ये नाम हैं॥
  - (१) सर्वकार्यक् अपनेमें लीनकरिके प्रलयमें स्थित उदासीनस्वरूपक् प्रधान कहेहैं।
  - (२) सृष्टिके उपादानयोग्य तमोगुणप्रधान स्वरूपक् पर्कृति कहेहैं ॥
  - (३) जैसें देशकालादिक सामग्रीविना दुर्घट पदार्थकी इंद्रजालसें उत्पत्ति होवेहै ।

२ किंशा ''प्र'' जो सत्वगुण औ ''क्र'' जो र रजोगुण तिनकरि सहित ''ति'' जो तमोगुण सो तमोगुणप्रधानस्वरूप मक्ति है। चितन कंरे ।

तहां इंद्रजालक् माया कहैहैं। तैसें असंगअदितीयनसमें इच्छादिक दुर्घट हैं तिनक्तं केरेंह । यातें माया कहेंहैं॥

- (४) स्वरूपक् आच्छादन करेंहै। यातें अज्ञान कहेंहैं ॥
- (५) ब्रह्मविद्यातें नाश होवेहै । यातें अविद्या कहेंहैं। औ-
- (६) स्वतंत्र कदे वी रहे नहीं ! किंत चेतनके आश्रितही रहैहै। यातें शक्ति बी कहेंहैं ॥

प्रकृतिआदिक प्रधानकेही इसरीतिसैं मेद हैं। यातें प्रधानरूप हैं।

७ सी प्रधान ब्रह्मचेतनकी शक्ति है।। जैसें प्रस्वमें सामध्येरूप शक्ति प्रस्वसें

1) ३१७ || यद्यपि ब्रह्मकी शक्ति ब्रह्मसैं मिन्न महें तो अद्वेतश्रुतिसें विरुद्ध होवेगा भा अभिन कहें ती ताकं ब्रह्मरूप होनैतें ब्रह्मसें भिन्नताका शक्ति नामसें कथन व्यर्थ होवैगा । यातें शक्तिकों ब्रह्मसें भेदसमेद दोनूं कहनै होवैंगे की मेदसमेद दोनूं-धर्म तमप्रकाशकी न्याई एकआश्रयविषे रहे नहीं। परंतु शक्तिका ब्रह्मके साथि रञ्जुसैं 'सर्पके संबंधकी न्यांई कल्पितभेद औ वास्तवअभेदरूप अनिर्वचनीय-तादात्म्यसंबंध है । तातें शक्तिका अपनै शक्ति-( आश्रय )से वास्तवभेदके अभानतें भी कोई प्रमाण करि मिन्नप्रतीतिके सभावकरि सो शक्ति ब्रह्मसँ भिन्न नहीं । किंत्र जैसें कल्पितसर्प परमार्थसें रज्जु-. रूप है। तैसी शक्ति परमार्थसें ब्रह्मरूपही है।।

॥ ३१८ ॥ इहां आदिशब्दकरिके

- १ बुद्धिमंदताके सहवर्ति विशयाशक्ति कुतर्क भौ त्रिविधवर्त्तमानप्रति-विपर्ययदुराष्ट्रहरूप बंधका प्रहण करना !! औ---
- २ धनपुत्रादिरूप प्रियवस्तुके नाश भये पीछे बी तिनके अनुसंधान (अविस्मरण) रूप भूत-प्रतिबंधका प्रहण करना || औ----

भिन्न नहीं। तैसें चेतनमें प्रधानरूप शक्ति ब्रह्मचेतनसें भिंनें नहीं। याप्रकारतें सर्वअनात्मपदार्थनका ब्रह्मविषे लयचितनकरिके "सो अद्रयब्रह्म मैं है" यह

॥२८०॥ ध्यान औ ज्ञानका भेद। अहंग्रहध्यान ॥

जाकूं महावाक्यविचार कियेतें बी बुद्धिकी मंदैतीदिक किसी प्रतिबंधकतें अपरोक्षज्ञान होवै नहीं ताकुं यह लयचिंतनरूप ध्यान कह्याहै ॥

ध्यान औ ज्ञानका इतना भेद हैं:---१ ज्ञीन तौ प्रमाण औ प्रमेयके आधीन है।

हेत शेषप्रारम्भरूप भविष्य (आगामी) प्रतिबंधका ग्रहण करना ॥

इन ज्ञानकी उत्पत्तिके प्रतिबंधका निरूपण पंचदशीके ध्यानदीपनाम नवमप्रकरणके ३८ सैं ५३ वें श्लोकपर्यंत तथा वेदांतपदार्थमंज्याविषे कियाहै। जाकूं जिज्ञासा होवे सो तहां देखे॥

॥ ३१९ ॥ इहां यह रहस्य है:---१ आंतिज्ञान । २ स्मृतिज्ञान औ ३ प्रमाञ्चान । इसमेदतैं ज्ञान तीनभांतिका है । तिनमैं---

- १ भ्रांतिज्ञान केवल वस्तु ( भ्रमरूपविषय ) के आधीन है । औ---
- २ स्मृतिज्ञान तौ अपनै विषयके सदश वा तत्संबंधवस्तुके ज्ञानकरिके वा अपनै त्रिषय (पूर्वेदष्टवस्तु) के चिन्तनकरिके उदय भये पूर्वद्रष्टवस्तुके मनोमयआकारके आधीन है औ ३ प्रमाशानके अंतर्गत जो सुखादिकका ज्ञान सो न्यायमतर्में भौ वाचस्पतिमिश्रके मतर्मे तौ मनरूप प्रमाण भौ सुखादिरूप प्रमेयके आधीन है।

परंतु सिद्धांतमें मनविषे प्रमाणताके अनंगीकारतें . १ ब्रह्मछोकादिककी इच्छा किंवा जन्मांतरके । सुखादिकका ज्ञान केवलप्रमेय ( सुखादिरूप बस्त ) के विधि औ पुरुपकी इच्छाके आधीन नहीं । औ-२ घ्यान विधिके तथा पुरुपकी इच्छा औ विश्वास तथा हठके आधीन है।

१ जैसें प्रत्यक्षज्ञानमें प्रमाणनेत्र ओ प्रमेय-घटादिक है। तहां नेत्रका आंघटका संबंध हुयेतें पुरुपकी इच्छाविना वी घटका प्रत्यक्षज्ञान होर्वेहै । भाद्रपदशुद्धचतुर्थीके दिन चंद्रदर्शनका निपेध हैं, विधि नहीं, औं पुरुपक्रं यह इच्छा होवेहैं:-''मेरेकृं आज चंद्रदर्शन नहीं होवे" तो वी किसीरीतिसें नेत्रप्रमाणका जो प्रमेय-चंद्रसें संबंध होय जावे ती चंद्रका प्रत्यक्षज्ञान अवश्यही होवेहैं ।। इसरीतिसें प्रमाणप्रमेयके आधीन है ओ अन्य जे प्रमाज्ञान हैं वे इंद्रिय-अनुमानादिरूप प्रमाणका जो प्रमेयरूप वस्तुके साथि संबंध होवेहें तिसके आधीन होवेहें। तिनमें---

- १ शब्दप्रमाणसे जन्य ब्रह्मसानरूप जो शाब्दी-प्रमा है सो महाबाक्यरूप शब्दप्रमाणका औ प्रसन्अभिननहारूप प्रमेयका उक्षणवृत्ति-रूप जो परंपरासंबंध है । ताके ज्ञानके आधीन है । ओ----
- २ अन्यलौकिक पदार्थनका शाब्दीप्रमारूप जो ज्ञान है । सो----
- (१) कहूं शक्तिश्रतिरूप संबंधके ज्ञानक आधीन है।
- (२) कहूं लक्षणावृत्तिरूप संबंधके ज्ञानके आधीन है ॥

इसरीतिसँ

- (१) कोई ज्ञान शेयरूप वस्तुमात्रके आधीन है।औ---
- (२) कोई ज्ञान प्रमाण औ प्रमेयरूप वस्तुके संबंधके वा तत्संबंधके ज्ञानके आधीन है। भ्रमप्रमा साधारणज्ञानके विषयकूं ज्ञेय कहेंहें। तामें प्रमेयपना नहीं है। भी---

केवलप्रमाज्ञानके विषयकुं प्रमेय कहेहें तामें **क्रेयपना वी है ।** 

विश्रमा २२.

आधीन ज्ञान है। विधि औं इच्छाके आधीन नहीं ॥ औ-

्र२ " शालिग्राम विष्णुरूप है " यह ध्यान तार्क् उत्तमफल प्राप्त होवेह । तहां शास्त्रमाणसं विष्णुक्तं तो चतुर्भुजम्ति, ्रशंख्, ग्दा, पद्म, लक्ष्मीसहित जानेहे औ नेत्रप्रमाणतं शालिग्रामक् शिला जानेहे । विधिविधासङ्च्छातं ''शालिग्राम तथापि विष्णु है" यह ध्यान होवेहै। परंतु सी ध्यान नानाप्रकारका है-

(१ ) कहुं तो अन्यवस्तुका अन्यरूपसं ध्यान । जैसे शालियामका विष्णुरूपसे ध्यान, याक्तं प्रतीकध्यान कहेहैं।औ-

इसप्रकारका सर्वज्ञान वस्तुके आधीन हैं॥

१ इहां "वस्तु" शब्दकारिके ईश्वररचित वा मनी-मय (परोक्षज्ञानके विषय) वा भ्रमरूप वस्तुके साथि प्रमाणदारा वा साक्षात् वृत्तिके संबंधका प्रहण है। यार्ते ज्ञान विधिआदिसके आधीन नहीं । औ----

२ ध्यान जो उपासना सो वस्तुके आधीन नहीं । कितु कत्तीक आधीन है ।

यद्यपि ध्यान वी मनकी वृत्तिरूप है तथापि सो पुरुपकारे किये इच्छाआदिकके आधीन है। यस्तुके आधीन नहीं । यातें सो मानसज्ञान नहीं । किंतु मानसिकया है ॥

॥ ३२० ॥ तहां विधि औ पुरुपकी इच्छा, विधास औ हठका उपलक्षण ( सूचक) है ॥ जिस प्रकारसें विधिआदिक चारिके आधीन ज्ञान नहीं । सो प्रकार पंचदशीगत ध्यानदीपके ७४वें श्लोकके टिप्पणिवपे हमनै लिख्याहै । यातैं इहां लिख्या नहीं ।

॥ ३२१॥ जाकी वृत्ति शास्त्रद्वारा परोक्षध्येय-विपै स्थित होवे नहीं, सो पुरुष । पुरुषके प्रेरक शास्त्रके वचनरूप विधिकरिके वोवित (अन्यध्येयके प्रतिनिधिरूप ) वस्तुनियै अन्य (ध्येय) की बुद्धिकरिके उपासना करे । ता अन्यविषे अन्यकी बुद्धिकारिके उपासन (ध्यान )कूं अतीकध्यान कहेहैं ॥

(१) वैक्कंठलोकवासी विष्णुका शंखचकादिक सहित चतुर्भुजमूर्तिरूपसे ध्यान है। तहां अन्य-का अन्यरूपसे ध्यान नहीं। किंतु ध्येयरूपके अनुसार यह ध्यान है।। वैक्कंठवासी विष्णुका स्वरूप प्रत्यक्ष तो है नहीं। केवल शास्त्रें जानियेहें औ शास्त्रने शंखचकादिकसहितही विष्णुका स्वरूप कहाहै। यातें ध्येयेस्वरूपके अनुसारही यह ध्यान है।

विधिविश्वासइच्छाविना ध्यान होवै नहीं।

- (१) "यह उपासना करे" ऐसा पुरुपका प्रेरकवचन विधि कहियेहै।
- (२) ता वचनमें श्रद्धाक्तं विश्वास कहेंहैं। औ—
- (३) अंतःकरणकी कामनारूप रजोगुणकी वृत्ति इच्छा कहियेहै ॥ ध्यानके हेतु ये तीनि हैं। ज्ञानके नहीं।
  - (४) ध्यान हठसें होनेहैं। ज्ञानमें हठकी अपेक्षा नहीं। काहेतें निरंतर ध्येयाकार चित्तकी वृत्तिकं ध्यान कहेहें। तहां वृत्तिमें निक्षेप होने तो हठसें वृत्तिकी स्थिति करें। औ—

ज्ञानरूप अंतःकरणकी वृत्तिसैं तत्काल आवरणमंग हुयेतैं वृत्तिकी स्थितिका उपयोग नहीं। यातैं हठकी अपेक्षा नहीं।

वैकुंठवासी चतुर्भुजिवण्युके ध्यानकी न्यांई "मैं ब्रह्म हूं" यह ध्यान बी ध्येयके अनुसार

| १२२ | तैसें "में ब्रह्म हूं" इस आकारवाला जो निर्गुणउपासनरूप अहंब्रह्म्यान है, सो बी ध्येयानुसार ध्यान है ||

|| ३२३ || जैसें संवादीश्रांतिकरिके प्रवृत्त भये पुरुषकूं यथार्थज्ञानद्वारा इष्टवस्तुका लाभ होवेहे तैसें "में ब्रह्मं हूं" या वृत्तिकी स्थितिरूप अहंप्रह्म्यान करें, ताकुं वी ज्ञानद्वारा मोक्षकी प्राप्ति होवेहे ||

थद्यपि ध्यानका विषय जो ब्रह्म सो परमार्थरूप संवादिश्रमका व नहीं किंतु मनःकल्पित है । यातें श्रमरूप है। आरंभविषे छिएयाहै॥

है। प्रतीक नहीं। परंतु यह अहंग्रहध्यान है॥
ध्येयस्वरूपका अपनैसें अभेदकरिके चिंतन
अहंग्रहध्यान कहियेहै॥

जा पुरुपक् अपरोक्षज्ञान नहीं होवे औ वेदकी आज्ञारूप विधिमें विश्वासकरिके हठतें निरंतर ''मैं ब्रह्म हूं'' या दृत्तिकी स्थितिरूप अहंग्रहध्यान करें । ताकूं वी ज्ञान प्राप्त होयके मोक्षेकी प्राप्ति होवेहैं ॥ १६७ ॥

(॥ प्रणवकी उपासना ॥ २८१–३०३॥) ॥ २८१ ॥ प्रणवका अहंग्रहध्यान ॥

औररीतिसें अहंग्रहउपासना कहेंहैं:---

।। सबैया छंद ।।
ध्यान अहंग्रह प्रनवरूपको,
कह्यो सुरेश्वर श्रुतिअनुसार ।
अच्छर प्रनव ब्रह्म ममरूप सु,
यूं अनुलव निजमति गति घार॥
ध्यानसमान आन नहिं याके,
पंचीकरनप्रकार विचार ।
जो यह करत उपासन सो मुनि,
तुरत नसे संसार अपार ।। १६८॥
टीकाः-हे शिष्य । प्रणवरूपका कहिये

याहीतें ताकूं विषय करनैवाली वृत्तिरूप ध्यान वी भ्रांतिशानहीं है । यथार्थज्ञान नहीं । तथापि मणिकी प्रभाविषे मणिबुद्धिरूप संवादीभ्रांतिकरिके दोडे पुरुषकूं मणिके ज्ञानद्वारा मणिकी प्राप्तिकी न्यांई उक्तध्यानसें ब्रह्मका ज्ञान होयके मोक्षकी प्राप्ति संमवैहे ॥

संवादिश्रमका वर्णन पंचदशीगत ध्यानदीपके आरंभविषे छिज्याहै ॥

मांईवेंय-प्रश्न-ओंकारस्वरूपका अहंग्रहध्यान आदिक श्रुतिके अनुसार सुरेश्वराचार्यने कहा-है, सो तूं कर । ताका संक्षेपतं प्रकार यह है:-प्रणवअक्षर व्रह्मस्वरूप है ॥ "सो प्रणवरूप ब्रह्म में हूं" यारीतिसें अनुलव कहिये क्षणमात्र-अंतरायरहित निजमतिकी गति कहिये वृत्ति धार कहिये स्थित कर । याके समान आनध्यान नहीं है औं या ध्यानका प्रकार कहिये विशेष-रीति सुरेश्वरकृतपंचीकरणनाम श्रंथसं विचार । चतुर्थपाद स्पष्ट ॥ १६८ ॥

॥ २८२ ॥ निर्गुण औ सगुणप्रणवकी उपासनाका फलसहित कथन।

श्रणवउपासना वहुतउपनिपदनमें है तथापि मांइक्यउपनिपर्में विशेष है । ताके व्याख्यानमें भाष्यकार औं आनंद्गिरिनै ताकी रीति स्पष्ट लिखीहें। सोईरीति वार्तिक-कारनें पंचीकरणमें लिखीहै। तथापि तिन ग्रंथनके विचारनैंमं जिनकी युद्धि समर्थ नहीं है, तिनके अर्थ प्रणवडपासनाकी रीति हम लिखेहें:-दोप्रकारसें प्रणवका चिंतन उपनिपदन-में कहाहै। १ एक तो परब्रह्मरूपते प्रणवका चितन कहाहै औ २ दूसरा अपरवसरूपतें कह्याहै।

- १ निर्गुणत्रसक्तं परब्रह्म कहेंहें । औ---
- २ सगुणब्रह्मकूं अपरब्रह्म कहेंहैं ।
- १ परझहारूपतें प्रणवका चिंतन करे। सो मोक्षक्ं प्राप्त होवेहै । औ—
- २ अपरब्रह्मरूपतें प्रणवका चिंतन करें सो ब्रह्मलोकक्तं प्राप्त होवैहै ।

ऐसें निर्गुण सगुणभेदतें प्रणवडपासना दो-प्रकारकी है। तामैं-

### ॥ २८३ ॥ निर्गुणरूप प्रणवउपासनाके प्रकारका प्रारंभ ।

निर्भुणउपासनाकी रीति लिखेहें। सगुणकी नहीं । काहेतें १

१ जाक्तं ब्रह्मलोककी कामना होवै ताक्तं निर्शुणउपासनातं वी कामनारूप प्रतिवंधक-तें ज्ञानद्वारा तत्काल मोक्ष होवे नहीं। किंतु ब्रह्मलोककीही प्राप्ति होवहै। तहां हिरण्यगर्भ-के समान भोगनकूं भोगिके ज्ञान होवे तव मोक्ष होवै । औ---

२ जाकुं बढ़ालोककी कामना नहीं होवे ताकुं इसलोकमेंही ज्ञान होयके मोक्ष होवेहै ।

इसरीतिसें सगुणउपासनाका फल वी निर्गुणउपासनाके अंतर्भूत है । यातें निर्गुण-उपासनाका प्रकार कँहहैं:-

जो कछ कारणकार्यवस्तु है सो ओंकार-स्त्ररूप है। यातें सर्वरूप ओंकार है।

१ सर्वपदार्थनमें नाम ओ रूप दोभाग हैं। तहां रूपभाग अपने अपने नामभागसें न्यारा नहीं । किंतु नामस्वरूपही रूपभाग है। काहेतें १ पदार्थका रूप कहिये आकार, ताका नामसं निरूपणकरिके ग्रहण वा त्याग होतेहैं। नाम जाने विना केवलआकारतें व्यवहार सिद्ध होवे नहीं । यातें नामही सार है !! औ आकार-के नाश हुयेतें बी नाम शेप रहेहै । जैसें घटका नाश हुयेतें मृत्तिका शेप रहेहै । तहां घट ष्ट्रिकासें पृथक्वस्तु नहीं । मृत्तिकास्वरूप है । तैसैं आकारका नाश हुयेतें मृत्तिकाकी न्यांई शेप रहे जो नाम तासैं आकार पृथक् नहीं। नामस्वरूपही आकार है।।

किंवा जैसें घटशरावादिकनमें ॥३२४॥ इहां 'मांह्स्य''शब्दकरिके गौडपादाचार्य- कित मांह्स्यउपनिषद्की कारिकाका वी ग्रहण है ॥ अनुगत है औ घँटेंशरावादिक परस्परन्यभिचारी हैं। यातें घटशरावादिक मिथ्या। तिनमें अनुगत मृत्तिका सैर्त्य है। तैसें घट आकार अनेक हैं। तिन सबका "घट" यह दो अक्षरनाम एक है। सो आकार परस्परन्यभिचारी औ सर्वघटके आकारनमें नाम एक अनुगत है। यातें मिथ्याआकार सैंत्यनामतें पृथक नहीं।

इसरीतिसैं सर्वपदार्थनके आकार अपने अपने नामसें भिन्न नहीं। किंतु नामस्वरूपही आकार हैं।

२ सो सारेनाम ओंकारसें भिन्न नहीं । किंतु ओंकारस्वरूपही नाम हैं । काहेतें ? वाचक-शब्दक्तं नाम कहेंहें औ लोकवेदके सारे शब्द ओंकारसें उत्पन्न हुयेहें । यह श्रुतिमें प्रसिद्ध है । संपूर्णकार्य कारणस्वरूप होवेहें । यातें ओंकारके कार्य जो वाचकशब्दरूप नाम सो ओंकारस्वरूप हैं ।।

इसरीतिसैं रूपभाग जो पदार्थनका आकार सो तौ नामस्वरूप है औ सर्वनाम ओंकारस्वरूप है। यातैं सर्वस्वरूप ओंकार है।। ।। २८४॥ ओंकार औ ब्रह्मका अभेद।। ३ जैसैं—

(१) सर्वस्वरूप ओंकार है तैसें सर्वस्वरूप ब्रह्म है। यातें ओंकार ब्रह्मरूप है।

(२) किंवा ओंकार ब्रह्मका वाचक है। ब्रह्म वाच्य है। वाच्यका औ वाचकका

॥ ३२५ ॥ शराव नाम कूंडेका है औा आदि-शब्दकरि अन्य मृत्तिकाके पात्रनका ग्रहण है।

१ ३२६ ॥ घटशराबादिकनकी अपेक्षातें मृत्तिका
 बहुकाल्खायी है यातें सो आपेक्षिकसत्य कहियेहै।
 ॥ ३२७ ॥ घटकी अपेक्षातें ''घट'' ऐसा

॥ ३२७ ॥ घटका अपक्षात ग्वटं एसा दोअक्षरवाळा नाम बहुकाळपर्यंत स्थायि है । यातें पुण्यके क्षयतें मरनैवाळा बहुकाळस्थायी देव जैसे अभेद होवेंहै । यातें बी ओंकारं ब्रह्मरूप है। औ—

(३) विचारदृष्टितें जो अक्षर ब्रह्मविषे अध्यस्त है। ब्रह्म तिसंका अधिष्ठांन है। अध्यस्तका स्वरूप अधिष्ठानतें न्यारा होवे नहीं। यातें वी ओंकार ब्रह्म-स्वरूप है।।

यातें ओंकारक् ब्रह्मस्पकरिके चिंतन करें ॥ ॥ २८५ ॥ चारिपादनके कथनपूर्वक आत्माका ब्रह्मसें औ विश्वका विराट्सें अभेद । विराट्विश्वके सप्तअंग औ उन्नीस मुख ॥

४ ब्रह्मरूप ओंकारका आत्मासें वी अभेद चिंतन करें । काहेतें १ आत्माका ब्रह्मसें मुख्य अभेद हैं। औ—

ब्रह्मके चारिपीँद हैं। तैसैं आत्माके वी चारिपाद हैं॥

पाद नाम कुभागका है। ताहीकूं अंश वीकहैंहें

- (१) विराद्, हिरण्यंगर्भ, ईश्वर, औ तत्पंदका लक्ष्य ईश्वर साक्षी, ये चारि पाद ब्रह्मके हैं।
- (२) विश्व, तैजस, प्राज्ञ औ त्वंपदेका लक्ष्य जीवसाक्षी ! ये चारिपाद आत्माके हैं।

अमर कहिये है तैसें वह नाम बी सत्य (नित्स) कहियेहै।

| १२८ | इहां पादशब्द जो है सो धान्यके . पादकी न्यांई विभागरूप अर्थका वोधक है । गौके पादकी न्यांई अवयव (अंग) रूप अर्थका वोधक नहीं । जीवसाक्षीक्ंही तुरीय कहेंहैं।

- कहियेहैं।
- विरादकी औं विश्वकी उपाधि स्थूल हैं। मुख किहेंगेहें । तिनके समुदायका याते विराद्रूपही विध है। विराद्रते न्यारा विप्रटी है। नहीं।

विराद्रूप विधके सात अंग हैं:-

- · (१) स्वर्गलोक मुर्घा है।
  - (२) सूर्य नेच हैं।
  - (३) वायु प्राण है।
  - (४) आकाश घड है।
  - (५) समुद्रादिस्प जल मृत्रस्थान है।
  - (६) पृथ्वी पाट है।
  - (७) जा अग्रिम होम करिय सो अग्रि मुख है। ये सातअंग विश्वके कहेंहैं।

मांद्वयमं यद्यपि स्वर्गलोकादिक विश्वके अंग वर्ने नहीं तथापि विराद्के अंग हैं।! ता विराद्सं विश्वका अभेद है। यातें विश्वके अंग कहें हैं ॥

तैसें विराट्विश्वके उन्नीस मुख हैं:--पंच-प्राण, पंचकर्मइंद्रिय, पंचज्ञानइंद्रिय, औ चारि अंतःकरण, ये उन्तीस मुखकी न्यांई भोगके साधन हैं। यातें मुख कहियेहें।

इन उनीसतं स्यूलशृद्यादिकनकं वाष्यप्रति-करिके जाग्रत्अवस्थाविषे भोगेंहे। याते विराद-रूप विश्व स्थूलका भोक्ता औ याँह्य-वृत्ति कहियहै, औं जाग्रत्अवस्थावाला कहियेहैं।

॥ २८६॥ ॥ चतुर्देशत्रिपुटी ॥ प्राणादिक उन्नीस जो भोगके साधन हैं तिनविर्षे शोत्रादिक इंद्रिय ओं अंतःकरणचारि

ं ये चतुर्दश अपने अपने विषय औं अपने (१) समप्टिस्यूलप्रपंचसहित चेतन विराद् अपने देवताकी सहाय चाहेहें । देवताविषयकी <sup>.</sup> सहायविना केवल इन्तें भोग होवें नहीं । यातें (२) व्यष्टिस्यूलअभिमानी विभ्व कहियेहैं। पंचप्राण औ चतुर्देशत्रिपुटी विराद्रूप विश्वके

सो त्रिपुटी इसरीतिसं कहीहै:--

- (१) [१] श्रोत्रइंद्रिय अध्यातम है । औ-[२] ताका विषय शब्द अधिभृत है। [३] दिशाका अभिमानी देवता अधि-देव है।
- (क) या प्रकरणमं क्रियाशक्तिवाले औ ज्ञानशक्तिवाले इंद्रिय औं अंतःकरण अध्यातम कहियहैं।
- (ख) तिनके विषय अधिभृत कहियेहैं। औ
- (ग) तिनके सहायक देवता अधिदैव कहियेहें।
- (२) [१] त्वचाइंद्रिय अध्यात्म हैं। [२] ताका विषय स्पर्श अधिभृत है। [३] वायुतत्त्वका अभिमानी देवता अधिदेव है ।
- (३) [१] नेत्रइंद्रिय अध्यात्म है ।
  - [२] रूप अधिमृत है।
  - [३] सूर्य अधिदैव है।
- (४) [१] रसनाइंद्रिय अध्यात्म है ।
  - [२] रस अधिभृत है।
  - [२] वरुण अधिदैव है।
- (५) [१] घ्राणइंद्रिय अध्यात्म है ।
  - [२] गंध अधिभृत है।
- [२] अधिनीकुमार अधिदेव है।। औ वार्त्तिककार सुरेश्वराचार्यनै पृथिवीका अभि-मानी देवता घाणका अधिदेव कहाहै। सो वी

॥ ३२९ ॥ वहिःप्रज्ञ।

बनैहै । काहेतें १ पृथिवीसें घ्राणकी उत्पत्ति है । यातें पृथिवी अधिदेव कह्याहै औ सूर्यकी वडवा-की नासिकातें अश्विनीक्तमारकी उत्पत्ति कहीहै। यातें नासिकाका अधिदेव कहूं अश्विनी-क्रमारही कहेंहें।

- (६) [१] वाक्इंद्रिय अध्यातम है।
  [२] वैंक्तव्य अधिभूत है।
  [२] अग्निदेवता अधिदैव है।
- (७) [१] हस्तइंद्रिय अध्यात्म है। [२] पदार्थका ग्रहण अधिभूत है। [३] इंद्र अधिदैव है॥
- (८) [१] पादइंद्रिय अध्यात्म है। [२] गमन अधिमृत है। [३] विष्णु अधिदैव है॥
- (९) [१] गुदाइंद्रिय अध्यात्म है। [२] मलका त्याग अधिभूत है। [३] यम अधिदैव है॥
- (१०) [१] उपस्थइंद्रिय अध्यातम है। [२] ग्रीम्यधर्मके सुखकी उत्पत्ति अधि-भूत है।

[३] प्रजापति अधिदैव है ॥

(११) [१] मन अध्यातम है।

[२] मननका विषय अधिभूत है।

[३] चंद्रमा अधिदैव है ॥

(१२) [१] बुद्धि अध्यात्म है।

[२] बोद्धन्य अधिमूत है।

[३] वृहस्पति अधिदेव है।।

॥ ३३०॥ वचनित्रयाका विषय पदार्थ वक्तव्य किर्यहे । सो वचनित्रयाहारा वाक्इंद्रियका अधि-भूत है । ऐसें सर्वइंद्रियनके आपआपकी क्रियाहारा जो विषयरूप अधिभूत हैं, वे जानी लेने ॥ कहूं वचनादिक्रियाकूं अधिभूत कहीहै सो स्थूल्टिए-वाले जनोंके ज्ञानअर्थ है । श्रुतिअर्थक् विचारसें कहा नहीं ॥ ज्ञानका विषय बोद्धव्य कहियेहै।।

(१३) [१] अहंकार अध्यातम है।

[२] अहंकारका विषय अधिमृत है ॥

[३] रुद्र अधिदैव है ॥

(१४) [१] चित्त अध्यातम है।

[२] चिंतनका विषय अधिमत है।

[२] क्षेत्रज्ञ जो सैंक्षि सो अधिदैव है।। ये चर्तुदशत्रिपुटी औ पंचप्राण ये उन्नीस विराद्रूप विश्वके मुख हैं॥

॥ २८७ ॥ विश्व विराट् औ अकारकाअभेदचिंतन ॥

१ जैसें विराद्तें विश्वका अमेद है तैसें ओंकारकी प्रथममात्रा जो आकार ताका वी विरादरूप विश्वतें अमेद है। काहेतें ?

(१) ब्रह्मके चारिपादनमें प्रथमपाद विराद् है। औ—

(२) आत्माके चारिपादनमें प्रथम विश्व है।

(३) तैसें ओंकारकी चारिमात्रारूप पादन-में प्रथमपाद अकार है।

यातें प्रथमता तीन्में समानधर्म होनैतें विश्व-विराद-अकारका अमेदचितन करे । जो सातअंग उन्नीसमुख विश्वके कहे।

॥ २८८॥ विश्व औ तैजसकी विलक्षणता ॥

सोई सातअंग औ उनीसमुख तैजसके वी जाननैक् योग्य हैं।। परंतु इतना भेद हैः—

॥ ३३१ ॥ मैथुनिक्रयारूप पशुधर्मके ॥

॥ ३३२ ॥ साक्षीचेतन, जातें चित्तका आश्रय होनैकरि चित्तके तांई अनुप्रह करेंहै यातें ताका अधिदेव कहियेहै। याहीतें किसी आचार्यनें चिंतन-रूप स्मृतिज्ञान साक्षीके आश्रित कहाहै। कहूं चित्तका अधिदेव नारायण (वासुदेव) कहाहै॥

- इश्वराचिन हैं। जा-
- (२) नेजनके जो इंडिय-देवना-विषयरूप शिप्टी भी मुघादिलंग सा मनो-सम्बंहि ।

#### र्वजनका भौग सुध्य है।

- (१) यद्यपि भोग नाम सुख अथवा दःवकेद्यानका है नाकेषिर्य स्पृष्टना औ मुक्त्मना कहना वर्न नहीं। तथापि बाध जो सन्दादिक विषय हैं विनके संबंध-में जो सुख अथवा दुःगका साधा-स्कार में। स्थल करियेंहें । औं---
- (२) मानय जो शब्दादिक विनक्ते संबंधीती को भीग होने सो सहस्म फहियेह ॥ निर्नेकी एकता नितन करें ॥ इसी कारपर्न--
  - (१) विय वी स्पृत्या भोक्ता श्वविर्षि कवा है। औ-
  - (२) नेजस स्थमका भोका क्याई कार्दनं ?
  - (१) वजनके भीरम जो अन्दादिक हैं मी वी मानम हैं । यांने सक्षम हैं । औं -
  - (२) तिनकी अपेक्षाकरिक विश्वक भोग्य चाराञ्चादिक हैं सो रपूल हैं ॥ ऑ् -

विश्व बहिरप्रश है। विजय अंतरप्रश है। कार्रेनें १ जो विश्वकी अंतःकरणकी गुनिहरू प्रशा है ुसो पाहिर जार्वह औं तैजसकी नहीं जावें ।।

॥ २८५ ॥ तेजस हिरण्यगर्भ आ उकार-का अभेद्चितन ॥

२ जैसें विश्वका आँ विरादका अभेद हैं ॥ ६३३ ॥ जैसे पिए (अनवा पूर्ण) । जलसे पिडके बचि हुये एकरूप होवेह की वर्षाके छनत बिंदु तडाग (त**छा**न) विषे एकरूप होबेर्ह । तेसी जामत्त्वनके ज्ञान, सुप्रतिविधे एकणविद्यास्त्य।

(१) विश्वके जो अंग औं मुख्र हैं मोनी नैसी नज़मके वी हिम्म्पर्गम्य जान । काहेंने ? मुस्यउपाधि नेजसकी है औं मृक्ष्मही हिरण्य-गर्भकी है। याने दोनंबाकी एकता जाने ॥

वजयिष्ण्यमभेकी पुकता जानिके बेंकुतर-की हिनीयमाप्राडफार्य निनका अमेद्रचितन कर । फाउँमें है

- (१) आन्माके चान्पिदनमें **जिनीयपाद** नंजस् है।
- (२) मझके पाइनमें हिर्ण्यगर्भ इनता पाइ है ॥
- मार्गामं (३) ऑकारकी दितीयमात्रा ज्यार है ॥

द्विमीयना सीर्नुमें ममानभर्गे हैं । याति

- ॥ २५० ॥ प्राज्ञ ईशर औ मकारका अभेट् ॥ प्राज्ञके विरोपण ॥
  - ३ औ प्राप्तकुं ईश्वररूप जाने । काहेर्ने ?
- (१) प्राज्ञकी कारण उपाधि है। औं---
- (२) ईश्वरकी यी कारण उपाधि है। ईशर की प्राञ्च पादनमें वृतीय है।।
- (२) ऑकारकी चुनीयमात्रा मकार है ॥ तीयरापना नीर्नुमं समानधर्म है । यार्त र्तानंकी एकता जाने ॥ ऑ---
- (१) यह प्राप्त प्रद्यानघन है। काहेर्स र जाप्रत आं स्वामके जिन्ने ज्ञान हैं। सो सुपुष्तिविष पन किंदे एँए अवियासप् होय जावेंहें । यति प्रज्ञानयन कहियह । ऑ---
- (२) आनंदभुक्ष् वी यह प्राञ्च श्रुतिन कहाहि । फाहेतें । अविद्यासं आपृत जो आनंद है तार्क यह प्राज्ञ भौगंह । गार्त आनंदसुक् कहियेई ॥ होगेहें । तिस अवियाविष स्थित जो अधिष्ठान न्टस्यसित चेतनका प्रतिविवरूप प्राप्तजीव सो " महानघन " कहियेहै ॥

जैसें तैजस औ विश्वका मोग त्रिपुटीसें होवैहैं तैसें प्राज्ञके भोगकी वी त्रिपुटी कहियेहैं:—

(१) चेतनके प्रतिविवसहित जो अविद्याकी वृत्ति है सो अध्यात्म है।

- (२) अज्ञानसे आवृत जो स्वरूप आनंद सो अधिभृत है। औ—
- (३) ईश्वर अधिदैव है।। इसरीतिसँ—
- (१) विश्व तौ बहिरप्रज्ञ है। औ---
- (२) तैजस अंतरप्रज्ञ है । औ—
- (३) प्राज्ञ प्रज्ञानघन है li

॥ २९१ ॥ वास्तव विश्वआदिक तीन्ंकी एकता ॥ तुरीयका ईश्वरसाक्षीसें अभेद॥

४ ऐसा जो तीनूंका भेद है सो उपाधिकरिके है।

- (१) विश्वकी स्थूल स्रक्ष्म अज्ञान तीनि-उपाधि हैं । औ—
- (२) तैजसकी सूक्ष्म अज्ञान उपाधि है औ-
- (३) प्राज्ञकी एक अज्ञान उपाधि है।। इसरीतिसँ उपाधिकी न्यूनताअधिकतासँ तीन्का मेद है। परमार्थकरिके स्वरूपसें भेद नहीं।।

विश्व, तैजस, औ प्राज्ञ, इन तीन्ंविषे अनुगत चेतन है सो परमार्थसें तीन्ं उपाधिके संबंधसें रहित है। तीन्ं उपाधिका अधिष्ठान तुरीय है।

- (१) सो बहिरप्रज्ञ नहीं।औ—
- (२) अंतरप्रज्ञ नहीं औ—
- (३) प्रज्ञानधन बी नहीं।
- (४) कर्मइंद्रियका औ ज्ञानइंद्रियका विषय नहीं। औ—
- (५) बुद्धिका विषय नहीं।
- (६) किसी शब्दका विषय नहीं ॥

ऐसा जो तुरीय है ताक़्रं परमात्माका चतुर्ध-पाद ईश्वर साक्षी ग्रुद्धब्रह्मस्प जाने ॥ ॥२९२॥ दोस्वरूपवाले ॐकार औ आत्मा-का मात्रा औ पादरूपसैं अभेदिचितन्॥

- १ इसरीतिसें दोप्रकारका आत्माका स्वरूप कह्या । एक तो परमार्थरूप है औ एक अपरमार्थरूप है ॥
- (१) तीनिपाद तौ अपरमार्थरूप हैं। औ-
- (२) एकपाद तुरीय परमार्थरूप है।
- २ जैसें आत्माके दो स्वरूप हैं तैसें ओं-कारके वी दो स्वरूप हैं॥
  - (१) अकार उकार औ मकार ये तीनिमात्रा-रूप जो वर्ण हैं सो तौ अपरमार्थ-रूप हैं औ—
  - (२) तीन्ंमात्राविषे व्यापक जो अस्ति-भातित्रियरूप अधिष्ठानचेनत है सो परमार्थरूप है॥

जा ओंकारका परमार्थरूप है ताकूं श्रुति-विषे अमान्नशब्दकरिके कह्याहै। काहेतें १ ता परमार्थस्वरूपविषे मात्राविभाग है नहीं। यातें अमान्न कहियेहै।।

इसरीतिसैं दोस्वरूपवाला जो ओंकार है ताका दोस्वरूपवाले आत्मासैं अमेद जाने।।

- १ व्यष्टि औ समष्टि जो स्थूलप्रपंच तासहित विश्व औ विराट्का अकारसैं अभेद जाने ।। आत्माके जो पाद हैं । तिनविषे
- (१) विश्व आदि है औ---
- (२) ओंकारकी मात्राविषे अकार आदि है। यातें दोनुंकुं एक जाने ॥
- २ सक्ष्मप्रपंचसहित जो हिरण्यगर्भरूप तैजस है। ताकुं उकाररूप जाने।।
- (१) तैजस वी दूसरा है औ-
- (२) डकार घी दूसरा है। यातें दोनुंकुं एक जाने।।

३ कारणउपाधिसहित जो ईश्वररूप प्राज्ञ है तार्क मकाररूप जाने ॥

(१) जैसें ईश्वररूप प्राज्ञ तीसरा है।

(२) तैसैं मकार वी तीसरा है।

यातें ईश्वररूप प्राज्ञ औ मकारकं एक जानै ॥

४ तीनृंविषे अनुगत जो परमार्थरूप तुरीय है ताकूं ओंकारावर्णकी तीनिमात्राविषे अनुगत जो ओंकारका परमार्थरूप अमात्र है तासें अभिन जाने ॥

(१) जैसे विश्वादिकविषे तुरीय अनुगत है।

(२) तैसें अकारादिक तीनि मात्राविषे अमात्र अनुगत है।

यातें ओंकारके अमात्ररूपकें ओ तुरीयकें एक जाने।

इसरीतिसें आत्माके पाद ओं ओंकारकी जो मात्रा है तिनकी एकता जानिके लयचिंतन करें ॥

॥२९३ ॥ लयचिंतनका अनुवाद ॥ (एक-

एकमात्रारूप विश्वआदिककी

अन्यमात्रारूपता )

सो लयचितन कहियेहैं।-

१ विश्वरूप जो अकार है सो तैजसरूप उकारसें न्यारा नहीं किंतु उकाररूपही है। ऐसा जो चिंतन फरना सो या स्थानमें छय कहियेहै ॥ ऐसाही औरमात्राविपै वी जानि लेना ॥ और—

२ जा उकारविषे अकारका लय कियाहै। ता तैजसरूप उकारका प्राज्ञरूप जो मकार है ताकेविषे लय करे।। औ---

३ प्राज्ञरूप जो मकार है ताकूं तुरीयरूप जो ओंकारका परमार्थरूप अमात्र है ताकेविपै लीन करें। काहेतें ? स्थूलकी उत्पत्ति औ लय सुक्सविपे होवेहै । यातें-

वि. सा. २३

१ विश्वरूप जो अकार है ताका तेजस-रूप उकारमें लय वर्नेहै ॥ औ-

२ सक्ष्मकी उत्पत्ति औं लय कारणमें होवेहैं । यातें तैजसस्प जो उकार है ताका कारण प्राज्ञरूप जो मकार है ताकेविपे लय वर्नहें ॥

या स्थानविष विश्वआदिकनके ग्रहणतें समप्टि जो विराद् आदिक हैं तिनका औ अपनी अपनी जो त्रिपुटी हैं, तिन सर्वका ग्रहण जानना ॥

३ जा प्राज्ञरूप मकारविषे उकार लय कियाई ता मकारकूं तुरीयरूप जो ओंकारका परमार्थरूप अमात्र है, ताकेविंप लीन करें। काहेतें १ ओंकारके परमार्थस्वरूपका तुरीयसें अभेद हैं ॥ सो तुरीय ब्रह्मरूप है औं शुद्धविपे ईश्वर प्राज्ञ दोनूं कल्पित हैं ।। जो जाकेविपै कल्पित होवेहें सो ताका स्वरूप होवेहें। यातें ईश्वरसहित प्राज्ञरूप मकारका लय वनेहै ॥

इसरीतिसें जो ओंकारके परमार्थस्वरूप अमात्रविषे सर्वका लय कियाहै "सो मैं हं" ऐसा एकाग्रचित्त होयके चिंतन करें ॥

स्थावरजंगमरूप, असंग, अद्वय, असंसारी, नित्यमुक्तः, निर्भय औ **ब**ह्यरूप जो ओंकारका परमार्थस्वरूप ''सो मैं हूं" चिंतन करनेसें ज्ञान उदय होवेंहै। यातें ज्ञान-द्वारा मुक्तिरूप फलका देनैवाला यह ओंकारका निर्गुणउपासन है सो सर्वसैं उत्तम है ॥

॥ २९४ ॥ ॐकारचिंतनमैं परमहंसका अधिकार ॥

जो पूर्वरीतिसैं ओंकारके स्वरूपक् जानेहै सो मुनि है। जो नहीं जाने है सो मुनि नहीं। काहेतें मुनि नाम मनन करनैवालेका है। यह ओंकारका चिंतन मननरूप है। जाके ओंकार-का चिंतनरूप मनन नहीं सो म्रनि नहीं ॥

यह मांइक्यउपनिषद्की रीतिसें संक्षेपतें ओंकारका चिंतन कहाहै।। और वी नृसिंह-तापिनी आदिक उपनिषद्नमें याका प्रकार है।। यह ओंकारका चिंतन परमहंसोंका गोप्यधन है।। बहिर्मुखपुरुषका याविषे अधिकार नहीं। अत्यंतअंतर्मुखका अधिकार है। गृहस्थका यामें अधिकार नहीं। धनपुत्रस्नीसंगादिकरहित परमहंसका अधिकार है।।

॥ २९५ ॥ ॐकारके ध्यानवालेकूं फल ॥ २९५--२९६ ॥

१ पूर्वप्रकारतें ओंकारका ब्रह्मरूपतें ध्यान कियेतें ज्ञानद्वारा मोक्ष होवेहै ।

२ परंतु जा पुरुपकी इसलोकके भोगनमें अथवा ब्रह्मलोकके भोगनमें कामना होते, तीव-वैराग्य नहीं होवे औ हठसें कामनाक् रोकिके धनपुत्रादिकनक् त्यागिके परमहंसगुरुके उपदेश-तें ओंकाररूप ब्रह्मका ध्यान करें ताक् भोगकी कामना ज्ञानमें प्रतिवंध है। यातें ज्ञान नहीं होवेहै। किंतु ध्यान करतेही शरीरत्यागतें अनंतर अन्यश्रिरकी प्राप्ति होवे॥

(१) जो इसलोककी भोगनकी कामना रोकिके ध्यानमें लगा होवे तो इसलोकमें अत्यंतिवभूतिवाले पिनत्रसत्संगीकुलमें जन्म होवेहें ॥ तहां पूर्वकामनाकेविषे सारे भोग प्राप्त होवेहें औ -पूर्वजन्मके ध्यानके संस्कारनतें फेरि विचारमें अथवा ध्यानमें प्रवृत्ति होवेहें तातें ज्ञान होयके मोक्ष होवेहें ॥ औ-

॥ २९६॥ (२) ब्रह्मलोकके भोगनकी कामना रोकिके ओंकारक्ष ब्रह्मके ध्यानमें

 | ३३४ | यह मार्गका क्रम यज्ज्वेंदकी ईशा-वास्यउप्निषद्के अंतर्विषे औ छांदोग्यविषे लिख्याहै | ।

॥ ३३५॥ मरणसमय स्थूलशरीरसैं लिंग- कियाशक्तिशले प्राणक् स्वरूपतैं अचेतन होनैकरि शरीरके वियोगनें चेतनाके सभावकरि उपासकके हच्छाके अभावतैं तिसकरि तिनका गमन संमधै नहीं ॥

लग्या होवे तो शरीर त्यागिके ब्रह्मलोकक्ं जावेहैं ।। तहां मनुष्यनक्ं पितरनकं देवनकं दुर्लभ जो स्वतंत्रता है ताके आनंदकं भोगेहैं ॥ जितनी हिरण्यगर्भकी विभूति है, सो सारी सत्यसंकल्पादिक विभूति इसकं प्राप्त होवेहें ॥

॥ २९७ ॥ ब्रह्मलोकके मार्गका क्रम ॥

जा मार्गतें ब्रह्मलोकक्कं जावेहै सो मैंग्निंका कम यह है: - जो पुरुष ब्रह्मकी उपासनामें तत्पर है ताके मरणसमय इंद्रियअंतः करण यद्यपि सारे मूर्छित हैं। कहीं जानेमें समर्थ नहीं औ यमके दूत ताके समीप आवें नहीं जो ताके लिंगशरीरक्कं ले जावें। परंतु-

- १ अग्निका अभिमानी देवता तार्ह् मरणसमय शरीरसैं निकासिके अपने लोककूं ले जावेहैं ॥
- २ ता अग्निलोकतैं दिनका अभिमानी देवता ले जावेहैं॥
- ३ तिसतें शुक्कपक्षका अभिमानी देवता अपने लोकक्कं ले जावेहै ।
- ४ तिसतें आगे उत्तरायण जो पट्नास् है-तिनका अभिमानी देवता हे जावेहैं।
- ५ तिसतैं आगे संवत्सरका अभिमानी देवता ले जावैहै।
- ६ तिसतें आगे देवलोकका अभिमानी देवता ले जावैहै।
- तिसतैं आगे वायुका अभिमानी
   देवता ले जावेहै ।
- ८ तिसतैं आगे सूर्यदेवता हे जावैहै ।
- ९ तिसतें आगे चंद्रदेवता ले जावेहै।

इंद्रिय भी अंतःकरण अन्यप्राणिनकी न्यांई मूर्छित होवेहैं भी यातें स्वतः कहीं जानेमें समर्थ नहीं भी कियाशक्तिवाले प्राणक्ं स्वरूपतें अचेतन होनेकरि इच्छाके अभावतें तिसकारि तिनका गमन संमवे नहीं ॥

- १० तिसतें आगे त्रिजलीका अभिमानी देवता अपने लोकमें लेजावेहैं।
- ११ तहां विजलीके लोकमें तिस उपासकके सामने हिरण्यगर्भकी आज्ञातें दिव्यपुरुष हिरण्यगर्भलोकवाही हिरण्यगर्भसमान- रूप ताके लेनेक् आवहै। सो पुरुष विजलीके लोकतें वरुणलोकक्ं ले जावेहै। विजलीका अभिमानी देवता साथि आवहैं।।
- १२ वरुणलोकतें इंद्रलोकक्ं ले जावेहै औ वरुणदेवता वी इंद्रलोकतोडी हिरण्य-गर्मलोकवासी पुरुप औ उपासकके साथि रहेहें ।
- १३ तिसतें आगे इंद्रदेवता प्रजापतिके लोकतोडी दोनुंके साथि रहेहैं।
- १४ तिसतं आगे प्रजापति तिन दोन्के साथ ब्रह्मलोक ले जानेविप समर्थ नहीं। यातं ब्रह्मलोकमें ता दिन्यपुरुपके साथि सो उपासक प्राप्त होवेहैं॥

व्रह्मलोकका अधिपति हिरण्यगर्भ है।
स्क्ष्मसमष्टिका अभिमानी चेतन हिरण्यगर्भ कहियेहै। ताहीकूं कार्यव्रह्म कहेहैं।।
कार्यव्रह्मके निवासस्थानकूं व्रह्मलोक
कहेहैं।।

 ११ २९८ ॥ सायुज्यमोक्षका वर्णन ॥
 यद्यपि पूर्वरीतिसें ओंकारकी उपासना ग्रुद्धव्रह्मरूपकरिके कहींहै । ग्रुद्धव्रह्मके उपास-

- ॥ ३३६ ॥
- १ राजाके प्रजाकी न्यांई ईश्वरके छोकविपै वासंका नाम सालोक्यमुक्ति है।
- २ तिसतें श्रेष्ठ राजाके किंकरकी न्यांई ईश्वरके समीप वास करनैका नाम सामीप्यमुक्तिं है
- ३ तिसतें श्रेष्ठ राजाके अनुजकी न्याई ईश्वरके समानरूपकी प्राप्तिका नाम सारूप्यमुक्ति है।

कक् शुद्धत्रसकी प्राप्ति चाहिये तथापि शुद्धत्रसकी प्राप्ति ज्ञानतेंही होवेहै था कामना-रूप प्रतिवंधतें जाक् ज्ञान हुया नहीं ताक्रं कार्यत्रसकी प्राप्तिरूप सायुज्यरूप मोक्ष होवेहै ॥

- १ ब्रह्मलोकमं प्राप्त जो उपासक है ताकूं हिरण्यगर्भके समान विभूति प्राप्त होवहै ।
- २ सत्यसंकलप होवेहै ॥
- २ जैसें शरीरकी इच्छा करें तैसाई उसका शरीर होवेहें ॥
- ४ जिन मोगनकी वांछा करे सो सारे भोग संकल्पतेंही प्राप्त होवेंहें ॥
- ५ जो एकसमय हजारशरीरनसें जुदेजुदे भोगनकी इच्छा करे तौ ताही समय हजारशरीर आ उनके भोगनकी जुदी जुदी सामग्री उपजेंहै ॥ औ—

बहुत क्या कहें ? जो कछ संकल्प करें सोई सिद्ध होवेहें। परंतु जगत्की उत्पत्तिपालन-संहार छोडिके औरसारी विभूति ईश्वरके समान होवेहें। याहीकुं साैंग्युज्यमोक्ष कहेहें॥

ऐसै हिरण्यगर्भके समान हुवा बहुतकाल संकल्पसिद्ध दिन्यपदार्थनक्तं भोगिके प्रलय-कालमें जब हिरण्यगर्भके लोकका नाश होवे। तब ज्ञान होयके उपासकक्तं विदेहमोक्षकी प्राप्ति होवेहै।

॥ २९९ ॥ ॐकारके अहंग्रहध्यानतें ब्रह्मलोककी प्राप्तिका नियम ॥ जैसें ॐकाररूप ब्रह्मकी उपासना करनै-

४ तिसतें श्रेष्ठ राजाके ज्येष्ठपुत्रकी न्याई ईश्वरके समान सत्यसंकल्पादि ऐश्वर्य (विभूति) की प्राप्तिका नाम सार्धिमुक्ति है।

इसरीतिसें शास्त्रविषे फल्रूप चारिप्रकारकी मुक्ति कहीहै। तिनमें अंत्यकी सार्धिमुक्ति श्रेष्ट है। तिस सार्थिमुक्तिकुंही सायुज्यमोक्ष वी कहेहैं॥ वाला ब्रह्मलोककी प्राप्तिद्वारा मोक्षक्तं प्राप्त होवेहै।
तैसें और वी उपनिषद्नमें ब्रह्मकी उपासना
कहीहै तिनतें यही फल होवेहै। परंतु अहंब्रह्मलपासनाविना औरउपासनातें ब्रह्मलोककी
प्राप्ति होवे नहीं । यह वार्ता स्वकारने औ
भाष्यकारने चतुर्थअध्यायमें प्रतिपादन करीहै।।

- १ जैसें नर्मदेश्वरका शिवरूपतें औ शालि-ग्रामका विष्णुरूपतें ध्यान कहाहै सो प्रतीकध्यान है। अहंग्रह नहीं। औ—
- २ मनका ब्रह्मरूपतें औआदित्यका ब्रह्मरूपतें ध्यान कह्याहै सो वी प्रतीकध्यान है। अहंग्रह नहीं।

तिनतें ब्रह्मलोककी प्राप्ति होवे नहीं ॥
सगुण अथवा निर्भुणव्रह्मक् अपनैतें अभेदकरिके चिंतन करे ताई अहं ब्रहण्यान कहें हैं,
ताहीतें ब्रह्मलोककी प्राप्ति होवेहे ।

॥ ३००॥ उत्तरायणमार्गसें ब्रह्मलोकमें गयेकूं फेरी संसारकी अप्राप्ति औ ज्ञानद्वारा मोक्षकी प्राप्ति ।

पूर्व कह्या जो मार्ग है ताक उत्तरायणमार्ग कहेंहैं औ देवमार्ग वी कहेंहैं।

ता देवमार्गतैं ब्रह्मलोकक् जो उपासक जावैहै तिनक् फेरी संसार नहीं होता । किंतु ज्ञान होयके विदेहमुक्तिकं प्राप्त होवैहै ।

तहां ज्ञानके साधन जो गुरुउपदेशादिंक हैं तिनकी वी अपेक्षा नहीं। किंतु ब्रह्मलोकमें गुरुउपदेशादिक साधनविनाही ज्ञान होवेहैं। काहेतें १ ब्रह्मलोकमें तमोगुणरजोगुणका तो लेश वी नहीं। केवल सत्वगुणप्रधान वह लोक है।

- १ तमोगुण नहीं यातें, जडता-आठस्यादिक नहीं।
- २ रजोगुण नहीं, यातैं कामकोधादिरूप रजोगुणका कार्य विक्षेप नहीं।

- २ केवलसत्वगुण है, यातें सत्वगुणका कार्य ज्ञानरूप प्रकाश ता लोकमें प्रधान है।
- ॥ ३०१ ॥ हिरण्यगर्भवासीकूं असंग निर्विकार ब्रह्मरूप आत्माका भान होवेहै, तामैं कारण ।

ं ओंकारकी ब्रह्मरूपतें जो पूर्व उपासना करीहै तव ओंकारकी मात्राका अर्थ इसरीति-सैं चिंतन कियाहै:—

- १ ''स्थूलउंपाधिसहित विराट्विश्वचेतन अकारका बाच्य है।।
- २ सूक्ष्मउपाधिसहित चेतन हिरण्यगर्भतैजस उकारका वाच्य है।
- २ कारणउपाधिसहित चेतन ईश्वरप्राज्ञ मकारका वाच्य है।।"

ऐसा अर्थ जो पूर्व चिंतन कियाहै ताकी ब्रह्मलोकमें स्मृति होनेहैं औ सत्वगुणव्रभावतें ऐसा विवेचन होनेहैं:-

- १ स्थूलउपाधिकरिके चेतनमें चिराद्पना औ विश्वपना प्रतीत होतेहै।।
- (१) स्यूलसमिष्टकी दृष्टितं विराद्पना है ॥ औ—
- (२) स्थूलव्यप्टिकी दृष्टितं विश्वपना है औ समष्टिव्यप्टिस्थूलकी दृष्टिविना विराद्भाव औ विश्वमाव प्रतीत होवै नहीं। किंतु चेतन-मात्रही प्रतीत होवैहें।
  - २ तैसें सूक्ष्मउपाधिसहित हिरण्यगर्भ-तैजसचेतन उकारका वाच्य है ॥ तहां-
  - (१) समप्रिस्क्षमउपाधिकी दृष्टितें चेतनमें हिरण्यगर्भता प्रतीत होवेहें । औ-
    - (२) व्यष्टिसूक्ष्मउपाधिकी दृष्टितें तैजसता प्रतीत होवैहै ॥

सक्ष्मउपाधिकी दृष्टिविना हिरण्यगर्भता औ। तैजसता प्रतीत होचे नहीं ॥

- २ तैसें मकारका वाच्य ईश्वर प्राज्ञ है॥ तहां---
- (१) समध्यज्ञानउपाधिकी दृष्टितं चेतनमें इश्वरता प्रतीत होवे है। ओ—
- (२) च्यप्टिअज्ञानउपाधिकी दृष्टितं चेतनमें प्राज्ञता प्रतीत होचेहैं।

अज्ञानउपाधिकी दृष्टिचिना ईश्वरता औ प्राज्ञता प्रतीत होचे नहीं ।

जो वस्तु जाकेविंप अन्यकी दृष्टितं प्रतीत होवें सो ताकेविंप परमार्थसं होवे नहीं । जो जाका रूप अन्यकी दृष्टिविना प्रतीत होवें सो ताका परमार्थरूप होवेहें । जैसें एकपुरुपमं पिताकी दृष्टितं पुत्रता औ दादाकी दृष्टितं पौत्रतादिक रूप भान होवेहें सो परमार्थसं नहीं। पुरुपका पिंडही परमार्थ हे । तैसें स्थूलमृक्ष्म-कारणउपाधिकी दृष्टितंं जो विराद्विधादिक रूप भान होवेहें सो मिथ्याहें । चेतनमात्रही सत्य है ॥

सो चेतन सर्वभेदरहित है। काहेतें ?

- १ विराद् औ विश्वका जो भेद हैं सो उपाधि तौ दोनूंकी यद्यपि स्थूल हैं तथापि समप्टिउपाधि विराद्की औ व्यप्टिउपाधि विश्वकी। सो समप्टिव्यप्टि-उपाधितैं तिनका भेद हैं, यातैं स्वरूपतैं भेद नहीं।
- २ तैसें तैजसका हिरण्यगर्भतें भेद बी समप्रिन्यप्रिजपाधितं है । स्वरूपतें नहीं।
- ३ तैसें ईश्वरतें प्राज्ञका भेद वी समिध-व्यष्टिउपाधिके भेदतें है । स्वरूपतें नहीं ।

- १ ऐसं प्राज्ञका ईश्वरते अभेद है। औं-
- २ तेजसका हिरण्यगर्भतें अभेद हैं।
- ३ तथा विश्वका विराद्तें अभेद है।

या प्रकारतें स्थूलजपाधिवालेका स्क्ष्मजपा-धिवालेतें वा कारणजपाधिवालेतें भेद नहीं। काहेतें १ स्थूलस्क्ष्मकारणजपाधिकी दृष्टि त्यागेतें चेतनस्वरूपमं किसीप्रकारका भेद प्रतीत होवे नहीं।। ऑ—

अनात्मारं वी चेतनका भेद नहीं। काहेतें ? अनात्मदेहादिक अविद्याकालमें प्रतीत होवेहें। परमार्थसं नहीं। तिनका वी चेतनसं भेद वनै नहीं।

ऐसें सर्वभेदरिहत, असंग, निर्विकार, नित्यमुक्त, ब्रह्मरूप आत्मा ओंकारका रुक्ष्य स्वयंत्रकाशरूप तिस उपासकक्तं भान होवहें । तातें हिरण्यगर्भलोकवासीक्तं संसार होवें नहीं ।

॥ २०२ ॥ ॐ औ महावाक्यके अर्थकी एकता ॥

यटापि महावांक्यके विवेकविना ज्ञान होवै नहीं, तथापि ओंकारका विवेकही महावाक्यका विवेक हैं।

- १(१) स्थूलउपाधिसहित चेतन अकारका वाच्य है।
- (२) स्थूलउपाधिकं त्यागिके चेतनमात्र अकारका लक्ष्य ।
- २(१) तैसैं सूक्ष्मउपाधिसहित चेतन उका-रका वाच्य है।
  - (२) सक्ष्मउपाधिक्ं त्यागिके चेतनमात्र उकारका रुक्ष्य है।
- ३(१) कारणउपाधिसहित चेतन मकारका वाच्य है।

(२) कारणउपाधिक्तं त्यागिके चेतनमात्र मकारका लक्ष्य है।

इसरीतिसैं---

१ उपाधिसहित विश्वादिक अकारादि-मात्राका वाच्य है औ—

२ उपाधिरहित चेतन सर्वमात्रके छक्ष्य हैं।।

१ तैसें नामरूप सकलउपाधिसहित चेतन ॐकारवर्णका वाच्य है। औ—

२ नामरूपसकलउपाधिरहित चेतनॐकार-वर्णका लक्ष्य है।

ऐसें ॐकारका औं महावाक्यनका अर्थ एकही है। यातें ओंकारके विवेकतें अद्वेतज्ञान होवेंहै।।

॥ ३३८॥ इहां यह अभिप्राय है:— जो जिज्ञासुकी वेदांतके श्रवणमननरूप विचारविषे प्रवृत्ति भईहै ताक्ं विचार छोडिके अन्यसाधन कर्त्तव्य नहीं।

- १ जो कदाचित् सो विचारशील पुरुष विचारकूं छोडिके अन्यसाधनविषे प्रवृत्त होवैगा तौ आरुढपतित होवैगा ।
- २ किंचा ताकूं "करं छेढि न्याय" (छड्ड गमायके हाथ चाटनैका दृष्टांत) प्राप्त होवैगा। यातैं सो विचारशील पुरुष दृढवोधपर्यंत विचार करें.। भा-
  - १ जाकी विचारित्रेषै प्रवृत्ति होवे नहीं ताक् निर्गुणउपासना कर्तव्य है । औ----
  - २ जाका निर्गुणउपासनामें अधिकार नहीं ताकू "उपवासतें भिक्षा श्रेष्ठ है" इस न्याय-करि सगुणउपासनादिकप कर्तव्य कहेहै॥ ॥ ३३९॥
  - १ मायाविशिष्टचेतनरूप कारणब्रह्म सगुणईश ॥ २ किंचा ताके उपलक्षण जे हिरण्यगर्भ, कर॥

ऐसैं आचार्यके मुखतें श्रवणकरिके अदृष्टि नाम जो मध्यमशिष्य सो उपासनामें प्रवृत्त होयके ज्ञानद्वारा परमपुरुपार्थमोक्षकुं प्राप्त हुवा ॥ १६८॥

॥३०३॥ निर्गुणउपासनाके अनिधकारीकूं कर्तव्य ।

निर्गुणउपासनामें जाका अधिकार नहीं, ताक्तंं कर्त्तंच्य कहेंहैं:—

## ॥ सवैयाछंद ॥

जो यह निर्गुनध्यान न व्हे तौ, सैरोुनईस करि मनको धैाँम ।

वैश्वानर, हरि, हर, गौरी, गणेश, सूर्य, अरु तिनके अवताररूप कार्यब्रह्म संगुणईश कहियहै।

३ किंवा तिनकी प्रतिमादिरूप प्रतिनिधि (तिंनके ठिकाने स्थापित ) सो इहां सगुणईश कहियहै ।

उक्त उपास्यनमें पूर्वपूर्व श्रेष्ठ है ।

यद्यपि आगे सप्तमतरंगडक रीतिकारे माया-विशिष्ट चेतनरूप कारणब्रह्मही र्शापदका मुख्यअर्थ है औ सोई उपास्य है तथापि ''मायाकूं प्रकृति (सारे जगत्की उपादान) जाने । औ ब्रह्मकूं महे-श्वर जाने'' इस श्रुतिकारि मायाविशिष्टचेतनतें भिन्न वस्तुके अभावतें श्रीविद्यारण्यस्वामीने सर्वमतसें अविरुद्ध ईश्वरका चित्रदीपविषे निरूपण कियाहै। ताके अनुसार हिरण्यगर्भादिक सर्वउपास्यवस्तु बी र्श्य कहियेहै । तामें—

।। २४० ॥ मनको धाम कहिये स्थानक (निवास) कर् ॥ सगुनउपासनहू निहं व्है तौ, किर निष्किंगिकर्म भिज राम ॥ जो निष्कामकर्महू नहीं व्है, तौ करिये सुभकर्म सकाम । जो सकामकर्महू नहीं होवै, तौ सैठ वारवार मिर जाम ॥ १६९॥ ॥ दोहा ॥ ओंकारको अर्थ लिख,

॥ ३४१ ॥ फलकी कामनासें रहित स्ववर्णाश्रमके कर्मकूं ईश्वरार्पणबुद्धिसें कर भौ तिसके साथि नाम-कीर्तनादिकरिके रामकूं भज ।

अथवा निष्कामकर्मकरिके राम भनि कहिये सो कर्म रामकूं अर्पण कर । फलकी कामनासैं रहित

भयो कृतार्थ अदृष्टि ॥ पढे ज याहि तरंग तिहि, दादू करहु सुदृष्टि ॥ १७० ॥ इति श्रीविचारसागरे गुरुवेदादिन्याव-हारिकप्रतिपादन मध्यमाधिकारी-साधनवर्णनं नाम पंचमस्तरंगः

समाप्तः॥ ५॥

होयके रामके अर्थ किया जो पुण्यकर्म सो बी रामकी प्रसन्नताका हेतु होनैतें रामकाही भजन है। \* इहां ''सठ'' कहिये हे दुष्ट! औ 'मरि जाम' कहिये मरिके जन्मकूं पाव।।



# ॥ श्रीविचारसागर ॥

॥ षष्ठस्तरंगः ॥ ६ ॥

## ॥ अथ श्रीगुरुवेदादिसाधनमिथ्यावर्णनम् ॥

॥ ३०४॥ ॥ उपोद्धात ॥
॥ दोहा ॥
चेतन भिन्न अनात्म सब,
मिथ्या स्वप्तसमान ॥
यूं सुनि बोल्यो तीसरो,
तर्कदृष्टि मतिमान ॥ १॥

टीकाः---

१ चतुर्थतरंगमें उत्तम अधिकारीकूं उपदेशका प्रकार कहा।

२ पंचमतरंगमें मध्यमअधिकारीकूं कहा।

३ या तरंगमें किनछअधिकारीक्ं उपदेशका प्रकार कहैहैं:—

जाक् शंका बहुत उपजै ताकी यद्यपि बुद्धि तीत्र होवैहै । तथापि वह कनिष्ठ-अधिकारी है।

यह तरंग युक्तिअधान है, यातें सुनै-अर्थमें जाकूं कुतर्क उपजे ताकूं इस तरंगका उपयोग है। कुतर्कदृषितबुद्धि कनिष्ठअधिकारी होवै-है। ताकूं उपदेशका प्रकार या तरंगमें है।। पहले तरंगमें प्रणवडपासना औ जगत्की उत्पत्तिनरूपणसें पूर्व यह कहा:—''जो चेतन-

३४२ ॥ नैयायिक खप्तकूं जाप्रत्विष अनुभव
 किये पदार्थनकी स्पृतिरूप मानसविपर्यास कहेहैं ।

सैं भिन्न अज्ञान औ ताका कार्य अनात्म कहियेहैं। सो अनात्मपदार्थ सारे स्वप्नकी न्यांई मिथ्या है " इस वार्ताक्तं सुनिके दोन्-मायुंक्तं प्रश्नतें उपराम देखिके—

(तर्केद्दृष्टिका प्रश्न ।। ३०५-३०६ ॥) ॥ ३०५ ॥ प्रश्नः-- स्वप्तदृष्टांतसैं जाग्रत्-पदार्थ मिथ्या संभव नहीं ।

तर्कदृष्टि प्रश्न करेंहैं:—

पहिली जाने वस्तुकी, स्मृति स्वप्नेमें होय । जाग्रतमें अज्ञात अति ।

ताहि लखे नहिं कोय ॥ २ ॥
टीकाः पूर्व जो अत्यंतअज्ञातपदार्थ है
ताका स्वप्नमें ज्ञान होवे नहीं । किंतु
जाप्रतमें जाका अनुभवज्ञान होवे ताकी स्वप्नमें
स्मृति होवेहैं । यातें स्मृतिज्ञानके विषय जाप्रतके
पदार्थ सत्य होनेतें तिनका स्वप्नमें स्मृतिक्ष
ज्ञान वी सत्य है । यातें स्वप्नके दृष्टांतसें जाप्रतके
पदार्थनकुं मिथ्या कहना संभवे नहीं ।

तिनके मतके अनुसार शिष्य प्रश्न करेहै ॥

॥ ३०६ ॥ प्रश्नः—स्वप्त मिथ्या नहीं ॥ अन्यप्रकारतें स्वमज्ञानके विषय पदार्थनक् सत्यता प्रतिपादन करेहैं:---

॥ दोहा ॥ अथवा स्थूलहि लिंग तजि, वाहरि देखत जाय ॥ गिरि समुद्र वन वाजि गज,

सो मिथ्या किहिं भाय ॥ ३ ॥

औरप्रकारतें कहिये टीका:-अथवा स्वमका ज्ञान औ ताके विषय पदार्थ सत्य हैं, मिध्या नहीं । काहेतें १ स्वप्नअवस्थामें स्थूल-शरीरक् त्यागिके लिंगशरीर वाहरि निकसिके साचे गिरिसमुद्रादिकनकूं देखेंहै, यातें मिथ्या नहीं ॥

(अंक २०५-२०६ गत प्रश्नके उत्तर ।। ३०७-३२८।।)

॥ ३०७ ॥ जायत्के पदार्थनकी खप्तमें स्मृति नहीं ॥

॥ दोहा ॥ यह हस्ती आगै खरो,

ऐसो होवे ज्ञान ॥ स्वप्रमांहि स्मृतिरूप सो,

कैसै होय सुजान ॥ ४॥

टीकाः-

१ पूर्वकालसंबंधी पदार्थका ज्ञान स्मृति

॥ ३४३ ॥ प्रत्यक्षज्ञानकी सामग्रीसहित संस्कार-जन्यज्ञान, प्रत्यभिक्षाप्रत्यक्ष कहियेहै । जो ताकूं संस्कारसहित इंदियसंबंधतें जन्य कहें तो सो लक्षण बाद्यप्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षमें तो घटेगा । परंतु आंतरप्रत्यभिज्ञा- | निर्दोष है । बाह्यशांतर साधारण है ।

होवेहै। जैसें पूर्व देखे हस्तीकी हस्ती" ऐसी स्मृति होवेहै । औ-

२ ''यह हस्ती सन्मुख स्थित है" ज्ञान स्मृति नहीं, किंत कहियेहैं। औ---

स्वप्तमें तौ "यह हस्ती आगे स्थित है, यह पर्वत है, यह नदी है" ऐसा ज्ञान होवैहै, यातें जाप्रत्में देखें पदार्थनकी स्वप्नमें स्पृति नहीं। किंतु हस्ती आदिकनका प्रत्यक्षज्ञान होवेहै ॥ और-

जो ऐसे कहैं:-''जाग्रत्में जाने पदार्थनका-ही स्वप्नमें ज्ञान होवेहैं। अज्ञातपदार्थका ज्ञान नहीं होवे । यातें जाप्रत्पदार्थनके ज्ञानके संस्कारनतें स्वप्तके ज्ञानकी उत्पत्ति होवेहै।। संस्कारजन्य ज्ञान स्मृति कहियेहै । यातैं स्वप्नका ज्ञान स्मृतिरूप है"।

सो शंका यनै नहीं। काहेतें ? प्रत्यक्षज्ञान दोप्रकारका होवेहैं:-१ एक अभिज्ञारूप प्रत्यक्ष होवेहैं। २ दूसरा प्रत्यभिज्ञारूप प्रत्यक्ष होवेहैं।

१ केवलइंद्रियसंबंधतें जो ज्ञान होवे अभिज्ञाप्रत्यक्ष कहियेहै नेत्रके संबंधतें हस्तीका ''यह हस्ती है" ऐसा ज्ञान अभिज्ञाप्रत्यक्ष है ॥ औ-

२ पूर्वज्ञानके संस्कारन्तें औ इंद्रियसंबंधतें जो ज्ञान होवै । सो प्रेंत्यभिज्ञापत्यक्ष कहियेहैं । जैसें पूर्वदेखें हस्तीका "सो हस्ती यह है" ऐसा ज्ञान होने सो प्रत्यभिज्ञापत्यक्ष कहियेहैं॥

तहां पूर्व हस्तीके ज्ञानके संस्कार हस्तीसें नेत्रका संबंध प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षका हेत् है,

प्रत्यक्षमें ता रुक्षणकी अन्याप्ति होवैगी प्रत्मिज्ञाप्रत्यक्षका प्रथम कहा जो छक्षण सोई यातें "संस्कारजन्यज्ञान स्मृतिरूपही होवैहै" यह नियम नहीं । किंतु प्रैंट्यिमिज्ञाप्रत्यक्ष वी संस्कारजन्य होवैहै । परंतु इंद्रियसंबंधविना केवलसंस्कारजन्य ज्ञान होवै सो स्मृतिज्ञान कहियेहै ।

१ ख्रममें हस्तीआदिकनका ज्ञान केवल-संस्कारजन्य नहीं; किंतु निद्रारूप दोषजन्य है औं हस्तीआदिकनकी न्यांई स्वममें कल्पित-इंद्रिय वी हैं। यातें इंद्रियजन्य है।

यद्यपि स्वप्तके पदार्थ साक्षीभास्य हैं, इंद्रियजन्यज्ञानके विषय नहीं । तथापि अविवेकीकी दृष्टितें स्वप्तका ज्ञान इंद्रियजन्य कहियेहै ॥

इसरीतिसें स्वप्तका ज्ञान जाग्रत्के पदार्थनकी स्मृति नहीं ॥ औ—

२ निद्रासें जागिके पुरुष ऐसें कहेंहै:-''मैं स्वप्तमें हस्तीआदिकनकं देखताभया" । जो हस्तीआदिकनकी स्वप्तमें स्मृति होवे तौ जागिके ऐसा कह्या चाहिये ''मैं स्वप्तमें हस्ती-आदिकनकं स्मरण करताभया" ऐसे कोई नहीं कहता । यातें जाग्रत्के पदार्थनकी स्वप्तमें स्मृति नहीं ॥ औ—

र " जाग्रत्में जो देखे सुने पदार्थ हैं तिनकाही स्वप्तमें ज्ञान होवै" यह नियम नहीं। किंतु जाग्रत्में अज्ञातपदार्थनका वी स्वप्तमें ज्ञान होवेहै। कदाचित स्वप्नमें ऐसे विलक्षणपदार्थ प्रतीत होवेहैं, जो सारे जन्मविषे कदी देखे-सुने

होवें नहीं, यातें तिनका ज्ञान स्मृति नहीं।

४ यद्यपि "इस जन्मके पदार्थनके ज्ञानके संस्कारही स्मृतिके हेतु हैं" यह नियम नहीं किंतु अन्यजन्मके ज्ञानके संस्कारनतें वी स्मृति होवेहैं। काहेतें ? अनुक्लज्ञानतें प्रष्ट्रति होवेहैं, अनुक्लज्ञानविना प्रष्टित होवे नहीं । यातें वालककी स्तनपानमें जो प्रथमप्रष्ट्रति होवेहैं ताका हेतु वालककं वी "स्तनपान मेरे अनुक्ल हैं" ऐसा ज्ञान होवेहैं । तहां अन्यजन्मिवपें जो स्तनपानमें अनुक्लता अनुभव करीहै। ताके संस्कारनतें वालककं प्रथमअनुक्लताकी स्मृति होवेहैं । यातें जन्मांतरके ज्ञानसंस्कारनतें वी स्मृति होवेहैं । तैसें इस जन्मिवपें अज्ञात-पदार्थनकी या अन्यजन्मके ज्ञानके संस्कारनतें स्त्राविपे स्मृति संभवेहैं ॥

तथापि कोई पदार्थ स्वप्तमें ऐसे प्रतीत होवैहैं, जिनका जाग्रत्में किसी जन्मविषे ज्ञान संभवे नहीं। जैसें अपने मस्तकछेदनक्तं आप नेत्रनसें स्वप्तमें देखेहै। तहां अपना मस्तकछेदन नेत्रनसें जाग्रत्में देखे नहीं। यातें जाग्रत्पदार्थन-के ज्ञानके संस्कारनतें स्वप्तमें स्मृति नहीं।

५ ऐसें स्वप्तक्तं स्मृतिरूप खंडनमें अनेकयुक्ति ग्रंथकारोंने कहीहैं, परंतु स्वप्तक्तं स्मृति माननेमें पूर्वउक्तद्पण अतिप्रवल हैं:—जो स्मृतिज्ञानका विषय सन्मुख प्रतीत होवे नहीं औ स्वप्तके हस्तीआदिक सन्मुख प्रतीत स्वकालमें होवेहैं। यातें हस्तीआदिकनकी स्वप्नमें स्मृति नहीं।

> संस्कारमात्ररूप सामग्रीक् अनुभवनाशके अनंतर सदा विद्यमान होनैतें सदा स्मृति हुई-चाहिये । इस दोषके निवारणअर्थ स्मृतिके छक्षणमें उद्भूतपदका वी निवेश किया चाहिये ॥

इसरीतिसें ''उद्भृतसंस्कारमात्रजन्यज्ञान'' स्मृति कहैं तो है। यह स्मृतिका लक्षण निर्दोष है।

<sup>॥</sup> ३४४ ॥ इहां यह विशेष हैं:---

१ संस्कारजन्य ज्ञानक् जो स्मृति कहें तौ प्रसमिज्ञाज्ञान बी संस्कारजन्य है, तामें स्मृतिके छक्षणकी अतिन्याप्ति होवेगी। ताके निवारण-धर्ध स्मृतिके छक्षणमें मात्रपदका निवेश कियाचाहिये।

२ जो संस्कारमात्रजम्य ज्ञानकूं स्मृति कहें ती

॥३०८॥ स्वममें लिंगशरीर दाहिर जायके जाग्रत्के पदार्थीकूं देखता नहीं। "लिंगशरीर वाहरि निकसिके साचे गिरि-समुद्रादिकनकूं देखेहै" याका---

उत्तर ॥ दोहा ॥ बाहरि लिंग ज नीकसै. देह अमंगल होय ॥ प्रानसहित सुंदर लसै, यातैं लिंगहि जोय ॥ ५ ॥

टीका:--जो स्थूलशरीरतैं निकसिके लिंग-शरीर वाहरि साचे गिरिसमुद्रादिकनक् देखें तौ लिंगशरीरके निकसनैतें जैसें मरण-अवस्थामें शरीर भयंकररूप प्रतीत होवेहे, तैसें स्वप्तअवस्थाविषै वी लिंगके अभावतैं स्थल-शरीर अमंगल कहिये भयंकर हुवा चाहिये। तैसें प्राणरहित मृतकसमान हुवा चाहिये। औ स्त्रप्रअवस्थामें ऐसा होवें नहीं, किंतु स्वप्न-अवस्थामें स्थूलशरीर प्राणसहित होवैहै औ जाग्रत्की न्यांई सुंदर कहिये मंगलरूप होवैहै । यातैं स्थूलशरीरके वाहरि लिंगशरीर स्वप्नावस्थामें निकसै नहीं । औ---

जो ऐसैं [कहै:-खप्तअवस्थामें प्राण तौ जावे नहीं, किंतु अंतःकरण औ इंद्रिय बाहरि पर्वतादिकनमें जायके तिनक् देखेंहै; बाहरि नहीं जावै । यातैं स्थूलशरीर मरणअवस्थाके समान भयंकर होवे नहीं औ प्राणका बाहरि जानैका कछ प्रयोजन वी नहीं । काहेतैं ? प्राणमें ज्ञानशक्ति नहीं । किंतु क्रियाशक्ति है। यातें वाहरिके पदार्थनके ज्ञानकी जिनमें सामर्थ्य है सोई जावेहैं। ज्ञानशक्ति अंतःकरण औ ज्ञानइंद्रियनमें है। प्राणकी न्यांई कर्म-

॥ ३४५ ॥ इहां प्राण सौ इंद्रियशब्दकरिके तिनके अभिमानी देवनका ग्रहण है ॥

इंद्रियनमें वी ज्ञानशक्ति नहीं शक्ति है। यातें प्राण औ कर्मइंद्रिय शरीरमें रहेहैं । यातें मरणनिमित्ततें दाहादिकनकी रिछा होवेहै औ वाहरि अंतःकरणज्ञानइंद्रिय जावेहैं। साचे पर्वतादिकनक्तं देखिके प्राण औ कर्म-इंद्रियनके समीप आवैहै।

सो बी बनै नहीं। काहेतें १

१ स्थूलस्क्ष्मसमाजमें सर्वका स्वामी प्राण है। प्राणविना शरीरक् देखिके क्षणमात्र वी रहने नहीं देते; बाहरि लेजावैहैं, दाह करेहैं, स्पर्शतें स्नान करेहैं। यातें स्थूलशरीरका सार प्राण है, तैसें सुक्ष्मशरीरमें वी प्रधान प्राण हैं।

र्यींणइंद्रियादिक परस्पर श्रेष्टताविवादकरिके प्रजापतिके समीप जायके कह्या है भगवन् ! हमारेविपे कौन श्रेष्ठ है ?' तब प्रजापतिने कह्या। 'तुम सारे स्थुलशरीरमैं प्रवेशकरिके एकएक निकसते जानो । जिसके निकसेतें शरीर अ-मंगलरूप होइके गिरि पडे,सो तुमारेमैं श्रेष्टहैं'। प्रजापतिके वचनतें नेत्रादिक इंद्रियनतें एकएक-के अभावतें अंघादिरूप शरीरकी स्थिति देखी औ प्राणके निकसनैका उद्योग करतेंही शरीर गिरने लगा । तय सर्वने यह निश्रय किया। हमारा सर्वका स्वामी प्राण है।

इसकारणतें जितने शरीरमें प्राण रहै। उतनै रहेहैं। शरीरतैं प्राणके निकसतैंही सारे निकस जावेहैं। यातें सूक्ष्मसमाजका राजाकी न्यांई प्राणही प्रधान है । ताके निकसैविना अंतःकरणज्ञानइंद्रिय वाहरि निकसै नहीं।

२ किंवा अंतःकरण औ ज्ञानइंद्रिय भूतनके सत्वग्रणके कार्य हैं ! तिनमें ज्ञानशक्ति है । नहीं । प्राणमें कियाशक्ति है । क्रियाशक्ति **।** ताके वलतें मरणसमय लिंगशरीर इस स्थूलक्रं

त्यागिके लोकांतरकूं जावेहै औ प्राणकेही बलतें इंद्रियद्वारा अंतःकरणकी वृत्ति बाहरि घटादि-कनके समीप जावेहै औ प्राणके सहारेविना अंतःकरणादिकनका बाहरि गमन संभवे नहीं ॥ इसीकारणतें योगशास्त्रमें कह्याहै:—''प्राणनिरोधविना मनका निरोध होवे नहीं । प्रेंगिके संचारतें मनका संचार होवेहे । प्राणनिरोधतें मनका निरोध होवेहें । प्राणनिरोधतें मनका निरोध होवेहें । प्राणनिरोधतें मनका निरोध होवेहें । यातें मनका निरोध-स्तप जो राजयोग ताकी जिसकूं इच्छा होवे, सो प्राणनिरोधस्तप हठयोगका अनुष्ठान करें । यातें वी प्राणके आधीन अंतःकरणका गमन है । ताके निकसैविना अंतःकरणज्ञानइंद्रिय बाहरि निकसै नहीं । औ—

३ खप्तअवस्थामें स्थूलशरीर प्राणसमेत प्रतीत होवेहै । यातें ''वाहरि जायके साचे पदार्थनक्कं स्वप्नमें देखेहैं" यह संमवे नहीं ॥

४ किंवा कोईपुरुष अपने संबंधीसें स्वप्तमें मिलिके जो व्यवहार करें तो जागिके वह संबंधी मिले । तब ऐसे नहीं कहता जो रात्रिक्टं हम मिलेथे औ अमुकव्यवहार कियाथा औ पूर्वपक्षकी रीतिसें तो वाहरि निकसिके ता संबंधीसें मिलिके व्यवहार साचा कियाहै । ता मिलनेका औ व्यवहारका ज्ञान संबंधीक्टं चाहिये औ मिले । जब संबंधीने कहा चाहिये औ सिद्धांतमें तो संबंधी औ ताका मिलाप सब अंतरही कलिपत है ।।

५ किंवा जो वाहरि जायके साचे पदार्थनक्ं देखे तो रात्रिमें सोया पुरुष हरिद्वारमें मध्यान-

| ३४६ | ''हे सौम्य (प्रियदर्शन)! प्राण (रूप खंभे विषे) है (पक्षीकी न्याई) बंधन जिसका ऐसा मन है" इस श्रुतिकरिके मन प्राणके आधीन है। यह स्पष्ट जानियेहै ||

॥ ३४७ ॥ इहां महल् कहिये हरिद्वारपुरीमैं स्थित मंदिर ॥ के सूर्यतें तपे मैंहॅंल गंगातें पूर्व औ नीलपर्वत गंगातें पश्चिम देखेहे ! तहां रात्रिमें मध्यानका. सूर्य नहीं ! गंगातें पूर्वदिशामें हरिद्वारपुरी नहीं औ गंगातें पश्चिम नीलपर्वत नहीं । यातें वी साचे पदार्थनका देखना स्वममें असंभव है।। औ-

जाग्रत्की स्पृति अथवा ईश्वरकृत पर्वता-दिकनका वाहरि निकसिके स्वप्तमैं ज्ञान होवेहैं। इन दोनुं पक्षनका निराकार किया॥

(सिद्धांतः-जात्रत्स्वमकी तुल्यता ॥ ३०९--३२८॥)

॥ ३०९ ॥ सारा त्रिपुटीसमाज स्वप्नमें उपजैहे ॥

> सिद्धांत कहेहैं:--॥ दोहा ॥

यातें अंतर ऊपजै,

त्रिपुटी सकलसमाज ॥ वेद कहत या अर्थक्रं,

सब प्रमान सिरताज ॥ ६ ॥

टीकाः जाग्रत्के पदार्थनकी स्मृति औ बाहरि लिंगका निकसना तौ संभवे नहीं। तथापि जाग्रत्की न्यांई ज्ञाता ज्ञान ज्ञेय त्रिपुटी स्वममें प्रतीत होवेहें। यातें कंठकी नाडीके अंतरही सबकुछ उत्पन्न होवेहें।

सबप्रमाणका सिरताज कहिये प्रधान जो वेद है। ताने यह कह्याहै । उँपनिषद्में यह

|| ३४८ || ''न तत्र रथा न रथयोगा न पंथानो भवंत्यथ रथान् रथयोगान् पथः सृजते'' । अर्थः— ''तहां (स्वप्तविषे) रथ नहीं है अरु घोडे नहीं हैं औ मार्ग नहीं है [किंतु स्वप्तका अधिष्ठान साक्षी किंवा ब्रह्मचेतन है ]। जाग्रत्के अनंतरहीं रथ घोडे औ मार्गनकूं सृजताहै'' इस श्रुतिमैं स्वप्नकाल्भें रथादि-

प्रसंग है:-"जाग्रत्के पदार्थ स्त्रममें नहीं प्रतीत होवेहैं। किंतु रथ औ घोडे तथा मार्ग तैसें रथमें वैठनेवाले खप्तमें नवीन उत्पन्न होवेहैं। यातें पर्वत समुद्र नदी वन ग्राम पुरी सूर्य चंद्र जो कुछ खप्तमें दिखेँहैं सो नवीन उपजेहें।।

स्वममं पर्वतादिक नहीं होतें तिनका प्रत्यक्षज्ञान खप्तमें होवेहै सो नहीं हुवा-चाहिये।काहेतें१विपयतें इंद्रियका संबंध वा अंतः-करणकी वृत्तिका संबंध । प्रत्यक्षज्ञानका हेतु है। यातें पर्वतादिकविषय औ तिनके ज्ञानके साधन इंद्रिय तथा अंतःकरण, सारे अंतर उत्पन्न होवेहैं ।।

यद्यपि स्वमके पदार्थ शुक्तिरजतादिकनकी न्यांई साक्षीभास्य हैं । अंतःकरणइंद्रियनका स्वप्तके ज्ञानमें उपयोग नहीं । यातें ज्ञेय जो पर्वतादिक हैं तिनकीही उत्पत्ति स्वप्नमें माननी योग्य है । ज्ञाता ज्ञान औं इंद्रियनकी उत्पत्ति माननी योग्य नहीं॥

१ तथापि जैसैं स्वप्तमें पर्वतादिक प्रतीत होनेहें तैसें इंद्रिय अंतःकरणप्राणसहित स्थूल-शरीर वी स्वप्तमें प्रतीत होवेहे, यातें तिनकी वी उत्पत्ति माननी चाहिये।

२ किंवा स्वप्तके पदार्थनविषे नेत्रादिकनकी विपयता भान होवेहैं सो न्यायहारिक नेत्रादिकन-की विषयता तौ स्वमके प्रातिभासिक पदार्थनविष वनै नहीं। काहेतें?समसत्तावाले पदार्थही आपसमें साधकवाधक होवेहैं । यह पंचमतरंगमें प्रति-पादन करी है। यातैं व्यावहारिक नेत्रादिक शरी-रमैं हैं नी, तिनतें स्वमके पदार्थनकी विपमसत्ता

तीनकरि उपलक्षित सारे जगत्की नवीनसृष्टि ( उत्पत्ति ) कहीहै भी ''संध्ये सृष्टिराह हि (उत्त-श्रुति जाप्रत् औं सुपुत्तिकी संधिविपै सृष्टिकूं छिंगशरीरका बाहरि निर्गमन होयके तिसकारि साचे कहेहै )'' यह उक्त श्रुतिरूप मूळवाळा न्याससूत्र है | गिरिसमुद्रादिकनका दर्शन संभवे नहीं ॥

होनैतें । तिनके ज्ञानकी विषयता स्वमके पर्वता-दिकनकुं वने नहीं ॥

३ किंवा व्यावहारिक जो इंद्रिय हैं सो अपने अपने गोलकों हूं त्यागिके कार्य करनेमें समर्थ होने नहीं औ स्वप्तअवस्थामें हस्तपाद-वाक्केगोलक तो निश्रल दूसरेक् दीखहें औ हस्तमें द्रच्य प्रहणकरिके पुकारता धावन करेहै । यातैं स्वप्तमें इंद्रियनकी उत्पत्ति अवस्य माननीचाहिये ।

४ तैसें सुखदुःख औ तिनका ज्ञान तथा सुखदुःखज्ञानका आश्रय प्रमाता स्वप्नमें प्रतीत होवह औ विना हुये पदार्थकी प्रतीति होवे नहीं ।

्यातें सारा त्रिपुटीसमाज स्वप्नमें उत्पन्न होवेहैं।।

अनिर्वचनीयख्यातिकी यह रीति है:--जितन अमज्ञान हैं, तिनके विषय अनिर्वचनीय उत्पन्न होवैहें ।। विषयविना कोई ज्ञान होवे नहीं। यह सिद्धांत है।

औरशास्त्रनेक मतम तो अन्यपदार्थका अन्य-रूपतं भान होते, सो भ्रम कहियेहै। सिद्धांतमें तौ जैसा पदार्थ होवै तैसाही ज्ञान होवैहै । यातैं भ्रमस्थलमें वी विषयकी उत्पत्ति अवश्य होवेहै । विषयविना ज्ञान होवे नहीं ॥

इसरीतिसें स्वममें त्रिपुटीकी प्रतीति होनैतें सारा समाज उत्पन्न होवेहै ॥ याके विपे-॥ ३१० ॥ स्वप्नके उत्पत्तिकी शंका-करिके अंतःकरण अविद्याके वा औ चेतनके विवर्त्त स्वमकी सिन्धि ॥ ३१०---३११ ॥ ऐसी शंका होवैहै:—स्वप्तके जो पदार्थ.

सो उक्तश्रुतिके अर्थ (स्वप्नसृष्टि) कूं दढ यातें स्वप्तविये जाग्रत्के पदार्थनकी स्मृति किंवा प्रतीत होवैहें, तिनकी उत्पत्ति अंगीकार होवै तौ जैसें स्वमद्दष्टांतसें जाप्रत्के पदार्थ मिथ्या सिद्धांतमें कहेहें, तैसें जाप्रत्के पदार्थनकी न्यांई उत्पत्तिवाले होनैतें स्वमके पदार्थही सत्य हुयेचाहिये औ स्वप्नके मांहि पदार्थनकी उत्पत्ति नहीं माने तब यह दोप नहीं । काहेतें ? जाप्रत्के पदार्थ तौ उत्पन्न हुये प्रतीत होवैहें औ स्वप्नमें पदार्थ विनाहुये प्रतीत होवैहें । यातें स्वप्नमें विनाहुये पदार्थनका ज्ञान अमरूप होवेहें । तिनकी उत्पत्ति माननी योग्य नहीं ।। ता—

॥ दोहा ॥ साधन सामग्री विना, उपजै झूठ सु होय ॥ बिन सामग्री ऊपजै.

यूं तिहि मिथ्या जोय ॥ ७ ॥

टीकाः—१ जिस वस्तुकी उत्पत्तिमें जितना देशकालादिसामग्री साधन कहिये कारण है, उतनी सामग्रीविना उपजे सो मिथ्या कहियेहैं औ स्वप्नके हस्तीआदिकनकी उत्पत्तिके योग्य देशकाल हैं नहीं। बहुतकालमें औ बहुतदेश-में उपजने योग्य हस्तीआदिक क्षणमात्र कालमें सुक्ष्मकंठदेशमें उपजेहैं। यातें मिथ्या हैं।

२ यद्यपि स्वप्तअवस्थामें कालदेश वी अधिक प्रतीत होवैहें तथापि अन्यपदार्थनकी न्यांई स्वप्तमें अधिककाल औं अधिकदेश वी अनिर्वचनीय प्रातिभासिक उत्पन्न होवैहें । काहेतें १ विषयविना प्रत्यक्षज्ञान होवें नहीं औ स्वप्तमें अधिकदेशकालका ज्ञान होवेहें । व्याव-हारिक देशकाल न्यून हैं यातें प्रातिभासिक उत्पन्न होवैहैं। परंतु स्वप्नअवस्थामें उपजे जो प्राति-भासिक देशकाल हैं सो स्वप्नअवस्थाके हस्ती-आदिकनके कारण नहीं। काहेतें? कारण होवै सो पहली उपजेहैं औं कार्य पीछे उपजेहें।। स्वप्नके देशकाल औं हस्तीआदिक एकही समयमें होवैहैं। यातें तिनका कार्यकारणभाव वन नहीं॥ औं व्यावहारिक देशकाल न्यून हैं। हस्ती-आदिकनके योग्य नहीं। यातें देशकालह्य सामग्रीविना उपजेहें। यातें स्वप्नके पदार्थ मिथ्या हैं।

३ और वी मातासें आदि लेके हस्ती-आदिकनकी सामग्री स्वप्नमें नहीं है।यद्यपि स्वप्नमें प्राणी पदार्थनके मातापिता वी प्रतीत होवैहें तथापि स्वप्नके मातापिता उत्पत्तिके कारण नहीं । काहेतैं ? मातापिता औ पुत्र एकक्षणमें साथ उपजैहें । यातें तिनका जा निद्रासहित कार्यकारणभाव नहीं ll अविद्यासें स्वप्नके पदार्थ उपजेहें सोई अविद्या मातापना पितापना औ तिन पदार्थनविषे पुत्रपना उपजावेहैं ॥ इसरीतिसें स्वप्नके पदार्थन-की उत्पत्तिमैं औरकोई सामग्री नहीं । किंतु अविद्याही निद्रारूप दोपसहित कारण अविद्यासैं जन्य होवै जो दोपसहित श्रुक्तिरजतकी न्यांई मिथ्या होवैहै । स्वप्नके पदार्थ सत्य नहीं । मिथ्या हैं ॥

तिनका उपादानकारण अंतःकरण है। अथवा साक्षात् अविद्याही तिनका उपादानकारण है॥

१ पहले पक्षमें साक्षीचेतन स्वप्नका अधिष्ठान है। औ—

२ दूसरे पक्षमें <del>ब्रह्मचेतन स्व</del>प्नका <sup>क</sup>्षेंघिष्ठान है ॥

<sup>॥</sup> ३४९ ॥ इहां यह कछु विशेष है:---

१ स्थू उस्कारेहद्दयअविद्याल कूटस्थचेतनरूप पारमार्थिकजीव है । भौ-

२ मायासें आवृत कूटस्थिवेषे कल्पित अंतःकरणमें चिदाभासरूप देहद्वयमें अभिमानका कर्ता व्यावद्वारिकजीव है । औ—

इसरीतिसें अंतःकरणका अथवा अविद्याका परिणाम औं चेतनका निवर्त्त स्वप्न है।। याके विष-

॥ ३१२ ॥ त्रिविधसत्तापक्षमें विलक्षण जाग्रतस्वप्नकी दोसत्ताके मानैतें अविलक्षणता ॥ ३१२—३१८ ॥

णेसी शंका होवेहैं:-दूसरे पक्षमें ब्रख-चेतन स्वप्नका अधिष्ठान कहा को अविद्या उपादानकारण कही । तहां अधिष्ठानज्ञानसं

- ३ निद्रारूप मायासे आवृत व्यायहारिक जीवरूप अधिष्ठानमें कितन प्रातिभासिकजीच है ॥ इस मेदतें जीव त्रिविध है । तिसके वादी जे विद्यारण्यस्वामीआदिक हैं तिन्तें स्वप्नका अधिष्ठान व्यावहारिक जीव औ जगत् कहाहै । तिनमें——
  - १ खप्तके जीव (इप्टा)का अधिप्टान जाम्रत्का जीव (इप्टा) है। थी---
  - २ खप्नके जगत् ( दृश्य )का अधिष्ठान जाग्रत्-का जगत् ( दृश्य ) है । अरु—
  - ३ स्वप्नअध्यासका उपादान व्यावहारिक जीव जगत्-का भावरक निदारूप अवस्थाद्यान (तूला-ज्ञान) है।

व्यायहारिक द्रष्टा ओ दृश्य जड हैं ताकूं सत्ता-स्फ़्रित देनैरूप अधिष्टानता संभवे नहीं । यातें १ अहंकाराविक्छिनचेतन २ वा अहंकारअनविक्छिन चेतन खप्नका अधिष्टान है। यह दो मत समीचीन है। तिनमें—

१ प्रथममत मानें तो अहंकारअविच्छिनका आच्छादक तूछाज्ञानही खप्नका उपादान संभवेहै । जाम्रत्के बोधर्से महाज्ञानविना ताकी निवृत्ति बी संभवेहे । औ——

२ अविद्यामें प्रतिबिद्यरूप जीवचेतन वा विवरूप ईश्वरचेतन विवरणकारकी रीतिसें व्यापक होनैतें अहंकारअनवच्छित्रचेतन है । ताकूं खप्नका अधिष्ठान मानें तो ताका आच्छादक मूलाइ।नही खप्नका

किर्पतकी निश्चित्त होवेहें औं स्वप्नका अधिष्ठान ब्रह्म है। यातें ब्रह्मज्ञानिवना अज्ञानीकूं जागरणमें स्वप्नकी निश्चित्त नहीं हुई चाहिये। ॥ ३१३॥ अन्यदांकाः—जैसें स्वप्नका अधिष्ठान ब्रह्म औं उपादानकारण अविद्या है। तैसें वेदांतसिद्धांतमं जाग्रत्के व्यावहारिक पदार्थनका वी अधिष्ठान ब्रह्म है औं उपादान-कारण अविद्या है। यातें—

् १ जाग्रत्के पदार्थनक्तं च्याचहारिक कहै-हें। ऑ---

उपादान मानना होवेहैं । जाप्रत्वीधसें ता खप्नकी वाधरूप निरृत्ति होवे नहीं। किंतु उपादानमें विलयस्प निष्टत्ति होवेहे । परंतु अहंकारअनवश्चित्र चेतनकूं लप्नका अधिष्टान माने वी शरीरके अंतरदेशस्य चेतनही अधिष्टान संभवेहै । वाह्यदेशस्य चेतन नहीं ॥ अविद्यामें प्रतिविंव जीवचेतन वा अविद्यामें विंव ईश्वरचेतन दोनूं अहंकारअनवस्छित्र हैं औ व्यापक होनैतें शरीरके अंतर वी हैं ॥ अंतरदेशस्य चेतनमैंही जो खप्नकी अधिष्ठानता है । ताका अंतःकरणकं अवच्छेदक माने ते। अहंकारअवच्छिनकं अधिष्टानता सिद्ध होवेहैं ॥ तिसी चेतनमें स्वप्नकी अधिष्ठानताका अंतः करणकं अवच्छेदक (न्यावर्तक) नहीं मानै तौ अहंकारअनवच्छिन्नकं अधिष्टानता सिद्ध होवेहै । अहंकारअनवच्छिन, अविद्याप्रतिविंव औ बिंब दोनूं हैं ओ मतभेदसे दोनूंकूं खप्नकी अधिष्ठानता है। तथापि अविदामें प्रतिबिंवरूप जीवचेतनकूं अधिष्टानता कह-नांही सभीचीन है ॥

किंवा अविद्यामें प्रतिविवक्त किएत होनेतें अधिष्ठानताकी अयोग्यता है। यातें अंतःकरणउपहित वा अविद्याउपहित साक्षीचेतनही खप्नका अधिष्ठान मानना उचित है। ये सर्व त्रिसत्तावादिनकी रीतियां हैं॥ औ—

दृष्टिखिदिकादकी रीतिसें सर्व अनारमपदार्थनकी एक (प्रातिभासिक) सत्ताके होनैतें जाप्रत्यान दोन्का महाचेतनही अधिष्ठान मान्याहै ॥

स्वप्नक्रं प्रातिभासिक कहैंहैं ।

ऐसा भेद नहीं हुवाचाहिये। काहेतें ? दोन्ंका अधिष्ठान ब्रह्म है औ उपादानकारण अविद्या है। यातें—

१ जाग्रत् स्वप्न दोनं व्यावहारिक हुये-चाहिये।

२ अथवा दोन्ं प्रातिभासिक हुयेचाहिये। ॥ ३१४॥ सो दोन्ं दांका बनै नहीं। काहेतें १

प्रथमशंकाका समाधान यह है:निवृत्ति दोप्रकारकी होवैहै। यह पूर्व ख्यातिनिरूपणमें कहीहै।।

१ कारणसहित कार्यका विनाशरूप अत्यंत-निवृत्ति तौ स्वप्नकी जाग्रत्में ब्रह्मज्ञानविना वनै नहीं।

२ परंतु दंडके प्रहारतें जैसें घटका मृत्तिका-मैं लय होवैहै । तैसें स्वप्नकी हेतु जो निद्रादोप ताके नाशतें वा स्वप्नकी विरोधी जाग्रत्की उत्पत्तितें अविद्यामें लयरूपनिवृत्ति स्वप्नकी ब्रह्मज्ञानविना संमवैहै ।

॥३१५॥ और जो शंका करीः-''जाग्रत्-स्वप्न दोनूं समान हुयेचाहिये" सो बनै नहीं। काहेतें ?

- १ जाग्रत्के देहादिक पदार्थनकी उत्पत्तिमें तौ अन्यदोषरहित केवल अनादि-अविद्याही उपादानकारण है। औ—
- २ स्वप्नके पदार्थनमें तो सादिनिद्रादोप वी अविद्याका सहायक है।
- १ यातें अन्यदोषरहित केवल अविद्याजन्य व्यावहारिक कहियेहै । औ—
- २ सादिदोषसिहतें अविद्याजन्य प्राति-भासिक कहियहै ।

- १ स्वप्नके पदार्थे निद्रादोपसहित अविद्या-जन्य होनैतें प्रातिभासिक हैं। औ-
- २ जाग्रत्के पदार्थ अन्यदोपरहित अविद्या-जन्य होनैते च्याचहारिक कहियेहै।

इसरीतिसैं स्वप्नके पदार्थनमैं जाग्रत्पदार्थनतैं विलक्षणता है । परंतु यह संपूर्ण तीनप्रकारकी सत्ता मानिके सुथूलुदृष्टिसैं कहीहै ।

विचारदृष्टिसें तौ-

- १ तीनि प्रकारकी सत्ता वनै नहीं। औ-
- २ जाग्रत्स्वप्नकी परस्परविलक्षणता वी<sub>.</sub>बनै नहीं ।
- ।। ३१६ ।। यद्यपि वेदांतपरिभाषादिक ग्रंथनमें पूर्वप्रकारतें व्यावहारिक औ प्राति-भासिकपदार्थनका मेद कह्याहै। यातें तीनि सत्ता मानीहें।

तैसें विद्यारण्यस्वामीनै वी तीनि सत्ता मानीहै। काहेतें १ यह प्रसंग तिन्होंनै लिखाहै:-दोप्रकारके देहादिक पदार्थ हैं:--

- १(१) एक तौ ईश्वररचित हैं । सो बाह्य हैं । औ—
  - (२) दूसरे जीवके संकल्परचित हैं । सो मनोमय कहियेहैं औ अंतर हैं ॥ तिन दोनूंमें—
  - २(१) जीवसंकल्पतें रचित अंतरमनोमय साक्षीभास्य हैं । औ-
  - (२) ईश्वररचित बाह्य हैं, सो प्रमाता-प्रमाणके विषय हैं ॥ औ-
  - ३(१) अंतरमनोमय देहादिकहीजीवक्रं सुखदुःखके हेतु हैं । औ-
  - (२) बाह्य जो ईश्वररचित हैं, । सो सुख-दुःखके हेतु नहीं ।
  - ४(१) यातें अंतरमनोमयपदार्थनकी निवृत्ति ग्रुगुक्षुक्रं अपेक्षित है ॥ और

(२) बाह्यप्रपंच सुखदुःखका हेतु नहीं। यातें ताकी निवृत्ति अपेक्षित नहीं ॥

जैसें दोपुरुपनके दोपुत्र विदेशमें गये होर्वे तिनमें एकका पुत्र मरि जावे। एकका जीवता होवै । सो जीवतापुत्र वडी विभूतिक् प्राप्त होयके किसी पुरुषद्वारा अपनै पिताक अपनी विभूति-प्राप्तिका औ द्वितीयके मरणका समाचार भेजे । तहां समाचार सुनावनैवाला दुष्ट होवै । यातैं-

१ जीवते पुत्रके पिताक् कहैं:-तेरा पुत्र मरि-गया । औ-

२ मरे पुत्रके पिताकूं कहे:-तेरा पुत्र शरीर-नीरोग है। बडी विभूतिक् प्राप्त हुवाहै । थोडेकालमैं हस्तीआरूढ बडे-समाजतें आवैगा ।।

ता वंचकवचनक् सुनिके-

१ जीवते पुत्रका पिता रोवेहै। बडे दुःखको अनुभव करेहै । औ

२ मरे पुत्रका पिता बडेहपेई प्राप्त होवैहै। इसरीतिसैं देशांतरविषै-

१(१) ईश्वररचितपुत्र जीवेहै 🥤 मनोमयपुत्र मरिगया । यातैं दुःख होवैहै ॥

(२) ईश्वररचित जीवतेका सुख होवै नहीं ।

२(१) तैसें दूसरेका ईश्वररचितपुत्र मरि गयाहै। ताका दुःख होवै नहीं।

(२) मनोमय जीवेहै। ताका सुख होचेहै ॥ यातैं:

१ जीवसृष्टिही सुखदुः खकी हेतु है ।

२ ईश्वरसृष्टि सुखदुःखकी हेतु नहीं ॥ इसरीतिसें विद्यारण्यस्वामीने जीवस्टष्टि औ ईश्वरसृष्टि दोप्रकारकी कहीहै ॥ तहां---

॥ ३५१ ॥ इहां ३१७ सैं लेके ३२९ पर्यंत हिष्टस्रिधवादकाही प्रतिपादन कियाहै ॥ वि. ३५

जीवसृष्टि प्रातिभासिक है। औ-२ ईश्वरसृष्टि व्यावहारिक है ॥ ऐसे औरग्रंथकारोंने वी सत्ता तीनिप्रकारकी कहीहै ॥

१ चेतनकी परमार्थसत्ता है। औ-चेतनसें मिच जडपदार्थनकी दोप्रकारकी सत्ता है।। एक व्यावहारिकसत्ता औ दूसरी प्रातिभासिकसत्ता है ॥

२ सृष्टिके आदिकालुमैं ईश्वरसंकल्पतें उपजे जो केवलअविद्याके कार्य पंचभूत औ तिनके कार्यकी व्यावहारिकसत्ता है ॥

३ दोषसहित अविद्यांके कार्य स्वप्नशक्ति रजतादिकनकी अंगितिभासिकसत्ता है ॥

इसरीतिसैं

१ जा्ग्रत्पदार्थनकी व्यावहारिकसत्ता ।

२ स्वप्नकी प्रातिभासिकसत्ता कहीहै ॥ ॥ ३१७ ॥ तैंथापि अनात्मपदार्थनकी सर्वकी प्रातिभासिकही सत्ता है । यातैं दो-प्रकारकीही सत्ता है।।

१ चेतनकी परमार्थसत्ता है। औ-

२ चेतनसें भिन सकलअनात्माकी प्राति-भासिकही सत्ता है॥

जाग्रत्स्वप्नके पदार्थनकी किंचित्मात्र बी विलक्षणता सिद्ध होने नहीं । या उत्तमसिद्धांत-क्रं प्रतिपादन करेंहैं:--

॥ चौपाई ॥ विन् सामग्री उपजत यातें, ख़नसृष्टि सब मिथ्या तातें॥ देसकालको लेस न जामैं, सर्व जगत उपजत है तामें ॥ ८ ॥

स्वप्नसमान झूठजग जानहु, छेस सत्य ताक्रं मति मानहु ॥ जाव्रतमांहि स्वप्न नहिं जैसें, स्वप्नमांहि जाव्रत नहिं तैसें ॥ ९ ॥

टीकाः- देशकालसामग्रीविना स्वप्नके हस्तीपर्वतादिक उपजैहें। यातें मिथ्या कहियेहें।। तैसें आकाशादिप्रपंचकी स्रष्टि ब्रह्मतें होवेहें, ता ब्रह्मविषे देशकालका लेश वी नहीं है।। स्वप्नविषे हस्तीपर्वतादिकनके योग्य तो देशकाल नहीं है। तथापि अल्पदेशकाल हैं। तैसें आकाशादिकनकी स्रष्टिमें अल्पदेशकाल वी नहीं आकाशादिकनकी स्रष्टिमें अल्पदेशकाल वी नहीं

॥ ३५२ ॥ इहां यह रहस्य है:— जैसें कोई दो विष्ठष्ठपुरुष शून्यवनमें अपनीअपनी विष्ठष्ठताका विवादकरिके स्वस्ववरुकी परीक्षाअर्थ ''जो अन्यकूं मारे सो विष्ठि?' ऐसी प्रतिज्ञाकारिके 'उभयफल्युक्त-शक्ति (शस्त्रविशेष)कूं बीचमें घरिके तिसके एक-एक फल्कूं हृदयदेशमें लगायके परस्परके सन्मुख वलके करनैकरिके दोनूं मृत्युकूं पार्वे । तैसें ब्रह्मरूप शून्यवनमें जाप्रत्प्रपंच औ स्वप्रप्रचरूप दो वलीपुरुष हैं। तिनका परस्परविषे परस्परके दृष्टांतसें परस्परका प्रहार होवेहै। सो दिखावेहैं:—

१ देशकालादिसामग्रीसें विना उपजे सो झूठ होवेहै। जैसें देशरूप सामग्रीके पूर्ण होते वी कालरूप-सामग्रीकी न्यूनतासें उपजे पांखका परेवा, ठीकरी-की अशरफी, चमडेका सर्प, इत्यादिक ऐंद्रजालिक-(वाजीगररचित) पदार्थ मिथ्या कहियेहैं॥

तैसे हितानामक कंठकी नाडीरूप सहपदेश औ सहप्रकालिये उपज्या स्वप्नप्रपंच मिथ्या है । ताके दृष्टांतसे (तिसके सदश होनैतें ) जाप्रत्प्रपंच मिथ्या है ॥ ऐसे स्वप्नके दृष्टांतसें जाप्रत्का प्रहार है ॥

२ तैसिंही देशकालकप सामग्रीके लेशतें रहित महाविषे जाग्रत्प्रपंच प्रतीत होवेहे । यातें सो असत् है। काहेतें ? प्रतीयमान देशकाल तो जाग्रत्प्रपंचके अंतर्गत हैं। तिनतें भिन्न देशकाल प्रपंचके कारण

हैं । काहेतें १ देशकालरहित परमात्मासें आकाशा-दिकनकी सृष्टि कहीहै ॥ इसकारणतें—

- १ तैचिरीयश्रुतिमें आकाशादिकनकी कमतें सृष्टि कहीहै । देशकालकी सृष्टि नहीं कही ॥ औं-
- २ सूत्रकार भाष्यकारने वी देशकालकी सृष्टि, नहीं कही ॥ सृष्टि नाम उत्पत्तिका है ॥

तहां तैत्तिरीयश्चितिका औ सूत्रकारमाण्यकार-का यही अभिप्राय है:-आकाशादिक प्रपंचकी उत्पत्ति देशकालसामग्रीविना होवेहै । यातैं आकाशादिक स्वप्नकी न्याई मिथ्या हैं॥

कहै। ताकू पूछ्या चाहिये:—(१) वे देशकाल बहासैं अभिन हैं।(२) वा मिन्न हैं ?

- (१) अभिन्न कहै तौ नहासै भिन्न देशकालके अभावते देशकालरहित नहाविषे प्रपेचकी प्रतीति सिद्ध भई॥ औ—
- (२) जो ब्रह्मसें भिन्न देशकाळ कहे तो (१) वे सत्य हैं। (२) किंवा मिथ्या हैं?
- [१] सत्य कहै तौर अद्वैतश्चुतिसैं विरोध होवैगा। औ
- [२] मिध्या कहै तौ तिनकं बी प्रपंचकी न्याई कार्य होनैतें तिनके कारण वी कोई. देश-काल कहें चाहिये ||
- (क) जो आपके कारण आपही हैं तौ आत्माश्रय होवैगा । औ——
- (स) जो प्रथमदेशकालके कारण द्वितीय औ द्वितीयके प्रथम कहै तो परस्परकी उत्पत्तिविषे परस्परकी अपेक्षाके होनैतें अन्योन्याश्रय होवैगा। औ.—
- (ग) जो द्वितीयके तृतीय, फेर तृतीयके प्रथम-देशकाल कारण कहै तौ चक्रकी न्याई भ्रमण-रूप चक्रिका होवेगी।
- (घ) जो तृतीयदेशकालके कारण चतुर्थ भी चतुर्थके कारण पंचम कहैं तो अनंतदेश-

॥ ३१८ ॥ यद्यपि मधुसूदनस्त्रामीनै देश-।
काल साक्षात् अविद्याके कार्य कहेहैं। यातें मायाविशिष्ट परमात्मासं पहली मायाके परिणाम
देशकाल होतेहैं। तिसतें अनंतर आकाशादिकनकी उत्पत्ति होतेहैं। यातें योग्यदेशकालतें
आकाशादिक प्रपंचकी उत्पत्ति संभवेहैं॥

तथापि मधुसूदनस्वामीका यह अभिप्रायः नहीं:—जो देशकाल प्रथम् होवेहें औ आकाशा-दिक उत्तर होवेहें। काहेतें ?

१ अतीतकालमं होवै सो प्रथम औ पूर्व कहियेहै ॥

२ भविष्यकालमें होवे सो उत्तर कहियेहे । जाक़ं पाछे कहेहैं ॥

आकाशादिकनकी उत्पत्तितें प्रथम देशकाल उपजेहें। या कहनेतें आकाशादिकनकी उत्पत्ति-कालतें पूर्वकालउपहितपरमात्मा देशकालका अधिष्ठान है। यह सिद्ध होवेगा। यति देश-कालकी उत्पत्तिमें पूर्वकालकी अपेक्षा होवेगी औ

कालकी धारारूप अनवस्था होवेगी। यातें ब्रह्मविषे कोईबी देशकाल सिद्ध होवे नहीं।। इसरीतिसें देशकालरहित ब्रह्मतें जाव्रत्जगत्की उत्पत्ति प्रतीत होवेहै। यातें जाव्यत्प्रपंच असत् (तुच्छ) है।।

किंवा जाप्रत्कालमें स्वमपदार्थनकी स्मृति होवेहे औ स्वममें बहुत करिके जाप्रत्के पदार्थनकी स्मृति होवे नहीं। यातें बी जाप्रत्प्रपंच असत् है। ताके दृष्टांतसें (तिसके सदश होनेकरि) स्वप्नप्रपंच बी असत् (वंष्यापुत्रके समान) है औ जब जाप्रत्का अभाव है। तब ताके अंतर्गत समाधिअंवस्थाका बी चेतनमें अभाव है औ जब जाप्रत्स्वप्नका अभाव है तब दोनं अवस्थाविप वर्तमान दुद्धिके अभावतें ताका विलयरूप सुप्रति औ सुप्रतिके अंतर्गत मरण मूर्छाका बी अभाव है।

इसरीतिसें ब्रह्मविषे सारे प्रपंचकी असिद्धितें अजातवाद सिद्ध होबैहै। कालकी उत्पत्तिविना पूर्वकाल असिद्ध है। यातें आकाशादिकनतें पूर्वकालमें देशकालादिक होवेहें। यह कहना बने नहीं। किंतु मधुसूदनस्वामीका यह अभिन्नाय है:--

१ जैसे भूतमोतिकप्रपंच प्रतीत होवेहै तैसे देशकाल वी प्रतीत होवेहै । औ—

(१) आत्मारों भिन्न कोई नित्य है नहीं। यातें देशकाल नित्य नहीं।। औ—

(२) विनाहुयेकी प्रतीति होये नहीं । यातें आकाशादिकनकी न्यांई देशकालकी वी उत्पत्ति होवेहे ॥

सो देशकाल मायाके परिणाम हैं औ चेतनके विवर्त हैं। जो विवर्त होने सो किसीका कारण होने नहीं। यातें आकाशादिक प्रपंचकी उत्पक्तिमें देशकालके कारणता वने नहीं।

२ किंचा कारण प्रथम होवेहै, कार्य उत्तर होवेहैं ॥ आकाशादिक प्रपंचतें देशकाल प्रथम होवेहे । यह कहना चनै नहीं । यह वार्ता

 ३५३ ॥ देशकालकी उत्पत्तिमें पूर्वकाल
 भूतकाल )कूं कारण माने तो ता (पूर्वकाल ) की उत्पत्तिमें किसी कालकूं कारण मान्या चाहिये।

- १ जो सो आपकी उत्पत्तिमें आपही कारण है तो आत्माश्रय होवैगा। औ—
- २ ताका अन्य पूर्वकाल औ अन्यका आप कारण कहै तो अन्योन्याश्रय होवैगा ।
- इ जो द्वितीय पूर्वकालंका कारण तृतीय पूर्वकाल औ तृतीयपूर्वकालका कारण प्रथमपूर्वकाल कहे तौ चिक्तका होवैगी ॥
- ४ जो तृतीयपूर्वकालका कारण चतुर्थपूर्वकाल औ चतुर्थका कारण पंचमपूर्वकाल कहै । तौ अनवस्था होवैगी ॥

इसरीतिसैं दोपसमूहके सद्भावतें देशकालकी उत्पत्तिमैं पूर्वकालकूं कारण मानना अयुक्त है। नेडेही कही आयेहें। यातें वी देशकालक्ं आकाशादिक प्रपंचकी कारणता बने नहीं। किंतु स्वमके पितापुत्रकी न्यांई देशकालसहित आकाशादिक प्रपंच मायाविशिष्ट परमात्मातें उत्पन्न होवेहें॥ औ—

कोई पदार्थ किसी देशमें किसीकालमें उपजेहै, अन्यदेशमें अन्यकालमें नहीं उपजेहैं। इसरीतिसें सारे पदार्थ प्रलयकालमें नहीं उपजेहें। एष्टिकालमें उपजेहें। यातें देशकालकं कारणता प्रतीत बी होवेहै तो बी जा मायातें देशकालसहित प्रपंचकी उत्पत्ति होवेहै। ता मायातेंही देशकालमें कारणता औ अन्यप्रपंचमें कार्यता प्रतीत होवेहै।

आकाशादिप्रपंचके देशकाल कारण नहीं। याकेविषे

११९ ॥ ब्रह्मकी कारणता देशकालमें
 प्रतीत होवेहै । इत्यादिस्थलमें
 अन्यथाख्यातिका अंगीकार
 ॥ ३१९-३२१ ॥

ऐसी शंका होवैहै:-[पूर्वपक्षी] विनाहुये पदार्थनकी तौ प्रतीति होवै नहीं औ सिद्धांतमें अंगीकार नहीं । जो विनाहुयेकी प्रतीति मानें । तौ—

-१ असत्ख्यातिका अंगीकार होवेगा ॥ औ
२ विनाहुये वंध्यापुत्र शशरूंगादिकनकी
प्रतीति हुईचाहिये ।
यातैं विनाहुयेकी प्रतीति होवे नहीं ॥
यातैं देशकालमें कारणता नहीं होवे तौ
शकालमें सर्वपदार्थनकी कारणता मायाके

यात देशकालमें कारणता नहीं होने तो देशकालमें सर्वपदार्थनकी कारणता मायाके मलतें वी प्रतीत नहीं हुईचाहिये औ कारणता देशकालमें प्रतीत होनेंहें। यातें देशकाल सर्व-प्रपंचके कारण हैं। औ—

जो सिद्धांती ऐसै कहै:-सर्वप्रपंचका

कारण ब्रह्म है। ब्रह्मकी कारणता देशकालमें प्रतीत होवेहे औ देशकालमें कारणता नहीं॥ सो बी बने नहीं। काहेतें १—

१ जैसें देशकालका अधिष्ठान ब्रह्म है तेसें सर्वप्रपंचका अधिष्ठान ब्रह्म है । देशकालमें ही ब्रह्मकी कारणता प्रतीति होवे । अन्यमें नहीं । या कहनेमें कोई हेतु नहीं । यातें अधिष्ठानब्रह्मकी कारणता देशकालमें प्रतीत होवे तौ ब्रह्म सर्वप्रपंचका अधिष्ठान है । यातें सर्वप्रपंचमें कारणता, अभे किसीमें कारणता, औ किसीमें कार्यता ऐसा मेद नहीं चाहिये।

र किंवा देशकालमें कारणता नहीं है औ बहामें कारणता है। सो बहाकी कारणता देश-कालमें प्रतीत होवेहैं। या कहनेतें अन्यशा-ख्यातिका अंगीकार होवेगा। काहेतें ? अन्य-वस्तुकी अन्यरूपतें प्रतीतिकं अन्यथाख्याति कहेहें। देशकाल कारण नहीं। यातें कारणतें अन्य अकारण है।। तिनकी अन्यरूपतें किहिये कारणरूपतें प्रतीति माननैमें अन्यथाख्यातिका अंगीकार होवेगा औ सिद्धांतमें अन्यथाख्यातिका अंगीकार नहीं।

जो या स्थानमें अन्यथाख्याति मानै तौ श्रुक्तिमें अनिर्वचनीय रूपेकी उत्पत्ति सिद्धांतमें मानीहै सो निष्फल होवेगी। काहेतें १ अन्यथा-ख्यातिमें दो मत हैं:—

- (१) एक तौ अन्यदेशमें स्थित पदार्थकी अन्यदेशमें प्रतीति अन्यथाख्याति है। जैसें कांताकरमें स्थित रजतकी सन्मुख शुक्तिदेशमें प्रतीति अन्यथा-ख्याति है।
- (२) अथवा अन्यपदार्थकी अन्यरूपतें प्रतीति अन्यथाख्याति है। जैसें शुक्तिकीही रजतरूपतें प्रतीति अन्यथा-ख्याति कहियेहै।

ऐसैं सारे अमस्थलमं अन्यथाख्यातिसें निर्वाह संभवेहैं। अनिर्वचनीय रजतादिकनकी उत्पत्तिकथन असंगत होवेगा।। ओ---

जो सिद्धांती ऐसें करें:—विषयके समानाकार ज्ञान होवेहैं। अन्यवस्तुका अन्यरूपतें
ज्ञान संभवें नहीं। यातें रजताकार ज्ञानका
विषय वी अनिवंचनीय रजत उत्पन्न होवेहै। या
अद्वेतसिद्धांतमें कारणतें अन्य जो देशकाल,
तिनविष बद्धकी कारणताका ज्ञान संभवे नहीं।
यातें देशकालमें कारणता जो प्रतीत होवेहे
ताका विनाहुयेका अथवा ब्रह्ममें स्थितका भान
संभवें नहीं। किंतु देशकालमेंही कारणता है।
ताका भान होवेहै।।

इसरीतिसें ''आकाशादिक प्रपंचके कारण देशकाल नहीं" । यह कथन असंगत है ॥

॥ ३२० ॥ [सिद्धांतीः—] सो श्रांका वने नहीं । काहेतें १ वसकी कारणता देशकालमें प्रतीत होवेंहै ।

जैसें जेंपांपुष्पसंबंधी स्फटिकमें पुष्पकी रक्तता प्रतीत होवहें । अधिष्ठानकी सत्यता स्वप्नकालमें मिध्याहस्तीपर्वतादिकनमें प्रतीत होवेहें । तहां स्फटिकमें अनिवचनीय रक्तताकी उत्पत्तिका अंगीकार नहीं । किंतु पुष्पकी रक्तता स्फटिकमें प्रतीत होवेहें, यातें श्वेतस्फटिक-की रक्तरूपतें प्रतीति होवेतें रक्तताके ज्ञानमें अन्यथाख्यातिही मानीहें ॥

तैसें स्वप्नमें मिथ्यापदार्थनविषे सत्यता प्रतीत होने । तहां अनिर्वचनीयसत्यता तिन पदार्थनविषे उत्पन्न होनेंहे । यह कथन तो "सत्य। मिथ्या है" । इस [ ज्याधातदोपनाले ] वचनकी न्यांई संभवे नहीं औ विनाहुयेकी प्रतीति होने नहीं । किंतु स्वप्नके अधिष्ठानचेतनकी सत्यका

॥ ३५४॥ जावकके पुष्प । जाहीकूं किसी-देशमें जावलीके किंवा जासूदके पुष्प वी कहतेहैं। मिथ्यापदार्थनमें प्रतीत होवेहै । यातें मिथ्या-पदार्थनकी सत्यरूपतें प्रतीति होनेतें सत्यताके ज्ञानमें अन्यथाख्यातिही मानीहै । तैसें अधिष्ठानवसकी कारणता देशकालमें अन्यथा-ख्यातिसं प्रतीत होवेहे । और—

॥ ३२१ ॥ जो ऐसें कहें:-इतनै स्थान-में अन्यथाख्याति माने तो सारे अममें अन्यथाख्यातिही मानी चाहिये॥

सो शंका वने नहीं । काहेतें ? शक्ति-रजतादिकनमें अन्यथाख्याति माननेमें यह दोप कह्याहै:-विषयतें विरुक्षण ज्ञान वने नहीं।। औ-

जहां स्फटिकमें रक्तताका ज्ञान होने तहां रक्तपुष्पका स्फटिकतें संबंध है। यातें स्फटिक-संबंधीपुष्पकी रक्तता स्फटिकमें प्रतीत होनेहै। काहेतें १ अंतःकरणकी प्रति जब रक्तपुष्पाकार होने, ताही प्रतिका निपय रक्तपुष्पाकार होने, ताही प्रतिका निपय रक्तपुष्पाकार होने, ताही प्रतिका निपय रक्तपुष्पाकार होनेहैं।। औ [तैसें] शुक्तिका तो रजतरूपतें ज्ञान संभवे नहीं। काहेतें १ शुक्तिदेशमें अनिर्वचनीय तथा ज्यावहारिकरजत तो अन्यमतमें है नहीं। किंतु शुक्ति है। ता शुक्तिके संबंधसें शुक्तिके समानाकारही अंतःकरणकी प्रति होने नहीं। यातें अनिद्याका परिणाम। चेतनका विवर्त अनिर्वचनीयरजत औ ताका ज्ञान। दोनं उत्पन्न होनेहें। औ—

स्फटिकमें रक्तता प्रतीत होने । तहां प्रतिका संबंध स्फटिक औ रक्तपुष्प दोनंसें होनेहै । रक्तपुष्पके संबंधतें रक्ताकारपृत्ति होनेहै । ता पृत्तिका स्फटिकतें वी संबंध है औ स्फटिकमें रक्तताकी छाया है । यातें पुष्पका धर्म रक्तता स्फटिकमें ताही पृत्तिका विषय है ॥

यह पुष्प लालरंगवाला होवेहै ।

इसरीतिसैं

१ जहां दोपदार्थनका संबंध है तहां एकके धर्मकी द्सरेमें प्रतीति संभवे है। तहां अन्यथाख्यातिही संभवेहै॥ २ जहां दोन्ं पदार्थनका संबंध नहीं तहां अन्यथाख्याति नहीं। किंतु अनिर्वच-नीयख्याति है॥

जैसें पुष्पसंबंधी स्फटिकमें पुष्पकी रक्तता प्रतीत होवेहें तैसें स्वप्नके हस्तीपर्वतादिकनका वी अधिष्ठानचेतनतें संबंध है। यातें चेतनका धर्म सत्यता वी चेतनसंबंधी हस्तीपर्वतादिकनमें प्रतीत होवेहें। सो अन्यथाख्याति हें। तैसें अधिष्ठानचेतनका धर्म कारणता अधिष्ठानचेतनसंबंधी देशकालमें प्रतीत होवेहे।।

॥ ३२२॥ जाग्रत्प्रपंच सामग्रीविना होतेहै । यातें खप्नसमान मिथ्या है॥ और जो पूर्वे शंका करीः—"अधिष्ठान-चेतनका संबंध सर्वप्रपंचतें है। जो संबंधीका धर्म अन्यथाख्यातिसें अन्यमें प्रतीत होवे तौ

चेतनकी कारणता सर्वप्रपंचमें प्रतीत हुईचाहिये"। सो दांका बनै नहीं । काहेतेंं. ?

- १ जैसें स्वप्नमें दो श्ररीर उत्पन होवैहें।
- (१) एकशरीर पितारूप प्रतीत होवेहे । औ
- (२) द्सरा शरीर पुत्ररूप प्रतीत होनेहै ॥

तहां दोनं शरीरनका स्वप्नके अधिष्ठान-चेतनतें संबंध बी है। तथापि पिताशरीरमें अधिष्ठानचेतनकी कारणता प्रतीत होवेहे औ पुत्र-शरीरमें कारणता प्रतीत होवे नहीं। किंतु पिताजन्य पुत्र है। इसरीतिसें पुत्रशरीरमें कार्यता प्रतीत होवेहे।। इसरीतिसें यद्यपि अधिष्ठान-चेतनसें संबंध तो सर्वका है। तथापि देश-कालमें चेतनधर्म कारणताकी प्रतीति होवेहे। औरनमें कार्यताकी प्रतीति होवेहे।

२ अथवा अधिष्ठानचेतन असंग है सो किसीका परमार्थतें कारण नहीं । मार्यामें आभास यद्यपि कारण है तथापि आभासका स्वरूप मिथ्या होवेहैं ॥ जो आपही मिथ्या होवे सो द्सरेका कारण वने नहीं । यातें परमात्माविषे प्रपंचकी कारणता होवे तो ताकी देशकालमें अमतें प्रतीति संभवे । सो परमात्माविषे कारणता है नहीं । परमात्मा कारणता देशकालमें अमरिहत असंग है, ताकी कारणता देशकालमें प्रतीत होवेहें, यह कहना संभवे नहीं । किंतु मायाकृत अनिर्वचनीयदेशकाल अनिर्वचनीय कारणतावाले होवेहें ॥ औ—

परमार्थसें देशकाल कारण नहीं । जैसें पुत्रहीन पुरुष स्वप्नमें पुत्रपीत्र दोनंवाकं देखे। तहां पुत्रपीत्रश्रीर अनिर्वचनीय होवेंहैं औ पुत्रश्रीरमें पौत्रश्रीरकी अनिर्वचनीय कारणता होवेहें ॥ तहां परमार्थसें पुत्रश्रीर औ पौत्रश्रीरका परस्परकार्यकारणभाव नहीं होवेहें। तैसें अनिर्वचनीयकारण देशकाल प्रतीत होवेहें। परमार्थसें देशकाल औ आकाशादिक प्रपंचका कार्यकारणभाव है नहीं।

इसरीतिसें देशकालसामग्रीविना जाग्रत्यपंच-की उत्पत्ति होवेहै। यातें स्वप्नकी न्यांई जाग्रत् वी मिथ्या है।। और—

जैसें स्वप्नके स्नीपुत्रादिक स्वप्नमेंही सुख-दुखके हेतु हैं। जाग्रत्में तिनका अभाव है। तैसें जाग्रत्के पदार्थनका स्वप्नमें अभाव होवेहै। दोनूं सम हैं।। और—

॥ ३२३ ॥ जाग्रत्के पदार्थ ज्ञानके साथिही उत्पन्न होवेहैं । यातें दूसरी-जाग्रत्में रहे नहीं ॥३२३—३२४॥

जो ऐसें कहै:—'जाग्रत्सें स्वप्न होयके फिरी जाग्रत् होवै, तहां पहली जाग्रत्के जो पदार्थ हैं सोई स्वमन्यवहित दूसरे जाग्रत्में। इसरीतिसे चेतनमें ज्ञानपनेकी संपादक पृत्ति है।। रहेंहें औं प्रथमस्यप्नके पदार्थ दूसरे स्वप्नमें नहीं रहेहें। यातें स्वप्नके पदार्थनतें जाग्रेत्के पदार्थ विलक्षण हैं।

सो शंका वी सिद्धांतके अज्ञानी मृहनकी दृष्टितं होनेहैं। काहेतं ? ऐसी मृर्खनकी दृष्टि है। संसारप्रवाह अनादि है, ताम जीवनई जाग्रत् स्वप्नसुपुप्ति होर्वेहे ॥

- १ जाग्रत्कालमं स्वप्नसुपृप्ति नष्ट होवेहं । ओं-
- २ स्वमकालमें जाग्रत्मुपृप्ति नष्ट होवेहें ॥ २ तसे सुपुप्तिकालमें जाग्रत्स्वप्न नष्ट .होवहैं.॥

परंतु "स्वप्न सुपृप्ति होर्च तव जाग्रतकालके स्त्रीपुत्रपशुधनादिक दृरि होचें नहीं किंतु वन रहें। तिनका ज्ञानहीं दृति होवह ॥ फिरि जाग्रत् होवं तव प्रथमजाग्रत्के विद्यमानपदार्थन-का ज्ञान होवह" यह अज्ञानी मूर्धनकी दृष्टि है ॥ औ-

- ॥ ३२४ ॥ सिद्धांन यह है:-
- १ सारे पदार्थ चेतनका विचर्न है।
- २ अविद्याका परिणाम है।

यातें शुक्तिरजनकी न्यांई जिसकालमं जो पदार्थ प्रतीत होवे तिसकालमं अधिष्टानचेतन-आश्रितअविद्याका द्विविधपरिणाम होवह ॥

- १ अविद्याके तमोगुणअंशका ्चिपयरूप परिणाम होवह । औ-
- २ अविद्याके सत्वगुणका ज्ञानरूप परि-णाम होवह ।

थवापि चेतनकं ज्ञान कहेहें। यातें सत्व-गुणका परिणाम ज्ञान है। यह कहना वन नहीं। तथापि सारे व्यापकचेतन ज्ञान नहीं। किंतु साभासवित्मं आरुढ चेतनकं ज्ञान कहेहैं।

इसरीतिसं चतनमं ज्ञानपनैकी उपाधि वृत्ति है, ताकेविष वी ज्ञानशब्दका प्रयोग होवेहैं॥ र्जेसं लोकमें कहेंहैं:-''घटका ज्ञान उत्पन्न हुवा, पटका ज्ञान नष्ट हुवा" आरुड चेतनका तो उत्पत्तिनाश संभव नहीं। इचिके उत्पत्तिनाश होवेहें था ज्ञानके उत्पत्ति-नाश कईहें । यातें पृत्तिमें वी ज्ञानशब्दका प्रयोग होवह ॥

सो वृत्तिरूप ज्ञान सत्वगुणका परिणाम है। यह कहना संभवेहें ॥

- १ ता वृत्तिरूप परिणाममें चेतनका आभास होवेह ।
- २ घटादिक विषयरूप परिणाममें चेतनका आभास होवे नहीं ॥

काहेंनें ? विषय औं वृत्ति यद्यपि दोनूं अविद्याके परिणाम हैं। तथापि-

- १ घटादिक विषय तो अविद्याके तमोगुणका परिणाम है, यातें मालिन हैं, आभास होवै नहीं ॥ ऑ-
- ्२ वृत्ति, सत्वगुणका परिणाम स्वच्छ है । तामं आभास होवेहै ॥

#### इसरीतिसं-

- १ वृत्तिक्तं चेतनके आभासग्रहणकी योग्यता होन्ते वृत्तिअवन्छित्रचेतनकं ज्ञान कहेहैं की साक्षी कहेंहैं॥
- २ घटादिक विषयक्तं आभासग्रहणकी योग्य-ता नहीं । इसकारणते विषयअवच्छिन-चेतन ज्ञान नहीं औ साक्षी वी नहीं ॥

इसरीतिसें जाग्रत्के पदार्थ औ तिनका ज्ञान दोनं साथिही उत्पन्न होवहैं औ साथिही नष्ट यातें चेतनमें ज्ञानव्यवहारकी संपादक ब्रुत्ति हैं। होवेहें। यह वेदका ग्रहसिद्धांत है। यातें जाग्रत्के पदार्थ दूसरी जाग्रत्में रहेहैं। यह कहना संभवे नहीं।।

॥३२५॥ जाग्रत्के पदार्थनका परस्पर-कार्यकारणभाव नहीं

#### ॥ ३२५-३२७ ॥

यद्यपि स्वप्नते जागे पुरुषक् ऐसी प्रत्यभिज्ञा होवेहैं:—''जो पूर्वपदार्थ थे सोई ये
पदार्थ हैं''। यातें जाग्रत्के पदार्थनका ज्ञानके
समकाल उत्पत्तिनाश नहीं होवेहैं। किंतु ज्ञानसें प्रथम विद्यमान होवेहैं औ ज्ञाननाशतें
अनंतर बी रहेहें। तथापि जैसें स्वप्नके
पदार्थ तिस क्षणमें उत्पन्न होवेहें औ ऐसे प्रतीत
होवेहें:—''मेरे जन्मसें वी प्रथम उपजे ये पर्वतसग्रद्रादिक हैं'' तहां तत्काल उपजे पदार्थनमें
बहुकालियरताकी आंति होवेहे। यातें जा
अविद्यानें मिध्यापर्वतसग्रद्रादिक उपजायेहें,
तिसी अविद्यासें बहुकालियरता औ स्थिरताकी
प्रतीति अनिवंचनीय उपजेहें,तैसें जाग्रत्के पदार्थनिवेष वी अनेकदिन स्थिरता है नहीं किंतु अविद्याबलसें मिध्यास्थिरता बी तिन पदार्थनके
साथि उपजिके प्रतीत होवेहे।। और—

जो ऐसैं कहैं:-

१ स्वप्नके पदार्थ साक्षात्अविद्याके परिणाम हैं । औ-

२ जाग्रत्के पदार्थ साक्षात् अविद्याके परि-णाम नहीं।

किंतु घटकी उत्पत्ति दंडचऋळाळसे होवेहैं। तैसे सर्वपदार्थनकी उत्पत्ति अपनैअपनै

|| २५५ || जाप्रत्के पदार्थनका 'वे पूर्वजाप्रत्-विषे देखेडुये पदार्थ ये हैं'' इस आकारवाटा प्रत्यभिज्ञा-ज्ञान निदातें ऊठे पुरुषक् होवेहै । सो ज्ञान नदी प्रवाह, दीपशिखा, आकाशगत ताराकी स्थिति औ कारणतें होवेहैं। साक्षात् अविद्यासें नहीं। जो साक्षात्अविद्याके परिणाम होवें तो आकाशा-दिक कमतें पंचभूतनकी उत्पत्ति औ पंचीकरण तिनसें ब्रह्मांडकी उत्पत्ति श्रुतिमें कहीहै सो असंगत होवेगी। यातें ईश्वरसृष्टि जाग्रत्के पदार्थ अपने अपने उपादानके परिणाम है। अविद्याके साक्षात् परिणाम नहीं।।

१ स्वप्नके तो सारे पदार्थ अविद्याके परि-णाम हैं। तिनका एकअविद्या उपादान होनैतें तिन पदार्थनकी औ तिनके ज्ञानकी एकअविद्यासें एककालमें उत्पत्ति संभवेहै।

र जाग्रत्के पदार्थ भिन्नभिन्न कारणसें उत्पन्न होनेहें । कार्यतें पहली कारण होनेहें औं कारणमें कार्यका लय होनेहें । यातें घटकी उत्पत्तिसें प्रथम औं घटनाश्चतें आगे मृत्पिंड रहेहें ।। इसरीतिसें कोई पदार्थ अल्पकाल स्थिर औं कोई अधिककाल स्थिर कार्यकारण हैं। तैसें स्वप्नके नहीं ।।

॥ ३२६ ॥ सो शंका वन नहीं। काहेतें १ जाग्रतके पदार्थनकी न्यांई स्वप्नके पदार्थन विषे वी कार्यकारणभाव प्रतीत होवेहे ॥ जैसें किसीकं ऐसा स्वप्न होवे:— मेरी गडके वत्स हुवाहे अथवा मेरी स्नीके पुत्र हुवाहे ॥ तहां गड औ स्नीविप कारणताकी प्रतीति औ बहुकाल स्थायिताकी प्रतीति होवेहे ॥ वत्स औ प्रत्न विषे कार्यता अते अल्पलस्थिरता प्रतीत होवेहे औ सारे समकाल हैं। कोई किसीका कारण नहीं। किंतु गड वत्स स्नीआदिकनका अविद्याही उपादान है। तैसें जाग्रत्विष वी कोई

वृक्षके फल, इनके प्रसमिज्ञाज्ञानकी न्यांई अमरूप है। यामै मुख्यद्रष्टांत स्वम है। सो ऊपर प्रथकारनेही लिख्याहै॥

अधिककालस्थायिकारणस्वरूपते कोई न्यूनका-लस्थायिकार्यसप्तें स्वप्नकी न्यांई प्रतीत होवहै। कोई किसीका परस्पर कार्यकारण नहीं । किंत साक्षात् अविद्याके कार्ये हैं। और--

॥ ३२७ ॥ श्रुतिनिषं जो कंमरें सृष्टि कहीहै तहां रहष्टिप्रतिपादनमें श्रुतिका अभिप्राय नहीं । किंतु अहेतचोधनमें अभियाय है ॥

सारे पदार्थ परमात्मासें उपजेहें, यानें ताके दिवर्तहें। जो जाका चिवर्त होर्व सो ताकाही स्वरूप होवेहै। याते सारा नामरूप ब्रहाते पृथक् नहीं। ब्रह्मही है। इसअर्थ बोधन करनेक्, सृष्टि कहीहै । सृष्टिका औरप्रयोजन नहीं ।

तहां क्रम्का जो कथन है सो स्थूलदृष्टिक् विपरीतऋमतें छयाचितनके निमित्त है। ताका बी अहेतरोधही प्रयोजन है। यातें क्रमकथनमें वी अभिग्राय नहीं ॥

सृष्टिमें क्रम नहीं है, किंतु सारे पदार्थ एक अविद्यासं उपजेहें । तिनका परस्परकार्यकारण-भाव औ पूर्वउत्तरभाव 🖁 अविद्याकृतस्त्रप्नकी न्याई मिध्या प्रतीत होवह ॥ ऑ---

श्रुतिने तिनकी आपसमें कार्यकारणता औ पूर्वउत्तरता कहीहै। सो लयचिंतनके निमित्त फहीर्ह। ध्यानमें यह नियम नहीं:- जैसा स्वरूप होने तसाही ध्यान होनेहै ॥

याते जाग्रतके पदार्थनका आपसमें कार्य-कारणभाव नहीं। किंतु-

॥ ३२८ ॥ दृष्टिसृष्टिवादका अंगीकार ॥

सारे पदार्थ साक्षात् अविद्याके कार्य हैं। श्चक्तिरजतकी न्यांई वा स्वप्नकी न्यांई अविद्याकी द्वत्तिउपहित साक्षीतें तिनका शकाश होवेहै। यातें सारे पदार्थ साक्षीभास्य हैं ॥ औ—

**क्षान,** ताके समसमयमेही सृष्टि कहिये प्रपंचकी कहियेहै। याहीक् अजातवाद वी कहतेहैं॥ नि. सा. २६

ज्ञानाकार ओ ज्ञेयाकार अविद्याका परिणाम एकही कालमें उपजेहैं। साथही नष्ट होवेहैं। यातें जब पदार्थकी प्रतीति होवे तबही प्रतीति-का विषय पदार्थ होर्बहै। अन्यकालमें नहीं होर्वेहे । याहीकुं द्रष्टिस्ट्रैष्टिबाद कहेंहैं ॥

या पक्षमें पदार्थकी अज्ञातसत्ता नहीं।ज्ञात-सत्ता है। अईतवादमें यह सिद्धांतपक्ष है। या पक्षमें दो सत्ता हैं। तीनि नहीं। काहेतें १ अनात्म-पदार्थ सारे स्वप्नकी न्यांई प्रातिभासिक हैं। प्रतीतिकालसें भिन्नकालमें अनात्माकी सत्ता नहीं, यातें तीसरी व्यावहारिक\_सत्ता नहीं ॥

या पक्षमें सारे अनात्मपदार्थ साक्षीभास्य हैं। प्रमाताप्रमाणका विषय कोई वी नहीं। कोहेतें ? अंतः करण औं इंद्रिय तथा घटादिक सारी-त्रिपुटी आ ज्ञान, स्त्रप्नकी न्यांई एककालमें उपजेहं। तिनका विषयविषयीभाव वनै नहीं। जो घटादिक विषय औं नेत्रादिक इंद्रिय । तैसें अंतःकरण । ये ज्ञानतें प्रथम होवें । तौ नेत्रादि-द्वारा अंतःकरणकी ष्टत्तिरूप ज्ञान प्रमाणजन्य होत्र सो अंतःकरण इंद्रिय औं विषय तीनूं ज्ञानके पूर्वकालमें हैं नहीं । किंतु ज्ञानसमकालही स्त्रप्नकी न्यांई त्रिपुटी उपजेहै । यातें त्रिपुटी-जन्य ज्ञान कोई वी नहीं । तथापि ज्ञानविषे स्वप्नकी न्यांई त्रिपुटीजन्यता प्रतीत होवेहैं। यातें जाग्रत्के पदार्थ साक्षीभास्य हैं ॥ प्रमाणजन्य ज्ञानके विषय नहीं । यातें वी स्वप्नके समान मिथ्या है किंवा-

- १ जाप्रत्में कितने पदार्थनकं मिध्याद्भप-करिके जानेहैं।
- २ औरनकूं सत्यरूपकरिके ऐसें जानेहैं:-(१) अनादिकालके पदार्थ हैं, तिनमें कोई

॥ ३५६॥ दृष्टि कहिये अविद्याकी वृत्तिक्तप उत्पत्ति, ताका जो कथन सो दृष्टिसृष्टिवाद

नष्ट होवेहें और तिसके समान उत्पन्न होवैहें । ऐसैं प्रपंचधाराका उच्छेद करें होवै नहीं ॥

- (२) जाकूं ज्ञांन होवैहै ताकूं प्रपंचकी प्रतीति होने नहीं । औरनक्षं प्रपंचकी प्रतीति होवैहै ।
- (३) ता ज्ञानके साधन वेदगुरु हैं। तिनतें परमसत्यकी प्राप्ति होवेहै।

ऐसी प्रतीति जाप्रत्में होवेहै। तहां— १ किसी पदार्थमें मिथ्यापना।

२ किसीमें नाश ।

३ किसीमैं उत्पत्ति ।

४ वेद्गुरुतैं प्रमपुरुषार्थकी प्राप्ति । ये सारी अविद्याकृत स्वप्नकी न्यांई मिथ्या 量用

वासिष्टमें ऐसे अनंतइतिहास कहेहैं ।

- १ क्षणमात्रके स्वप्नमें बहुकाल प्रतीत होवैहै। औ-
- २ जाग्रत्की न्यांई स्थायीपदार्थ प्रतीत होवैहें औ---
- ३ तिनतें बहुकालमोग होवेहै ॥ यातै जाग्रत्पदार्थकी स्वप्नतें किंचित्विलक्ष-णता नहीं । किंतु आत्मभिन सर्व मिंथेंया है ॥

😬 ॥ ३५७ ॥ यह 🛮 दृष्टिसृष्टिवादका (निचोड) है ॥ या पक्षका प्रतिपादन घृहदारण्यक डपेनिषदके व्याख्यानमें भाष्यकार औ वार्त्तिककारने कियहि भी शांकरभाष्य अरु आनंदगिरिकृत व्याख्यान-मांड्रक्यउपनिषद्की कारिकामैं कियाहै । ताकी वेदांतदीपिकानामक भाषाटीकाविषे हमने स्पष्ट लिखाहे सौ वासिष्ठप्रंथमें तथा वेदांतमुक्तावलीमें तथा इत्तिप्रभाकरको अष्टमप्रकाशमें तथा आसपुराणमें भी

॥३२९॥ प्रश्नः—स्वप्नकी न्यांई स्वल्प-कालस्थायी संसार होवे तौ अनादि-कालका बंध नहीं होवेगा ॥ बंध-निवृत्तिरूप मोक्षके निमित्त श्रवणादिक साधन निष्फल होवैंगे। ॥ शिष्य उवाच ॥ ा दोहा ॥ लाख हजारन कल्पको,

यह उपज्यो संसार ॥ तामें ज्ञानी मुक्त व्हे,

बंधे अज्ञ हजार ॥ ११ ॥ 🍀 **झ्**ठो स्वप्नसमान जो,

छन घटिका व्है जाम ॥ 🦈 बद्ध कौन को मुक्त है,

श्रवणादिक किह काम ॥ १२ ॥ टीका:- 'ईश्वरसृष्टि अनंतकल्पतैं 'अनादि है, तामें ज्ञानी मुक्त होवेहै। अज्ञानीकं वंध रहेहैं।

जो स्वप्नसमान होवै तौ स्वप्न एकक्षण घडी तथा प्रहर होवेहैं। तैसे संसार बी क्षण अथवा

अद्वेतसिद्धिआदिकआकरप्रंथनमें बी याका प्रतिपादन है। जाकूं विशेष जिज्ञासा होवै सो तिन प्रंथनमें देखें ॥ परंतु " अक (गृहके कोण) विवे जो मधु मिछै तौ पर्वतविषे किसअर्थ जाना ? " इस न्यायकरि जा जिज्ञासुकूं याही प्रथिविषे या दृष्टिसृष्टिवादक्रप उत्तमसिद्धांतका ज्ञान होवे, ताकूं अध्य बहुतप्रयनके देखनेका बुद्धिके विनोदविना औरप्रयोजन नहीं ॥

किंचित्अधिककाल घडी वा प्रहरकाल वा होवैगा ।

१ खमकी न्यांई खल्पकालस्थायि संसार होवे तौ अनादिकालका वंघ नहीं होवैगा ।

२ वंधनिष्टत्तिरूप मोक्षके निमित्त श्रवणा-दिकसाधन निष्फल होवैंगे।

[ गुरु:- ] यद्यपि पूर्वउक्तसिद्धांतमैं-

१ वंघमोक्ष वेदेंगुरु अंगीकार नहीं ।

२ किंतु चेतन नित्यमुक्त है।

३ अविद्याके परिणाम चेतनमें नाना-विवर्त होवेहें, तातें आत्मरूपकी किंचित-मात्र वी हानि नहीं ॥

४ आत्मा सदा असंग एकरस है।

५ आजतोडी कोई मुक्त हुवा नहीं । आगे होवै नहीं। किंतु चेतन नित्यमुक्त है।

६ अविद्या औ ताके परिणामका चेतनसैं किसीकालमें संवंध नहीं, यातें वंध औ वेदगुरु श्रवणादिक औ समाधि तथा मोक्ष इनकी प्रतीति वी स्वप्तकी न्यांई अविद्याजन्य है । यातें मिथ्या है ॥

७ इनविपे बहुकालस्थायिका नी अविद्या-जन्य है ॥

॥ ३५८॥ इहां यह अभिप्राय है:-- इस दृष्टि-सृष्टिवादमै एकजीवके अंगीकारते अन्यजीवरूप गुरु किंवा शिष्यका अंगीकार नहीं । किंतु स्वप्नगत एक-मुख्यजीवतें भिन्न अन्यजीवाभासकी न्यांई अन्य-जीवाभास प्रतीत होतेहै। तैसेंही आभासरूप गुरु किंवा शिष्य है, तिस ंगुरुविषे ईश्वरभावपूर्वक भक्ति करीतीहै सो बी स्वप्नगुरुके भक्तिकी न्याई मिध्या ( प्रातिभासिक सत्तावाली ) है ॥ या पक्षमैं जीव-ईश्वरादिकषट्गदार्थ स्त्ररूपसें अनादि मानेहैं। तिनके मध्य—

१ ब्रह्मकी परमार्थसत्ता है ॥ औ—

तथापि या सिद्धांतक्तं नहीं जानिके स्यूल-दृष्टिका प्रश्न है। (अगृधदेव [ इच्छारहित आत्मदेव ]-का स्वप्न ॥ ३३०-४५२ ॥) (॥ गतप्रश्नका उत्तर॥

३३०-३३८ ॥ )

॥ ३३० ॥ अगृधदेवकूं स्वप्तकी प्रतीति

॥ ३३०--३३१ ॥

॥ गुरुवाक्य ॥

॥ दोहा ॥

अगृधदेवकूं स्वप्नमें, भ्रम उपज्यो जिहि रीति ॥ सिष तोकूं यह ऊपजी, बंधमोछ परतीति ॥ १२ ॥

टीका:-हे शिष्य ! जैसें निद्रादीपतें स्वममें अध्यापक, अध्ययन, वेदशास्त्र, पुराण, धर्मशास्त्र, अध्ययनकर्ता, कर्म औ तिनका फल प्रतीत होनै है औ तिन सर्वपदार्थनमें सत्यताकी आंति होनेहै।

- २ ब्रह्मसैं भिन्न प्रपंचकी व्याबहारिकसत्ता है ॥ औ----
- ३ अन्य प्रवाहरूपसें अनादि सक्छंकार्यप्रपंचकी प्रातिभासिक सत्ता है।

यातें उत्तरउत्तरअध्यासके कारण पूर्वपूर्व अध्यासके ज्ञानजन्य संस्कारकी आश्रयभूत सविद्याके विद्यमान होनैतें औ। ईश्वरके विद्यमान होनैतें क्षणिकविज्ञान-वादकी किंवा अनीश्वरवादकी प्राप्तिआदिक दोष नहीं। यह अर्थ अद्वैतसिद्धिमें मधुसूदनस्वामीनै लिख्याहै ॥ यह वार्त्ता जीवके प्रसंगसें कही ॥

तथापि सो स्वमके सारे पदार्थ मिथ्या हैं। तैसैं जाग्रत्के सारे पदार्थ मिथ्या हैं। तिन-विषे सत्यताप्रतीतिश्रम है।

दोहेमें वंधमोक्षग्रहणतें सर्व अनात्माका ग्रहणहै जैसें तेरेकं हम गुरु प्रतीत होवेहें, वेद-अर्थका वंधविधातक उपदेश करेहें, सो तेरेकं मिथ्याप्रतीति है ॥

जैसें अगृधदेवक् स्वप्नमें मिथ्याप्रतीतिके विषय गुरुवेदादिक अनिर्वचनीय उपजेहैं, तैसें तेरी प्रतीतिकेविष मेरेसें आदिलेके सारे अनिर्वचनीय मिथ्या हैं।।

॥ ३२१ ॥ सो अँगृधदेवका ऐसा स्वम हुवाहै:-एक अगृध नाम देवता अनादिकालका निद्रामें सोवताहुवा स्वमंद्र देखतामया । ता-स्वममें तिस् इपुरुषकं ऐसी प्रतीति हुई जो:-

- १ में चंडाँले हूं ।
- २ महादुःखी हूं।
- ३ अस्थि मज्जा रुधिर त्वचा मांस मेद वीर्य-रूप सप्तधातुसँ मेरा मुख भूष्याहै। औं-
- ४ महाघोर भयंकर सर्प हस्ती आदिकसैं युक्त जो वैनै ताकेविषे मैं अमण करूंहूं। सो देवता अमण करताहुवा ता वनमैं

सो देवता अमण करताहुवा ता वनमै अनंतस्थान देखताहुवा॥

१ कहूं नाना भयंकर प्राणी सन्ध्रख भक्षण करनेकूं घावन करेहैं । औ—

|| ३५९ || गृधा कहिये इच्छा, तातें रहित औ देव किंदे खप्रकाश, ऐसा जो शुद्धचेतन सो इहां अगुधदेवपदका गृढ अर्थ है | ताकूं जाप्रत्सप्ररूप विछक्षणता रहित अनादिनिद्राकरि किंद्यत यह प्रतीय-मानप्रपंचरूप स्वप्त भयाहै | ता प्रपंचकी विछक्षणता-के अभावतें जाप्रदादिअवस्थाके भेदका अभाव है | यातें तिस एकही प्रपंचकूं दष्टांतरूपता औ दार्षांत-रूपता यद्यपि बनै नहीं | तथापि प्रंथकारनै तिसी-अर्थकूं गोप्य राखिके एकही चेतनमें दृष्टांतदार्ष्टांत-

- २ कहूं रैरींधिरुधिरसैं भरे छंड हैं। तिन्हमैं पडे प्राणी हाहाकारशब्द करेहैं। औ—
- २ कहूं लोहेके तप्तस्तंभ हैं तिन्हसें बंधे पुरुष रोवेंहें । औं-
- ४ कहूं तप्तवालुयुक्त मार्ग होइके नयपाद-पुरुष जावेहैं औ तिन्ह पुरुपनकूं राजभट लोहमय दंडनसें ताडना करेहैं।

#### इसरीतिसैं-

- १ नाना जो भयंकरस्थान हैं तिनक्कं सो देवता देखताहुवा। औ—
- २ कदाचित् आप बी अपराधकरिके स्वममें तिन्ह दुःखनकं प्राप्त होताभया । औ—
- कहूं दिव्यस्थान देखताहुवा। ·
- १ तिन्ह स्थानमें उत्तमदेव विराजेहैं।
- २ तिन्ह देवनके दिव्य भोग हैं।
- ३ अमृतके दर्शनमात्रसें तिन्हकं तृप्ति रहेहै।
- ४ क्षुघातपाकी वाघा तिन्ह देवनकं होवै नहीं। औ—
- ५ मलमूत्ररहित जिनका प्रकाशमान शरीर है। औ—
- ६ उत्तमिनमानमें स्थित होयके कोई देव रमण करेहैं। सो विमान ता देवकी इच्छाके अनुसार गमन करेहैं। औ—
- ७ कहूं रंमा उर्वशीसें आदिलेके अप्सरा नृत्य

का आरोप कियाहै । इस गोप्यअर्थकी प्रगटता हम आगे बी टिप्पणविषे प्रसंगसैं जहांतहां करैंगे ॥

- ॥ ३६० ॥ संसारकूं ॥
- ॥ ३६१ ॥ देहद्वयका अभिमानी जीव हूं॥
- ॥ ३६२ ॥ संसार (जगत्)
- ॥ ३६३ ॥ इहांसें नरकनका वर्णन है ॥
- ॥ ३६४ ॥ पिरू (पूय)॥
- ॥ ३६५ ॥ इहांसैं स्वर्गलोकका वर्णन है ।

करेंहैं तिन्हके संपूर्णअंग दोपरहित हैं। औ संपूर्ण <sup>रह</sup>ींही गुणयुक्त हैं।।

८ उत्तमसुर्गंध तिन्हके शरीरसें कामकी प्रकाशक आवेहें औं कहूं तिन्हसें देव रमण करेहें। औं

कदाचित् अपि वी देवभावक् प्राप्त होयके
 तिन्हसें बहुतकाल रमण करेहें । औ—

१० कदाचित् तिन्ह अप्सरानसे दिव्यस्थानमें रमण करताहुवा अर्कस्मात् रुघिरमलपूरित जो कुंड हैं । तिन्हविषे मझन करेहैं । औ एकस्थानमें सर्वका अधिपतिपुरुष स्थित हैं । ताके आज्ञाकारी अंकुचर ताके आणे स्थित हैं ।

- १ कितने अनुपनकूं सो अधिपति औ ताके अजुचर सौम्यरूप प्रतीत होवेहैं। औ
- २ कितने पुँखेंपनकं महाभयंकररूप प्रतीत होवेहें। औ
- ३ ता वनमें स्थित पुरुपनक् कर्मके अनुसार फल देवेंहें ॥

इसरीतिसें अगृध नाम देवता स्वप्तकालमें नाना जो स्थान है तिन्हकूं देखताहुवा। औ

- १ कहूं अन्यस्थानमें ब्राह्मण वेदकी ध्वनि करेहें। औ---
- २ कहूं येंज़ैशालामें उत्तमकर्म करेहैं। औ-
- २ कहूं उत्तमनदी बहुँहै। तिन्हमें पुण्यके निमित्त लोक स्नान करेहैं। औ—

॥ ३६७ ॥ अग्धदेव ।

(| ३६८ || पुण्यके क्षीण भये भी पापरूप भारहके उदय भये |

॥ ३६९ ॥ धर्मराजा ।

॥ ३७० ॥ यमदूत ।

।। ३७१ ॥ पुण्यवानीक् ।

४ कहूं ज्ञानवान् आचार्य शिष्यनक्ं ब्रह्म-विद्याका उपदेश करेंहै । ता ब्रह्म-विद्याक्ं प्राप्त होयके वा वनसें निकसि जावहै ॥

इसरीतिसें स्वमविषे अगृधनाम देवता क्षण-मात्रमें नानाआश्चर्यरूप पदार्थ ता वनमें देखता-हुवा । ताकुं ऐसी प्रतीति स्वममें हुई जोः-

१ मै अनंतकालका या वनमे स्थित हूं।

२ या वनका कदी उच्छेद होवे नहीं ॥

- ३ (१) कदाचित् वैाँगवान् चारि मुखनसैं नैाँनावीज निकासिके वनकी उत्पत्ति ं करैंहै । औ—
  - (२) जैंर्लंसेचनसें पालन करेहै । औ-
  - (३) कदाचित् घोरहास्यकरिके मुखसैं अग्नि निकासिके वनका दाह करेहै ॥
- ४ वनकी उत्पत्तिके संगि मेरी उत्पत्ति होवै-है औ वनके दाहसंगि मेरा दाह होवै-है। औ-
- ५ सर्ववनका दाहकरिके सो बागवान् एकही रहेहै ।
- ६ ताके शरीरमैं वनके वीज रहेहैं ।। यह प्रतीति स्वप्तवेदके श्रवणसैं ता अगृध-देवताक्रं स्वमहीविंपे हुई ॥

|| ३७४ || ब्रह्माविष्णुशिवरूपसैं जगत्की उत्पत्ति पालन भौ संहारका कत्ती ईश्वर |

॥ ३७५ ॥ जीवनके परिपक्ष भये अदृष्ट ।

॥ ३७६ ॥ कर्मके अनुसार सुखदुःखके अनुभव-रूप भोगके देनैसें ।

॥ ३७७ ॥ प्रवय (संहार)।

<sup>||</sup> ३६६ || कान्यअलंकारादिसाहित्यप्रंथनमें जो स्त्रियांके सुंदरता सादिक ३२ गुण कहेहैं | तिन-करिके युक्त ऐसी |

<sup>॥</sup> ३७२ ॥ पापिष्ठजनोंकूं ।

<sup>॥</sup> ३७३ ॥ इहांसें मृत्युळोक [ गत भरतखंड ]का वर्णन है ।

### ॥ ३३२ ॥ अग्रधदेवका स्वप्तमें गुरुसें मिलाप ॥

तव वारंवार अपना जन्ममरण सुनिके ता अगृधदेवनै विचार किया जोः—

- १ किसी प्रकारसें वनके वाहरि निकसी जाऊं। औ—
- १ वनके वाहरि नहीं वी निकसूं तो वी चांढींलभाव मेरा दूरि होयजावे औ ंदेवभाव सदा वन्यारहै।।
- ३ सो और तो कोई उपाय वनतें निकसनै-का है नहीं । ब्रह्मविद्याके उपदेश करनै-वाले आचार्य अपनैं शिष्यनक्तं वनके वाहरि निकासेंहैं ॥

यह विचारिके आचार्यक्रं स्वप्तकालमेंही सो अगृधदेवता प्राप्तहुवा । सो विधिपूर्वक प्राप्त-हुवा जो शिष्य ताक्रं आचार्य देववाणीरूप मिथ्याग्रंथ उपदेश करताहुवा ॥

॥३३२॥ मिथ्याआचार्यका मिथ्याशिष्यकूं मिथ्यासंस्कृतग्रंथसैं उपदेश ॥ ग्रंथके

मंगलाचरण ॥ ३३३-३३८ ॥

संस्कृतग्रंथ जो मिथ्याआचार्यनै मिथ्या-शिष्यक्तं उपदेश किया ता ग्रंथक्तं भापाकरिके लिखेंहै ॥

संस्कृतग्रंथके भाषाकरनैमें मंगल करेहैं। काहेतें?
१ मंगल करनैतें जो ग्रंथकी समाप्तिके प्रतिबंधकविन्न हैं तिन्हका नाश होवेहै। विन्न नाम
पापका है। पापतें शुभकार्यकी समाप्ति होवे
नहीं। ता पापका मंगलतें नाश होवेहै।। औ

२ जो पापरहित होवे सो वी ग्रंथके आरंभ-

॥ २७८॥ चांडालमाव कहिये जीवमाव औ देवमाव कहिये ब्रह्ममाव ॥ मैं मंगल अवस्य करें । काहेतें ? जो प्रंथआरंग-मैं मंगल नहीं कियाहोवें । तो ग्रंथकर्ताविष पुरुपनक्तं नास्तिकभ्रांति होयके ग्रंथमैं प्रवृत्ति होवें नहीं ॥

सो मंगल तीनि प्रकारका है: एक वस्तु-निर्देशरूप है औ दूसरा नमस्काररूप है औ तीसरा आशीर्वादरूप है।

सगुण अथवा निर्गुण जो परमात्मा सो वस्तु कहियेहै, ताके कीर्तनका नाम वस्तु-निर्देश कहियेहै।।

अपना अथवा शिष्यनका जो वांछित-वस्तु, ताके प्रार्थनका नाम आश्वीचोद्रूप मंगल कहियेहैं। सो अपने वांछितका प्रार्थन चतुर्थदोहेमें स्पष्ट है, शिष्यके इष्टका प्रार्थन पंचमदोहेमें स्पष्ट है।

॥ ३३४ ॥ गणेश औ देवीक् ईश्वरता
पुराणमें प्रसिद्ध है । यातें अनीश्वरका चिंतन
नहीं । औ पुराणमें गणेशका जो जन्म है
सो जीवकी न्यांई कर्मका फल नहीं । किंतु
रामकृष्णादिकनकी न्यांई मक्तजनके अनुप्रहवास्तै परमात्माकाही आविभीव होवेहैं । यह
व्यासमगवान्का परमअभिप्राय है ॥

या स्थानमें यह रहस्य है:-परमार्थदृष्टिसें जीव वी परमात्मासें मिन्न नहीं । परंतु जन्म-मरणादिक वंधका आत्माविषे जो अध्यास सो जीवका जीवपना है । सो जन्मादिकवंध गणेशादिकनक्तं आन्मामें प्रतीत होवे नहीं। यातें जीव नहीं ॥ इसरीतिसें गणेशादिकनक्तं ईश्वरता है । यातें ग्रंथके आरंभमें तिन्हका चिंतन योग्य है ॥

<sup>॥</sup> ३७९ ॥ इहां संस्कृतप्रंथके कथनकरि कोई-

एक अगृधदेवके दृष्टांतकरि युक्त संस्कृतप्रंथका प्रहण नहीं । किंतु इस प्रंथके मूळरूप अनेक संस्कृतप्रंथनका प्रहण है ॥

नानारूप ईश्वरका जो कथन है, सो सर्वक्तं ईश्वरता द्योतन करनेवास्ते है औ ईश्वर-भक्ति औ गुरुभक्ति विद्याकी प्राप्तिका ग्रुख्य-साधन है। इसअर्थकं दी द्योतन करनेवास्ते है।। ॥ ३३५॥ अथ निर्गुणवस्तुनिर्देशरूप मंगल ॥

॥ दोहा ॥
जा विभु सत्य प्रकासतें,
परकासत रिव चंद ॥
सो साछी मैं बुद्धिको,
सुद्धरूप आनंद ॥ १॥
॥ अथ सगुणवस्तुनिर्देशरूप मंगल ॥

॥ दोहा ॥

नासै विघ्न समूलतें, श्रीगणपतिको नाम। जा चिंतन बिन व्हे नहीं, देवनहूके काम॥२॥ टीकाः-त्रिंपुरवधमें यह वार्ता शसद्ध है॥

३८० ॥ गणेश विष्णु शिव देवी औ
 भाचार्थ इनकूं॥

॥ ३८१ ॥ मयदानपरचित तीनपुरके नाशमें प्रवृत्त भये महादेवका ज्व विजय भया नहीं, तव सो सर्वदेवसहित होयके विष्रराज जो गणेश ताक् ॥ अथ नमस्काररूप मंगल ॥ ॥ सोरठा ॥

असुरनको संहार, लखमी पारवतीपती ॥ तिन्हें प्रनाम हमार, भजतनकूं संतत भजे ॥ ३॥ ॥ अथ स्ववांछितप्रार्थनारूप आंद्यीर्वाद॥

॥ मंगल ॥ दोहा ॥
जा सक्तीकी सक्ति लहि,
करे ईस यह साज ॥
मेरी बानीमैं वसहु,
ग्रंथ-सिद्धिके काज ॥ ४॥
॥अथ शिष्यवांछितप्रार्थनरूप आशीर्वाद॥

॥ दोहा ॥

वंधहरन सुख करन श्री, दादू दीनदयाल ॥ पढे सुनै जो ग्रंथ यह, ताके हरहु जंजींल ॥ ५॥

पूजताभया । तिसकरि महादेवके विजयद्वारा देवन-का कार्य ( निर्भयपना ) सिद्ध भया । यह प्रसंग पुराणमें प्रसिद्ध है ॥

॥ १८२ ॥ जन्मादिदुःख ॥

॥ २२६॥ अथ वेदांतैशीस्त्रकर्ता अँचार्थ-नमस्कार ॥ २८५ ॥ ॥ कवित्व ॥

वेदवादवृच्छ बन
भेदवादीवायु आय ।
पकर हलाय क्रिया
कंटक पसारिके ॥
सरल सुसुद्ध सिष्य
कंज पुनि तोरि गेरि ।
सूलनमें फेरत
फिरत फेरि फारिके ॥
पेखी सु पथिक भग- वान जानि अनुचित ।

॥ ३८३॥ वेदांत जो उपनिषद्, तिनके तात्पंर्यका निर्णायक होनैतैं तिनका अनुसारी जो ब्रह्म-सूत्ररूप उत्तरमीमांसा, सो बी वेदान्तशास्त्र कहिये-है। ताके कर्त्ता श्रीवेदव्यास ।

11 328 11

#### ॥ श्लोकः ॥

भाचिनोति च शास्त्रार्थं भाचारे स्थापयसि ॥ स्वयमाचरते यस्मादाचार्यस्तेन कथ्यते ॥ १ ॥ अस्यार्थः — जो शास्त्रके अर्थनूं भाचरे औ छोकननूं शास्त्रउक्तभाचारिववे स्थापन बी करे औ जातें आप बी शास्त्रोक्त भाचारकूं भाचरताहै। तिस हेतुकरि सो भाचार्यं कहियहै । इसशास्त्रउक्त- इसशास्त्रउक्त- इसशास्त्रउक्त- इसशास्त्रउक्त- इसशास्त्रउक्त संपदायोंके) आचार्य हैं। तिनका नमस्कारस्त्रप मंगल प्रथकार करेहैं।

हुहां गुरुशिष्यके संवादके मिषकार प्रथकत्तीं विदास की कहतेहैं।

अंकमें उठाय ध्याय व्यासरूप धारिके ॥ सूत्रको बनाइ जाल बनको विभाग कीन्ह । करत प्रनाम ताहि निश्रल पुकारिके ॥ ६॥

टीका:-(१) जैसें वायु, (२) वनमें-पैठिके, वृक्षनकूं हलायके, (३) तिन्हके कंटक पसारिके, (४) सुंदर (५) कमलनके पुष्प-नकूं (६) स्वस्थानसें तोरिके (७) कंटकन विषे अमावे तिन्ह अमते पुष्पनकूं देखिके।

(८) पथिकैंके चित्तमें ऐसी आवै:-(९) जो ये सुंदरकमल या स्थानयोग्य नहीं (१०) किंतु उत्तमस्थानयोग्य हैं । यह विचारिके जो मंगल कियाहै। सो आदिअंतकी न्याई शास्त्रके मध्यविषे बी मंगल कियाचाहिये। इस विधिके अनुसार है।।

|| ३८५ || मनकरि किंवा वाणीकरि शरीर करि अपनी निकुष्टतापूर्वक इष्टकी उत्क्रष्टतांके क्रमतें चिंतन कथन भी करनेका नाम नमस्कार है || यह नीतिभांतिका नमस्कार क्रमतें उत्तम मध्यम कनिष्ठकर है | तिनमें—

- १ मनका नमस्कार बीज है औ---
- २ जो वाणीका है सो अंकुर है। औ-
- ३ जो शरीरका है सो चुक्ष है।
- ४ तिसर्ते गुरुआदिककी प्रसन्ततारूप फर्ळ होवहै॥
- ॥ ३८६॥ पथिक कहिये पथि । याहीर्क् एक ने कटनेटें॥

(११) तिन्ह पुष्पनक्तं उठाईलेवे औ (१२) फेरि विचार करै:-जो आगे वी पवन कंटकनविषे पुष्पनक्तं तोडिके अमण करावेगा, यातें ऐसा उपाय करूं, जातें फेरि वायु कंटकनमें पुष्पनक्तं अमावे नहीं । (१३) यह विचारिके सूत्रके जालसें कंटकयुक्त वृक्षनका विभाग करीदेवे, ता जालसें पुष्पनका कंटकनमें प्रवेश होवे नहीं।।

।। ३३७ ।। (१) तैसें भेदेवादी आचार्य-रूप जो वायु है, (२) सो वेदरूपी वनमें (३) वाद कहिये अर्थनादरूप जो कंटकसहित वृक्ष हैं, तिन्हतें सकामकर्मरूप कंटक प्रवर्त-करिके, (४) सरल कहिये कपटरहित औ सुग्रुद्ध कहिये अतिशुद्ध रागादिदोपरहित, ( ५ ) जो शिष्यरूप कमलपुष्प, (६) तिन्हक् शमादिरूप जो स्वस्थान, तासों तोरके, (७) सकामकर्मरूप कंटकनविषे अमावते देखिके, (८) पथिक समान व्यापकविष्णुनै विचार कियाः-(९) जो यह सुंदरकमलरूप शुद्धपुरुष या स्थान-जोग नहीं है, (१०) किंतु मेरे स्वरूपक्र प्राप्त विचारिके व्यासरूप होनैयोग्य है। यह धारिके (११) तिन्ह शिष्यनक्तं उपदेशरूप अंकमें स्थापन किया। जैसें पुरुपके अंकमें स्थित पुष्पक्तं वात उडावनैविष समर्थ नहीं तैसें ब्रह्मनिष्ठ आचार्यके उपदेशमें स्थित पुरुपनकूं मेदवादी वैहकावनैमें समर्थ नहीं, यातें उपदेश ही अंक कहिये गोद है, (१२) फेरि व्यास-भगवान्ने विचार कियाः जो भेदवादी और पुरुपनक् आगे वी सकामकर्मरूप कंटकनमें

|| ३८७ || इहां भेदवादिनकूं आचार्य कहाहै सो "देवदत्त सिंह है" इस वाक्यकी न्याई गोणी-मृत्तिसें कहाहै | मुख्य ( शक्तिवृत्तिसें ) नहीं |

भ्रमावेंगे। यातें ऐसा उपाय होने । जातें आगे शिष्य भ्रमें नहीं। (१३) यह विचारिके सूत्र-रूपी जालसें वेदके वाक्यरूप वृक्षनका विभाग करीदिया।।

जैसें वनमें दोप्रकारके वृक्ष होवें:— १ सकंटक औ— २ कंटकरहित ।

तिन्हका जालसें विभाग करी देवे औ जालतें पुष्पनका कंटकसहित वृक्षनमें प्रवेश होवे नहीं ॥

तैसें वेदमें दोप्रकारके वाक्य हैं।

१ एक तो कर्मकी स्तुति करिके कर्मविषे
वहिर्धुख पुरुषकी प्रवृत्ति करावेहें औ

२ दूसरे कर्मके फलकूं अनित्य बोधन
करिके पुरुषकी निवृत्ति करावेहें।
तिन्ह वाक्यनका—

॥३३८॥ वेदच्यासनै विभागकरिके सूत्रनसैं यह बोधन कियाः—जो सर्ववाक्यनका निद्वत्तिमैं तात्पर्य है, प्रवृत्तिमैं किसी वाक्यका वी तात्पर्य नहीं।

जो प्रवृत्तिवोधक वाक्य हैं, तिन्हका बी स्वाभाविक औं निपिद्ध जो प्रवृत्ति हैं, तासें निवृत्तिकरिके विहितप्रवृत्तिसें अंतःकरण शुद्ध होयके तासें वी निवृत्ति होयके ज्ञाननिष्ठ-पुरुष होवे। इसरीतिसें निवृत्तिमें तात्पर्य है। औ— अर्थवादवाक्यने जो कर्मका फल वोधन

यातें पूर्व ( तृतीयतरंग ) औ उत्तर ( इस तरंग) का विरोध नहीं ।

॥३८८॥ संशययुक्त करिके निष्ठातैं डिगावनैमें ।

कियाहै सो गुँडीजिहान्यायतैं कियाहै । फलमें तिनका तात्पर्य नहीं । यह अर्थ सूत्रनसें च्यासजीने बोधन कियाहै । या अर्थक् सूत्रनसें जानिके पुरुषकी सकाम कर्ममें प्रवृत्ति होवै नहीं ।।

जैसें मूतका जाल पुष्पनक् कंटकनसें निरोध करेहैं तैसें व्यासभगवान्के सकाम कर्मनसैं निरोध करेहैं। यातैं जालरूप कहे॥ ६॥

॥३३९॥ अगृघदेवके तीन प्रक्षः---१ ''मैं कौन हूं ? २ संसारका कर्त्ता कौन है ? ३ मुक्तिका हेतु ज्ञान है अथवा कर्म है अथवा उपासना है अथवा दोनों हैं ?"

## ॥ दोहा ॥

कोउक सिष्य उदारमति, गुरुके सरनै जाइ॥ प्रश्न कियो कर जोरिके, पादपद्म सिर नाइ॥ ७॥

॥ ३८९ ॥ किसी बालककं अपनी माता जिव्हामें गुड़की अंगुळी लगायके कटुओवधमें मध्र-रसकी बुद्धि उपजायके कटुऔषध पिछाय देवै । तार्कु शास्त्रमें ''गुडजिह्नान्याय'' कहेहें । न्याई श्रुतिरूप जो माता है, सो पामरजीवरूप अपने जे कर्मफछके स्तावकवंचनरूप भर्यवादवावय हैं, तिसद्धप गुङ्की

॥ शिष्य उवाच ॥ ॥ दोहा ॥ भो भगवन् में कौन यह, संसृति कातें होइ॥ हेतु मुक्तिको ज्ञान वा, कर्म उपासन दोइ॥ ८॥ टीकाः-

१ हे भगवन् ! मैं कौन हूं ?

(१) देहस्वरूप हूं १ (२) अथवा देहसें भिन्न हूं १ मैं मनुष्य हूं औ मेरा शरीर है । यह दो प्रतीति होवेहैं। यातें मेरेकूं संशय है। औ-देहसें भिन्न वी जो आप कहो तौ-

(३) मैं कत्तीभोक्ता हूं ?

(४) अथवा अकिय हूं ? जो अक्रिय कही तौ बी---

· (५) सर्वश्वरीरविषे एक हूं ?

(६) अथवा नाना हूं ? यह प्रथमप्रश्नका अभिप्राय है।। औ-२ यह संस्रति कहिये संसार, ताका कर्ता कौन है ? याका यह अभिप्राय है:-

(१) या संसारका कोई कर्ता है १

(२) अथवा आपही होवैंहै १

चटायके कर्मके खर्गादिककी प्राप्तिरूप फलका बोधन-करिके तिस कर्मविषे प्रवृत्ति कराविहै । परंतु जैसे बालककी रोगनिवृत्तिमें तात्पर्य तिस माताका है। गुडकी अंगुछीके स्वादमें नहीं । तैसें श्रुतिरूप माताका पापकी निवृत्तिद्वारा चित्तकी शुद्धिमें ताल्पयें है । खर्गादिफलमैं नहीं ।

जो कर्त्ता कहो तौ बी—

- (३) कोई जीव कर्ता है ?
- (४) अथवा ईश्वर कर्ता है ? जो ईश्वर कहो तौ वी—
- (५) एकदेशमें सो ईश्वर स्थित है ?
- (६) अथवा सो ईश्वर न्यापक है? जो न्यापक है तौ वी—
- (७) जैसें व्यापकआकाशतें जीन भिन्न है तैसें ता ईश्वरतें जीन भिन्न है ?
- (८) अथवा ईश्वरतें जीव अभिन्न हैं १ औ⊷ ३ मुक्तिका हेतु
  - (१) ज्ञान है १
  - (२) अथवा कर्म है ?
  - (३) अथवा उपासना है ?
  - (४) अथवा दो हैं ?
  - जो दो कहो तौ वी-
  - (५) ज्ञान कर्म है ?
  - (६) अथवा ज्ञान उपासना है ?
  - (७) अथवा कर्म उपासना है ?
  - (१ 'मैं कौन हूं?" याका उत्तर

॥३४०॥ आत्मा संघातका साक्षी है॥ ॥ श्रीगुरुरुवाच ॥

(अर्घदोहा)

सत् चित् आनंद एक तूं, ब्रह्म अजन्म असंग् ॥

टीका:-प्रथम जो ग्रिज्यनै प्रश्न किया, ताका उत्तर कहें हैं:-''तूं सत्चित्आनंदखरूप है" या कहनैतें देहतें भिन्न कहा। काहेतें ? देह असत्रूप है औं जडरूप है औ दुःख-रूप है औ कत्तीभोक्ता वी नहीं। काहेतें ?---

- १ जाकेविपै दुःख होवै सो दुःखकी निष्टत्ति औं सुखकी प्राप्तिनास्तै क्रिया करैं, सो कन्तो कहियेहैं ।
  - (१) सो तेरेविषे दुःख है नहीं, यातैं दुःख-की निच्चत्तिवास्ते कियाका कत्ती नहीं ।।
  - (२) त्ं आनंदस्वरूप है, यातैं सुखकी प्राप्तिके निमित्त बी त्ं क्रियाका कर्ता नहीं।।

२ जो कर्ता होने सोई मोक्ता होनेहैं।
तं कर्ता नहीं, यातें भोक्ता वी नहीं।
पुण्यपापका जनक जो कर्म है ताका कर्ता
औ सुखदुःखका मोक्ता स्थूलसूक्ष्मसंघात है।
तं नहीं। तं संघातका साक्षी है।। याहीतें—
।। ३४१।। आत्मा, सुखदुःखादिधर्मसें
रहित च्यापक एक है।। सांख्यमतका

ओ त्रिविध न्यायमतका कथन औ

खंडन ॥ ३४१-३५४ ॥

आतमा एक है, नाना नहीं। जो आतमा कर्तामोक्ता होने तब तो नाना होने। काहेतें? कोई सुखी है, कोई दुःखी है। औं कर्तामोक्ता एकही अंगीकार होने तो एकके सुख होनेतें तथा दुःख होनेतें सर्वकूं सुख तथा दुःख हुवाचाहिये। यातें मोक्ता नाना हैं औ आत्मा मोक्ता है नहीं। यातें एक है।।

।। ३४२ ।। [पूर्वपक्षी:-] सांख्यके मतमें आत्मा कर्चामोक्ता अंगीकार नहीं करिके नानापुरुष जो अंगीकार किये, सो अत्यंत-विरुद्ध है, । काहेतें १ यह सांख्यका सिद्धांत है:-

१(१) सत्वरजतमगुणकी समअवस्थाका नाम प्रधान कहेहैं, सो प्रधान प्रकृति है, विकृति नहीं। [१] विकृति नाम कार्यका है। औ-

[२] प्रकृति नाम उपादानकारणका है।

[१] सो प्रधान महत्तत्त्वका उपादानकारण है यातैं प्रकृति है। औ—

[२] अनादि है, यातैं चिकृति नहीं। औ-

(२-८) महत्तस्व अहंकार औ पंचतन्मात्रा । ये सातप्रकृति विकृति हैं।

[१] उत्तरउत्तरके प्रकृति हैं। औ-

[२] पूर्वपूर्वके विकृति हैं।

तन्मात्रा वी भूतनके प्रकृति हैं। इसरीतिसैं सातप्रकृति विकृति हैं। औ---

(९-२४) पंचभूत औ दशइंद्रिय औ मन, ये सोलह विकृति हैं। प्रकृति नहीं॥ औ---

(२५) पुरुष , प्रकृतिविकृति नहीं । काहेतें ?

[१] जो हेतु किसी पदार्थका होवे तौ प्रकृति होवे । औ—

[२] कार्य होवें तो विकृति होवें ।

॥ ३९०॥ १ सेश्वरीसांख्य को २ निरीश्वरी-सांख्य भेदतें सांख्यमत द्विविध है।

- १ कर्दम औ देवहूतीका पुत्र जो भगवत्का अवतार कपिछदेव, तिसीं सेश्वरीसांख्य मान्याहै॥
- २ अन्य कोई किपिल भयाहै, तिसनैं निरिश्वरी-सांख्य मान्याहै। ताके मतमैं ईश्वरका अंगी-कार नहीं। किंतु प्रधान (प्रकृति)कूं जगत्का कारण मानिके पुरुषके भोगमोक्षका हेतु कहाहै।

सो वने नहीं। काहेतें ? प्रलयकालमें सत्वादि-गुणनकी साम्य (मिलित)अवस्थाकूं प्रधान कहेहें। सो जब सृष्टिकालमें साम्यअवस्थाकूं त्याग करें, तब जगत्की उत्पत्ति होवे। सो प्रधान जातें जड है, तातें स्तः साम्यअवस्थाके त्यागविषे प्रवीण होवे [१] सो पुरुप किसीका हेतु नहीं । यातें प्रकृति नहीं । औ—

[२] कार्य नहीं । यातें विकृति नहीं । यातें पुरुष असंग है ॥

इसरीतिसें सांख्यमतमें पचीस तत्त्व हैं॥ तत्त्व नाम पदार्थका है॥

२ सांख्यमतमें ईश्वेरैंका अंगीकार नहीं।

३ स्वतंत्रप्रकृति जगत्का कारण है। औ-

४ पुरुषके भोगमोक्षके निमित्त प्रकृतिही प्रवृत्त होवेहैं। पुरुष नहीं।

५ प्रकृतिके विषयरूप परिणामतें पुरुपक्रं भोग होवेहैं॥ औ—

६ बुद्धिद्वारा विवेकरूप प्रकृतिके परिणामतें मोक्ष होवेंहैं।

७ यद्यपि पुरुष असंग है, ताकेविष भोग-मोक्ष वनें नहीं तथापि ज्ञान सुख-दुःख रागद्वेपसें आदिलेके चुद्धिके परिणाम हैं। ता चुद्धिका आत्मासें अविवेक हैं। विवेक नहीं। यातें आत्मामें

नहीं भी चेतनपुरुपकूं तिसके मतमें असंग होनैतैं तिसका प्रधानके साथि संवंध नहीं है भी चेतनके संवंधविना जडतें कार्यकी उत्पत्ति होने नहीं ! तातें प्रधानरूप मायाकारे विशिष्ट चेतन अंतर्यामी ईश्वर है ! सोई जगत्का कर्त्ता है । ऐसें मानना योग्य है !! सो-

सांख्यमतमें आत्माके नानात्व औ प्रकृतिकी निस्ताके अंगीकारकरि आत्माविषे सजातीयसंवंध औ विजातीय-संबंधकी प्राप्तितें नानाआत्माके असंगपनैका कथन वी व्याघातदोषयुक्त है औ एक व्यापक आत्माके अंगीकार किये नानाअंतःकरणकरि भोगआदिकके असंकरकी व्यवस्था होवेहै । फेर आत्माके नानात्वके अंगीकारसें अद्देतश्रुतिके औ वस्पमाणं टिप्पणउक्त भेदवाधक-युक्तिक साथ विरोधसें विना अन्यफल मिल्ने नहीं ।

इसरीतिसैं सांख्यमत असंगत है।

आरोपित वंधमोक्ष हैं । परमार्थसैं नहीं ॥

८ अविवेकसिद्ध जो आत्मामें मोग, तासेंही आत्माक्तं सांख्यमतमें भोक्ता कहेंहें । औ—

९ परमार्थसें आत्मा भोक्ता नहीं । बुद्धिही भोक्ता है।।

१० बुद्धि आत्मासं भिन्न है।

११ इस ज्ञानका नाम विवेक है।

१२ ताके अभावका नाम अविवेक है ॥ इसरीतिसं सांख्यमत्यें—

१३ आत्मा असंग है। औ---

१४ सुखादिक बुद्धिके परिणाम हैं। यातें बुद्धिके धर्म हैं। औ—

१५ आत्मा नाना हैं।

[सिद्धांती:-] सो वार्ता अत्यंतिवस्द्ध है। जो सुखदुःख आत्माके धर्म होंचें तो सुखदुःखके अतिश्वरीर मेद होनेंतें आत्माका मेद होवे। सो सुखदुःख आत्माके धर्म तो हैं नहीं। किंतु चुद्धिके धर्म हैं। यातें सुखदुःखके मेदसें चुद्धिका- ही मेद सिद्ध होवेहै। आत्माका मेद सिद्ध होवे नहीं।।

जैसें एकही व्यापक आकाशमें नानाउपाधि के धर्म, उपाधि औं आकाशके अविवेकसें प्रतीत होवेहें; तैसें एकही व्यापक आत्मामें

॥३९१॥ इहां यह भेदकी बाधक युक्ति हैं:— 'एक आत्माका भेद अन्यआत्माविषे वर्त्तताहै ' ऐसैं कहनैवाले प्रतिवादीकूं पूछा चाहिये:—१ सो भेद क्या भेदरहित आत्माविषे वर्त्तताहै ? २ किंवा भेद सहित आत्माविषे ?

१ प्रथमपक्षको कहें तो न्याचातदोष होवैगा । काहेतें १ तिस भेदके आश्रय आत्माकूं भेदरहित वी कहता-है। फर तिसविष भेद वर्तताहै ऐसें बी कहताहै । यातें ''मेरा पिता बालमहाचारी है'' इस वाक्यकी नानाबुद्धिके धर्म अविवेकसें प्रतीत होवेहें। यह वार्ता सांख्यमतमें अंगीकार करनी उचित है।। आत्माक्तं असंग मानिके नाना अंगीकार करने निष्फल है।। औ—

कोई आत्मा मुक्त है । औरनक्तं वंध है । इसरीतिसं वंधमोक्षके मेदसें जो आत्माका मेद अंगीकार करें सो वी बने नहीं । काहेतें ? जो वंधमोक्ष आत्मामें अंगीकार करें तो बंध-मोक्षके मेदसें आत्माका मेद सिद्ध होवे, सो वंधमोक्ष सांख्यमतमें असंग आत्मामें अंगीकार किये नहीं । किंतु बुद्धिके अविवेकसें वंध अंगीकार कियाहें औ बुद्धिके विवेकसें वंधका मोक्ष अंगीकार कियाहें ॥

जो वस्तु अविवेकसें होवें औ विवेकसें दूरि होवें सो वस्तु रज्जुसर्पकी न्यांई मिथ्या होवें-हैं। आत्माविंप वी चुद्धिके अविवेकसें वंध हैं औ विवेकसें दूरि होवेंहैं। यातेंं वंध मिथ्या है।।

जैसें वंध मिथ्या है, तैसें आत्माका मोक्ष वी मिथ्या है। जामें वंध सत्य होवे, ताकाही मोक्ष सत्य होवेहे औं आत्मामें वंध मिथ्या है। यातें मोक्ष वी मिथ्याही है।

इसरीतिसैं मिथ्या जो बंधमोक्ष सो आकाश-की न्यांई एक आत्मामें वी बनेहै ।। तिन्हके भेदसें आत्माका भेद सिद्ध होवे नहीं । यातें सांख्यमतमें आत्माका भेदें असंगत है ।।

न्यांई यह तेरा यचन व्याघातदोपयुक्त होनैगा। औ— २ 'जो भेदसहित आत्मानिषै आत्माका भेद वर्तता-है' यह द्वितीयपक्ष कहैं, तौ (१) जिस भेद-करि सहित आत्मा है सो भेद औ यह भेद क्या परस्पर एक हैं ? (२) किंवा दो हैं ?

- (१) जो एकही कहैं तो आपहीकरि सहित आत्माविषे आपहीके वर्त्तनैतें आत्माश्रयदोष होवेगा । औ—
  - (२) जो जिस भेदकरि सहित आत्मा है सो-

।।३४३।। [पूर्वपक्षीः—] तैसैं न्यायमतमें वी आत्माका भेद असंगत है। काहेतें १ यह न्यायका सिद्धांत हैंः—

१ सुख, दुःख, ज्ञान, इच्छा, द्वेष, प्रयत, धर्म, अधर्म, ज्ञानके संस्कार, संख्या, परिमाण, पृथक्त्व, संयोग औ विभाग, ये चतुर्दद्यागुण जीवरूप आत्माविषे हैं।

२ संख्या, परिमाण, पृथक्त्व, संयोग, विभाग, ज्ञान, इच्छा, औ प्रयत्न ये अष्टगुण ईश्वरमें हैं।

इतना भेद हैं:-

- (१) ईश्वरके ज्ञान, इच्छा औ प्रयत्न नित्य हैं।औ—
- (२) जीवके तीनं अनित्य हैं।
- (१) ईश्वर व्यापक है औ नित्य है।
- (२) जीव नाना हैं औ संपूर्ण व्यापक हैं। नित्य हैं। औ जीवका ज्ञान अनित्य है। यातें जब ज्ञान गुण होवै तब तौ जीव

आत्माका विशेषणरूप भेद, ये दोनूं परस्परमिन हैं ऐसे कहें ती---

[१] तिस, आत्माके विशेषणरूप भेदकूं बी भेदरिहत आत्माविषे तो रहना संभवे नहीं । किंतु भेदसिहत आत्माविषे रहना कहाचाहिये । यातें आत्माविषे प्रथमभेदकी स्थितिअर्थ द्वितीयभेदकूं विशेषण कहे औं फेर द्वितीयभेदकी स्थितिअर्थ प्रथमभेदकूं विशेषण कहे तो परस्परकी स्थितिअर्थ परस्परकी अप्रेक्षा होनैतें अन्योन्याश्रयदोष होवेगा । औ—

[२] जो आत्माविषे द्वितीयभेदकी स्थितिसर्थ ताके साम्रय आत्माकूं भेदसहित करनैकूं ताका विशेषण तृतीयभेद मानें तौ तिस तृतीयभेदकी स्थितिंभथ बी पूर्वकी न्यांई आत्माकूं भेदसहित किया- चेतन है औ ज्ञानगुणका नाश होवे तव जडरूप रहेहैं॥

र ईश्वरजीवकी न्यांई आकाश, काल, दिशा औ मन नित्य हैं ॥ औ-

४ पृथिवीजलतेजवायुके परमाणु नित्य हैं। जो झरोखेमें सूक्ष्मरज प्रतीत होवेहै, ताके छठे भागका नाम परमाणु है। सो परमाणु आत्माकी न्यांई नित्य हैं।

५ और वी जातिसें आदिलेके कितनै पदार्थ न्यायमतमें नित्य हैं।

वेदविरुद्धसिद्धांतका बहुत लिखनैकां जिज्ञासुक्,ं उपयोग नहीं । यातें लिखे नहीं ।।

६ "में मनुष्य हूं, ब्राह्मण हूं" ऐसी जो देहिंवें आत्मश्रांति तासें रागद्रेप होवेंहें। ता रागद्रेपतें धर्मअधर्मके निमित्त प्रवृत्त होवेंहें। तिन्हतें ? शरीरके संबंधद्वारा सुखदुः ख होवेंहें। इसरीतिसें न्यायमतमें आत्माकं संसारका हेतु श्रांतिज्ञान है।।

७ सो आंतिज्ञान तत्त्वज्ञानसें दूरि होवेहैं।
चाहिये। जो तिस तृतीयभेदकी स्थितिअर्थ ताके
भाश्रय आत्माका विशेषण प्रथमभेद कहैं तो प्रथमभेदकूं द्वितीयकी औ द्वितीयकूं तृतीयकी। फेर
तृतीयकूं प्रथमभेदकी अपेक्षाके होनेतें चक्रकी न्यांई
अमणरूप चक्रिकादोष होवेगा। औ

[३] जो तृतीयभेदकी स्थितिअर्थ भेदके आश्रय आत्माकूं भेदसहित करनैकूं ताका विशेषणरूप अन्य-चतुर्थभेद कहै । फेर चतुर्थभेदकी स्थितिअर्थ पंचम-भेद कहै तो प्रमाणरहित भेदकी धारणरूप अनव-स्थादोष होवैगा ।

यातें आत्माका परस्परभेद (नानात्व) असंगत है, यह भेदवाधकयुक्ति नैयायिकशादिक सर्वभेदवादी-करि संमत भेदकी खंडक है।

- ८ देहादिक संपूर्ण पदार्थनसं आत्मा भिंत्रे है। या निश्रयका नाम तत्त्वज्ञान है।।
  - (१) ता तत्त्वज्ञानसें ." में ब्राखण हूं, मनुष्य हूं" यह भ्रांति दृरि होंपहै।
  - (२) भ्रांतिके नाशतें रागद्वेपका अभाव होवेहै ।
  - (३) तिन्हके अभावतं धर्मअधर्मके निमित्त प्रवृत्तिका अभाव होवेहै ।

॥ ३९२ ॥ इहां यह विशेष है:— नैयापिक गतमें तत्त्वज्ञानका हेतु गनन कहाहै। "आत्मा इतरपदार्थन-तें भिन्न है, आत्मा होनेतें । जो इतरपंदार्थनतें भिन्न नहीं किंतु इतरपदार्थरूप हे, सो आत्मा नहीं। जैसें घट हैं" ॥ इस व्यतिरेकिअनुमानतें आत्मामं इतरपदार्थनके भेदका अनुमितिज्ञान होवे, सो मनन कहिंहै ॥ औ——

इतरपदार्थनके ज्ञानविना आत्मामें इतरपदार्थनके मेदका ज्ञान संभवे नहीं। काहेतें? जिसका अन्यविषे मेद होंने सो मेदका प्रतियोगी है। तिस प्रतियोगीके ज्ञानिथना भेदज्ञान होंने नहीं। यातें आत्मामें इतरपदार्थनके भेदकी अनुमितिरूप मननका उपयोगी इतरपदार्थनका निरूपण नी तत्त्वज्ञानका उपयोगी है, ऐसें मानतेहैं।

सो संभवे नहीं: । काहेतं ! श्रवण किये अर्धके निश्चयके अनुकूछ जे प्रमेयमतसंदेहकी निवर्तक युक्तियां हैं, तिनके चिंतनकूं मनन कहेहें औ भेद- झानसें अनर्ध होवेहे । "सर्व खिल्वदं ब्रह्म " इत्यादि- श्रुतिवाक्यनतें अभेदमें सकछवेदका तात्पर्य है । 'द्वितीयाद्वे भयं भवति ' मृत्योः स मृत्युमामोति। य इह नावेच पद्म्यति' इत्यादि वाक्यनतें भेदज्ञानकी निंदा करीहे । यातें भेदज्ञानकूं साक्षात् वा तत्त्वज्ञान- द्वारा पुरुपार्थजनकता संभवे नहीं ॥ औ—

मननपदसें बी आत्मासें इतरपदार्थनके भेदकी प्रतीतिरूप अर्थ होवें नहीं । किंतु मननपदका . चिंतनमात्र अर्थ है । बाध्यांतरके अनुसारसें अभेद-चिंतनमें मननशब्दका पर्यवसान (परिसमाप्ति) होवेहै ।

- (४) प्रवृत्तिके अभावतं शरीरसंबंधरूप जन्मका अभाव होवेहै औ प्रारब्धका भोगतें नाश होवेहै।
- (५) शरीरसंबंधके अभावतें इकीस दुःखोंका नाश होवेंहै ।।

९ सो दुःखका नाशरूपही न्यायमतमें मोक्ष है।

एक शरीर औं श्रोत्र, त्वक्,नेत्र,रसना,घाण, किसी प्रकारकरि आत्मासें इतरपदार्थनका भेद मनन-शब्दका अर्थ संभव नहीं ॥

किंवा १ इतरपदार्थनके ज्ञानसैंही जो पुरुपार्थके (मोक्षके) साधन तावज्ञानकी प्राप्ति होवं तो सकल-पुरुपनकूं तत्वज्ञानकी प्राप्ति हुईचाहिये। २ अथवा किसीकूं नहीं होवेगी। सो दिखावहैं —

१ जो इतरपदार्थनका सामान्यज्ञान तत्त्वज्ञान (आत्मज्ञान) विषे अपेक्षित होवे तौ सामान्यज्ञान सर्वपुरुपनकृं है। यातें इतरपदार्थनके ज्ञानपूर्वक इतर पदार्थनके भेदज्ञानतें सर्वकृंतत्त्वज्ञान हुयाचाहिये।ओं

२ सर्वपदार्थनका असाधारणधर्म (एकधर्मीविषे धर्मस्वरूप जो विशेपरूप) है तिस विशेपरूपतें इतर पदार्थनका झान तत्त्वझानविषे अपेक्षित होवे तो सर्वझ ईश्वरिवना असाधारणधर्मतें सकल्ड्सरपदार्थनका किसीकूं बी झान संमेथे नहीं । यातें सर्व इतरपदार्थनके झानतें आत्माके इतरपदार्थनतें भेदझानके अभावतें सकल्अनात्मपदार्थनतें भिन्न आत्माका झान-रूप तत्त्वझान किसीकुं नहीं होवेगा ।

रूप तत्त्वज्ञान किसीकं नहीं होवेगा ।

याँते नैयायिक मतमें मान्या जो आसाका अन्यआसातें भी अनारमातें भेदज्ञान सो संभवे नहीं ।
याहीतें देहादिकविषे आरमभातिका अभाव, तातें
रागद्वेषका अभाव, तातें धर्मअधर्मके निमित्त प्रवृत्तिका
अभाव, तातें शरीरसंबंधरूप जन्मका अभाव,
तातें इकीसप्रकारके दुःखका नाशरूप मोक्ष नैयायिक्षोंके अनुसारीकं नहीं होवेगा । किंतु महावाक्यरूप ।
श्रुतिअर्थमें गोचर अभेदज्ञानही कारणसहित अनर्थकी
निष्टिशिष्ट्रके परमानंदकी प्राप्तिरूप मोक्षका हेत है

औ मन ये पट्डंद्रिय औं पट्डंद्रियोंके विषय औ पट्डंद्रियके ज्ञान औं सुखदुःख, ये इकीस-दुःख है।

शरीरादिक वी दुःखके जनक हैं, यातैं दुःख कहियेहैं। औ-

॥ ३९३ ॥ न्यायमतमें श्रोत्रकुं भाषाशरूप मानिके नित्य मान्याहे। सो वनै नहीं:- काहेतें ?

१ श्रतिविपे नेत्रादिकनकी न्याई आकाशतें श्रोत्रकी उत्पत्ति कहीहै । जो उत्पत्तित्रान् वस्तु होवे ताकी तित्यता संभवे नहीं ॥ औ---

२ श्रोत्रकं आकाशरूप वी कहना संभवे नहीं। काहेतें ? कर्णगोलकवृत्ति जो आकाश है ताकुं न्याय-मतमें श्रोत्र कहेहें, सो अयुक्त है। काहेतें? कर्ण-गोलकृति आकाशके होते वी कदाचित् अवणिकयाका मंदपना किंवा अभाव होवेहै, सो नहीं हुवाचाहिये। यातें पंचीकृत भूतरूप जो कर्णगोलकवृत्ति आकाश है, तिसतें भिन्न अपंचीकृत भूतरूप आकाशका कार्य श्रोत्रइंद्रिय उत्पत्तिनाशवाला होनैतें अनित्य है ॥

३ किंवा दुर्जनतोपन्यायकरि ताकुं आकाशरूप मानें तौ बी ताकी निस्पता संभवे नहीं। काहेतें ? 'आत्मन आकाशः संभूतः'(आत्मासं आकाश होता-भया) इस तैत्तिरीयके वाक्यमें आकाशकी उत्पत्ति कहिके अनिस्पता सूचन करीहै। जत्र आकाशकी वी सिद्ध भई तब तिसके एकदेशरूप प्रोत्रकी अनित्यता है यामें क्या कहनाहै ?

इसरोतिसें श्रोत्रकी निखता संभवे नहीं । तैसें मनकी निखता वी वने नहीं । काहेतें ?

१ मनकूं परमाणुरूप मानिके नित्य कहें तिनकूं पुछ्या चाहिये:-- (१) मन निरवयव है ?(२) र्किवा सावयव है 🐔

(१) जो निरवयन कहें ते। तिसविषे अवयवरूप देशके अभावते तिसका सात्माके साथि संयोग ताकी निस्यताका कथन प्रज्ञापमात्र है।

स्वर्गादिकनका सुख वी नाशके दुःखका हेतु है। यातें दुःख कहियेहै।

यद्यपि न्यायमतमें श्रीत्र औ मन निर्दें हैं. तिन्हका नाश वनै नहीं, तथापि जिसस्प

संभवे नहीं । यातें स्वतः अडआत्माविषे मनके संयोग-सें जन्य ज्ञानगुणकी उत्पत्तिके अभावतें जगतकी अंधताका प्रसंग होवेगा । औ--

(२) जो मन सावयव है तौ तिसविप घट-पटादिककी न्यांई अनित्यता निर्विवादतें सिद्ध भई।

२ किंवा मन निख होवें तो ताका सुप्रतिविपे विशेपज्ञानकी जनकतारूप लिंगके सभावतें गम्य अपनै उपादान अज्ञानमें लय होवेहे सो नहीं हुवा-चाहिये। यातें वी मन अनिस है।। औ---

३ जो नैयायिक कहैं:-आत्मा औ मनका संयोग ज्ञानका हेतु है सो संयोग एककी कियातें किंवा दोकी क्रियातें होवेहें ? विभुआत्मामें तो किया क्दें वी होवें नहीं भी मोक्षकालमें किंवा सुप्रतिकाल-में भोगके सन्मुख अदृष्टके सभावतें मनमें वी किया होवै नहीं । यार्ते आत्माके साथि मनके संयोगके अभावतें सुप्रप्ति आदिकविषे विशेष ज्ञान होने नहीं।

सो कथन वन नहीं | काहेतें ? व्यापक जो वस्तु है तिसके साथि सर्ववस्तुनका कियासे विना बी सदा संयोग रहेहैं। जैसें व्यापक आकाशके साथि वृक्षपापाणआदिकनका क्रियारहित पर्वतका किंवा सदाही संयोग रहेहैं | तैसे मोक्षकालमें किंवा सुपुर्तिमें जो कियारहित वी मन विद्यमान होवे तौ तिसके विभुआत्माके साथि संयोगकी सिद्धितैं विशेष-ज्ञान हुयाचाहिये थे। होता नहीं l यातें सुपुप्ति भादिक कालनिषे अंवस्य मनका विलय होतेहैं। फेरि जाप्रत्कालमें ताकी उत्पत्ति होवेहै ।

इसरीतिसें उत्पत्तिनाशवान्, होनैतें मन भनिस है।

करिके श्रोत्र मन दुःखके हेतु हैं। तिसरूपका नाग्न होवैहे।

पदार्थनके ज्ञानकी उत्पत्तिकरिके दुःखके हेतु हैं, सो पदार्थनका ज्ञान मोक्षकारुमें श्रोत्र औ मन करें नहीं । काहेतें ? जो कर्णगोलकमें स्थित आकाश है, सो श्रोत्र कहियेहें । ता कर्णगोलकका मोधकालमें अभाव है । यातें आकाशक्ष श्रोत्रइंद्रिय है वी । परंतु गोलकके अभावतें ज्ञान होवे नहीं ।

इसरीतिंसं ज्ञानका जनक जो श्रोत्रइंद्रियका खरूप, सोई दुःख है औ ताकाही नाश होवहै॥औ—

१० आत्माके साथि मनके संयोगतें हैंनि होवेहै । सो मनका संयोग न्यायसिद्धांतमें (१) एककी क्रियातें होवेहें (२) अथवा दोकी क्रियातें संयोग होवेहैं ॥

॥ ३९४ ॥ १ आत्माके साथि मनके संयोगतें ज्ञान होने तो सुपुतिविंगे तिस संयोगके अभावहुये जागरणकालमें (उत्थानसमयमें) होनेंबाली सुख औ अज्ञानकी स्मृतिका मूलभूत अनुभव सिद्ध होनेंहे । सो नहीं हुयाचाहिये ।

२ किंवा:-आत्माके साथि मनके संयोगसें जो ज्ञान होवे तो न्यायमतमें मनकूं अणुरूप मांनेहें । यातें ताके संयोगसें जन्य ज्ञान बी शरीरके एकदेशमेंही होवेगा। सारे शरीरमें नहीं । यातें सारे शरीरिवये भये कंटकवेधकी पीडाका भान न हुआचाहिये। औ—

३ जो मनकूं सिद्धांतकी न्यांई सारे शरीरविषे वर्त्तनेवाला माने तो यद्यपि सारे शरीरविषे पीडाका असंभव नहीं तथापि सुपुत्तिविषे सुख औ अज्ञान-का सामान्यज्ञान है ताका असंभव होत्रेगा।

याँतें आत्माके साथि मनके संयोगतें ज्ञान होने नहीं । किंतु आत्माका स्त्ररूपभूत उत्पत्तिनाशसैं रहित ज्ञान निस्त्र है । ऐसें मानना योग्य है ।

॥ ३९५ ॥ कोई न्यायका एकदेशी खचाके साथि मनके संयोगकूं ज्ञानका हेतु कहेंहै ।

- (१) जैसें वाजब्रक्षका संयोग एकवाजकी कियातें होवेंहे । औ—
- (२) दोमेपनका संयोग दोकी कियातैं होवेहें ॥

तैसें विभूआत्मामं तो किया कदे वी होवे नहीं औ मोक्षकालमं मनमें वी क्रिया होवे नहीं। यातं संयोगवान् मनकाही मोक्षकालमें अभाव होवेंहै।। और—

। ३४४ ।। कोई एँकंदेशी त्वचाके साथ मनके संयोगकुं ज्ञानका हेतु कहें । आत्माके संयोगकुं ज्ञानका हेतु कहें । आत्माके संयोगकुं नहीं ।। सुप्रिप्तमें पुरीतत् नाम नाडीविषे मन प्रवेश करें । त्वचासं मनका संयोग हैं नहीं । यातें सुप्रिप्तमें ज्ञान होवे नहीं । तिन्हके मतमें त्वचासें संयोगवाला मनही ज्ञान-द्वारा दुःखका हेतु होनेतें दुःख है । केवल मन नहीं ।। मोक्षमें त्वचाके नाश होनेतें ताके साथि

सो वी असंगत है । काहैतें ?-

१ जैसें 'मनके साथि आत्माका संयोग ज्ञानका हेतु है ' इस अर्थके माननैमें कोई प्रमाण नहीं । तैसें 'त्वचाके साथि मनका संयोग ज्ञानका हेतु है ' इस अर्थके माननैमें कोई श्रुतिआदिकप्रमाण नहीं।

२ जो प्रमाणकरि असिद्ध स्वक्षपोल्कस्पित अर्थ मानने योग्य होवे तो किसीने कह्या कि:—''मैंने मृग-तृष्णाके जल्में स्नानकरिके आकाशके पुष्पका मुकुट-करिके औ शशशृंगका धनुषकरिके वंध्याका पुत्र संप्राममें जाता देख्या'' इस वचनका अर्थ वी मानना योग्य है। यातें त्वचाके साथि मनका संयोग इनका हेतु नहीं।

३ किंदा:—सुप्रितिषे त्वचा औ मनके संयोगके भभाव हुये बी बुद्धिमानोंकी बुद्धिकारि गम्य सुख भौ अज्ञानका सामान्यज्ञान होवेहैं। सो नहीं हुवा-चाहिये॥

यातें त्यचा की मनका संयोग ज्ञानका हेतु नहीं । किंतु आत्माका स्त्ररूपभूतही ज्ञान है। यह मामना योग्य है।

संयोग है नहीं । यातें ज्ञान होवे नहीं । मोश्र-कालमें मन है बी। परंतु दुःखका हेतु जो ज्ञानका जनक त्वचासें संयोगवाला मन, ताका संयोगके नाशतें नाश होवेंहैं।

११इसरीतिसें मोक्षकालमें परमात्मासें भिन्नही द:खरहित होयके न्यापक आत्मा नंडस्प स्थित होवेहैं । काहेतें ? ज्ञानगुणतें आत्माका व्रकाञ होतेहे सो जीवका ज्ञान संपूर्ण इंद्रिय-जन्यही है । नित्य है नहीं । ता इंद्रियजन्य ज्ञानका मोक्षकालमें नाश होतेहै, यातें प्रकाश-रहित जडरूप होयके आत्मा मोक्षकालमें स्थित होवेहैं।

यह न्यायका सिद्धांत है। औ-॥ ३४५ ॥ न्यायमतमें पूर्वउक्तप्रकारसें सुख

॥ ३९६ ॥ न्यायमतमें आत्माकूं व्यापक मानिके जड मान्यहि ।

- १ सो श्रुतित्रिरुद्ध है। काहेतें ?
- (१) ''इहां (स्वप्तियें) यह पुरुप स्वयंज्योति (स्वप्रकाश) होवेहें (तहां सूर्यादि ज्योतिनके अभावते स्पष्ट जान्या जावेहै)" । औ---
- (२) " जो यह प्राणोंनिये इदयमें अंतर्ज्योति (प्रकाश)रूप पुरुप है"। औ-
- (३) ''सत्यज्ञानअनंतत्त्रप ब्रह्म (परिपूर्णवस्तु) है " इ्टादि अनेक श्रुतिवाक्यनमें व्यापक आत्माकी चेतनरूपता सुनियेहै । शैं—

यमि युक्ति है, सो आगे ३५६ से ३५९ पर्यंतके अंकविषे प्रथकारने कहीहै, यातें 'आत्मा खरूपसें जड हैं यह न्यायकी उक्ति असंगत है ॥

॥ ३९७ ॥ सिद्धांतमें सजातीय-विज्ञातीय-स्वगत-भेदका समात्र व्यापकका छक्षण मान्यहि, ''एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म (एकही अद्वितीय ब्रह्म है)" इस छांदोग्यके पष्ट अध्यापके वचनअनुसार है। इहां १ "एकं" पदकार सजातीय मेदका निपेय है । २ "प्रव"पदकरि विजातीयभेदका निपेष है।

दुःख ओ वृंथमोक्ष आत्माकृं होवेहैं, आत्मा नाना हैं औं संपूर्ण व्यापक हैं।

सर्व अल्पपदार्थनर्से जो संयोग, न्यायमत्रमें व्यापकका लक्षण है औ सजातीय-विजातीय-खगत-भेदका अभाव, व्यापक्का लक्षण नहीं। काहेते ?न्यायमतमें यद्यपि आत्मा निरवयव है। यातें खगतभेदका तो ताकेविंप अभाव है वी । परंतु सजातीय औ विजातीयके भेदका अभाव नहीं । किंत-

- १ सजानीय जो दूसरा आत्मा, भेद आत्मामें है । औ-
- २ विजातीय घटादिकनका आत्मामें हैं ॥

यार्ते सजातीय-विजातीय-खगत-भेदका अ-भाव न्यापैकेंका लक्षण नहीं । किंतु सर्वर्केल्प-

इसीही छक्षणके अनुसार देशकालवस्त्रकृत अंतर्रे रहित वी व्यापकका छक्षण है॥ इहां—

- १ "एकं"पदकरिके देशकृत अंतका निपेव हैं। काहेतें ? जो वस्त परिच्छित्र है सो नाना होतेहैं औ जो व्यापक है सो नाना नहीं । किंतु आकाशकी न्यांई एक है । आत्मा जार्ते एक है यार्ते परिच्छित्र नहीं । किंतु ज्यापक है । याहीतें आत्मा देशकृतअंतर्ते रहित है भी न्यायमतभे नानाञ्चापक कहेंहैं सो अहेतश्रुति वद्यमाण्यक्ति औ छोकानुभवसें विरुद्ध है। टक्तश्रुतिगत एकपदकरि आत्माविपे देशकृतअंतका निपेध किया । औ---
- २ निश्चयके बाचक ''एव'' पदकरि आत्माकी निरपेक्षव्यापकताके कथनते आत्माविषे काल्कत अंतका निषेव किया । औ----
- ३ ''अद्वितीय''पदकारे भेदके ( निरूपक ) अन्यवस्तुके निपेवर्ते आत्माविपे वर्छः कृत अंतका निषेध किया।

सिद्धांतरक रभयत्रिष व्याप्तनी इसरीतिसें लक्षण श्रुतिभनुसार है ॥

॥ ३९८॥ यह न्यायमतरक्त न्यापकका रुक्षण ३ "अद्वितीयं" पदकारि लगतमेदका निषेध है । श्रुति युक्ति भी छोकानुभवर्से विरुद्ध है ॥

पदार्थनंसं संयोगही च्यापक लक्षण हैं। याकेविप---

कोई शंका करेहै: -न्यायमतमें आत्माकी न्यांई आकाशकारुदिशा वी न्यापक हैं आं परमाणु सक्ष्म हूं । निर्वयय हैं। तिन्सं सर्व न्यापक पदार्थनका संयोग वन नहीं। काहेतं? जो परमाणु सावयव होवं तव तो किसी देशमं आत्माका संयोग होवं जो किसी देशमं अन्य-न्यापक पदार्थनका संयोग होवं। सो परमाणु सावयव हें नहीं। किंतु निरवयव हें आं अति-स्थम हैं। तिन्हके साथि एकही देशमं सर्व-न्यापक पदार्थनका संयोग होवंगा। सो वन नहीं। काहेतं? जो एकके संयोगसं स्थान निरुद्ध है। ता देशमं अन्यपदार्थका संयोग वन नहीं। यातं नानापदार्थनकं न्यापकता वन नहीं। एकही कोई पदार्थ न्यापक वनहीं।

यह दांका यने नहीं । काहेतें ? जो सारायययस्तुका संयोग है, सो तो अन्यके संयोगका विरोधी हैं ।

१ जैसें जा पृथियीदेशमें हस्तका संयोग होर्च तादेशमें पादका संयोग होर्च नहीं आं निरवयवका संयोग स्थानकं रोक नहीं । यातं अन्यके संयोगका विरोधी नहीं । यह वार्चा अनुभवसिद्ध है !!

र जैमें घटके जा देशमें आकाशका मंयोग है, ता देशमें ही कालका आ दिशाका संयोग वी है। जो कोई घटका देश आकाशकाल-दिशासं वाहिर होने तो ता देशमें आकाश-फाल दिशाका संयोग होने नहीं। सो वाहिर तो कोई देश है नहीं। किंतु सर्वपदार्थनके सर्वदेश आकाशकालदिशामें ही है। यात सर्वपदार्थनके सर्वदेश सर्वदेश निकास संयोग है।

॥ ३९९ ॥ सर्वव्यापक ।

इसरीतिसं परमाणुविंप त्री एकही देशोंमं नानानिरवयत्र विभुका संयोग वर्नह । कोई दोप नहीं । यातं आत्मा नाना हं आ संपूर्ण व्यापक हूं ॥

।।३५६।। [सिद्धांतीः—] सर्वकीं सर्वपदार्थनसें संयोग है । यह न्यायका सिद्धांत है । सो समीचीन नहीं।काहेंतं १ जो व्यापक आत्मा नाना अंगीकार करं तो सर्वश्ररीरमें सर्वआत्माका संबंध , अंगीकार करना हाँवगा । यातं कीन शरीर किसका है। यह निश्रय नहीं होवगा । किंतु एकएक आत्माके सर्वश्ररीर हुयेचाहिये।

जो ऐसं कहै:-जाके कर्मसं जो शरीर उत्पन्न हुआह ता आत्माका सो शरीर है।

सो बी बनें नहीं। काहेतें ? कर्म जा शरीर-सं होवेंहें ता कर्म करनेवाले पूर्वशरीरमें बी सर्वआत्माका सुंबंध है। यातें कर्म बी सर्व-आत्माकेही होवेंगे। एकके नहीं।

और ऐसे कहै:-जा आत्माके मनसहित-शरीर है, ता आत्माका सो शरीर है ॥

सोवी वने नहीं। काहेतं ?्

- र शरीरकी न्यांई मनके साथ वी सर्व-आत्माका संबंध है। ताकेविष यह निश्रय होवे नहीं । जो कोनसा मन किस आत्माका है। किंतु सर्वआत्माके सर्वमन हाएचाहिये।
- २ तेसं इंद्रिय वी सर्वआत्माके सर्वही होवंगे।
- ३ वाहिरिके पदार्थनिविषे ''यह मेरा है। यह ओरका है' ऐसा व्यवहार बी श्रिशिनिमित्तक है। सो श्रिशर सर्व-आत्माके सर्व हैं। यातं बाहिरिके पदार्थ बी सर्वआत्माके सर्व हुएचाहिये। और

<sup>॥</sup> ४०० ॥ सर्वभागाका व्यापक्षवस्तुर्स भिन्न

सर्व परिन्छित्र देह इंद्रिय मन परमाणु आदिक वस्तुन-भिन्न से संयोग है। यह इस वाक्यका अर्थ है।

जो ऐसें कहै: जा आत्माक् जा शरीरमें अहंबुद्धि औ ममबुद्धि होने ता आत्माका सो शरीर है, सो अहंबुद्धि औ ममबुद्धि एक है। यासें सर्व आत्मामें रहे नहीं। किंतु एकधर्म एकही धर्मीविषे रहेहें। यातें एकही आत्माका शरीर है। जा आत्माका जो शरीर है ता शरीरके संबंधी मनइंद्रिय औ बाहरिके पदार्थ ता आत्माक हैं। यातें व्यापक नाना आत्मा अंगीकार करनैमें बी दोप नहीं।

सो वार्त्ता बी बनै नहीं। काहेतें ? य-चापि अहंबुद्धि एकदेहमें एकही आत्माकूं होनेहैं तथापि सो न्यायमतमें बनै नहीं। किंतु सर्व-आत्माकूं एकदेहमें अहंबुद्धि हुईचाहिये। काहेतें ? न्यायमतमें बुद्धि नाम ज्ञानका है सो ज्ञान आत्मा औ मनके संयोगतें होनेहैं सो मनके साथि संयोग सर्वआत्माका है। यातें मनके संयोगसें जैसें एकदेहमें एकआत्माकं अहंबुद्धि होनेहें तैसें एकदेहमें सर्वआत्माकं अहंबुद्धि हुई-चाहिये।

जो ऐसें कहैं:-यद्यपि मनका संयोग तौ सर्वआत्मासें है तथापि जा आत्मामें ज्ञानका जनक अदृष्ट है ता आत्माक़ंही अहंबुद्धि होवेहैं।

तौ बी सर्वक्रंही ज्ञान हुवाचाहिये। काहेतें ? जो व्यापक नाना आत्मा अंगीकार करें तौ एकशरीरकी श्रमअश्चमक्रियातें शरीरमें स्थित सर्वआत्मामेंही अदृष्ट हुये चाहिये। यह वार्ता पूर्व कही आये; यातें व्यापक जो नाना आत्मा अंगीकार करें तौ एकदेहमें सर्वक्रं सुखदुःखका मोग हुया चाहिये।

यातें 'व्यापिक नाना कत्ती भोक्ता आत्मा है'

### यह न्यायका सिद्धांत समीचीन नहीं । औ-

॥ ३४७ ॥ हमारे सिद्धांतमें तौ कर्ता मोक्ता अंतःकरण है, सो अंतःकरण नाना हैं । व्यापक ओ अणु नहीं । किंतु शरीरके समान ता अंतःकरणका परिमाण है ॥ दीपकके प्रकाशकी न्यांई बड़े शरीरकुं प्राप्ति होवे, तब अंतःकरणका विकास होवेहें औ न्यूनशरीरमें संकोच होवेहें । यह वात्ती सिद्धांतिबंदुके व्याख्यानमें मधुसूद्नस्वामीने प्रतिपादन करीहें । जा अंतःकरणका जा शरीरसें संबंध है ता अंतःकरणकां ता शरीरसें संवंध है ता अंतःकरणकं ता शरीरसें सोग होवेहें ।

जो अंतःकरणकं न्यापक अंगीकार करें तौ सर्वश्नरीर सर्वके होवें औ मोग बी सर्वकं होवें, सो न्यापक अंतःकरण नहीं । यातें दोष नहीं ॥ औ अंतःकरणकं अणु अंगीकार करें तौ श्वरीरके एकदेशमें अंतःकरण रहेंहें ऐसा अंगीकार करना होवेगा सो वाक्ती बने नहीं। काहेतें १ जो एककालमेंही पाद औ मस्तकमें कंटकवेध होवे तौ दोनं स्थानमें एक ही कालमें पीडा होवेहें। सो नहीं हुईचाहिये। काहेतें १ जो अंतःकरण अणु होवे तौ एकही स्थानमें एककालमें रहे । यातें जा स्थानमें अंतःकरण होवे ता स्थानमें श्री पीडा हुईचाहिये। दोनं स्थानमें नहीं ॥

यातें अंतःकरण अणु औ व्यापक नहीं; किंतु शरीरके समान है। यातें कोई दोप नहीं।

अणु औ व्यापकसैं विलक्षण जो है, ताक्ंही मध्यमपरिमाण कहेंहैं ॥ औ—

 ।। ३४८ ।। [पूर्वपक्षी:-] न्यायमतमें किसी-नवीनने ऐसा अंगीकार कियाहै:--

किंदा नानाअंतः करणके अंगीकार किये भोगकी असंकरकी सिद्धितें ज्यापकआत्माकूं नाना कहना निष्प्रयोजन है।

<sup>॥</sup> ४०१॥ जैसें नानाघटक्ं व्यापक कहना निष्फल है तैसें देहदेहविषेही कर्चा मोक्ता नाना आसाक्ं क्यापक कहना निष्फल है।

- १ आत्मा नाना हैं, कर्त्ती भोक्ता हैं। व्यापक नहीं, यातें भीगका संकर नहीं॥
- २ अणु वी नहीं, यातें दोस्थानमें पीडाका असंभव वी नहीं।

किंत जैसें वेदांतमतमें अंतः करण मध्यम-परिमाण है तैसें आत्मा वी मेंध्यमपरिमाण है, ताकेविषे चतुर्दशगुण रहेहैं।

॥ ३४९ ॥ [सिद्धांती:-] सो बी समीचीन नहीं। काहतें ?

१ जो आत्माक्तं संकोचिवकासवाला अंगी-कार करें तो दीपकी प्रभाकी न्यांई आत्मा विकारी औ विनाशवाला होवैगा । यातें मोक्ष-प्रतिपादक शास्त्र औं साधन निष्फल होवेंगे। औ—

२ मध्यमपरिमाण अंगीकार करिके संकोच-विकास अंगीकार नहीं करें तो कौनसे शरीरके समान आत्माकं अंगीकार निश्रय होने नहीं ॥

३ जो मनुप्यशरीरके समान अंगीकार करें तौ जब आत्मा हस्तीके शरीरक्षं प्राप्त होने, तव सर्वशरीरमें आत्मा नहीं होवेंगा। यातें जा देशमें हस्तीके आत्मा नहीं है ता देशमें पीडा नहीं हुईचाहिये। ऑ---

४ हस्तीके शरीरके समान अंगीकार करे ती तासें औरशरीर बड़े हैं, तिन्हके एकदेशमें पीडा नहीं हुईचाहिये औं सर्वसैं वड़ा किसीका शरीर है नहीं । जाके समान आत्मा अंगीकार करें। औ---

५ सर्वसैं वडा विराट्का शरीर है; ताके समान जो आत्मा अंगीकार करें तो विरादके शरीरके अंतर्भूत सर्वशरीर हैं। यातें सर्व-

॥४०२ इहां यह रहस्य है:--जातें शरीरके

आत्माका सर्वश्ररीरसें संबंध होवेगा, ताके-विषे पूर्वदोप कहेही हैं। औ-

यह नियम है:-जो मध्यमपरिमाणवस्त होवे सो शरीरकी न्यांई अनित्य होबेहै। यातें आत्मा वी अनित्य होवेगा औ अंतः-करणका ता हमारे मतमें ज्ञानतें नाश होवेहै। यातें अनित्य है। मध्यमपरिमाण अंगीकार कियेसें दोप नहीं ॥

इसरीतिसें नवीन तार्किकका मत वी समी-चीन नहीं । औ---

॥ ३५० ॥ [ पूर्वपक्षीः-] जो कोई ऐसैं कहै:- आत्मा नाना है औ अणु हैं।

[सिद्धांती:-] सो वार्ती बी वनै नहीं । काहेतें ?

- १ जो आत्माक्तं कत्तीमोक्ता अंगीकार करें तो अंतःकरणके अणुपक्षमें जो दोप कहा। सो दोप होवैगा ॥ औ---
- २ कर्त्तामोक्ता अंगीकार नहीं करें तौ नानाआत्मा अंगीकार निष्फल होवैगा । एकही न्यापक सर्वेशरीरमें अंगीकार करना योग्य है। औ---

कत्तीभोक्ता अंगीकार नहीं करें तौ अपने सिद्धांतका वी त्याग होवैगा । काहेतें ? अणु-वादीका यह सिद्धांत है:-ज्ञानसुखदु:ख-धर्मसें आदिलेके आत्माके धर्म हैं। यातें जो आत्माक्तं अणु अंगीकार करें तो जा शरीर-देशमैं आत्मा नहीं है, सो देश मृतसमान है। ताकेविये पीडादिक नहीं हुईचाहिये ॥

॥ ३५१ ॥ और जो ऐसैं कहै:-यचिप आत्मा तौ शरीरके एकदेशमें है। परंतु कस्तूरीके गंधकी न्यांई ताका ज्ञान सारे श्ररीरमैं

संयोग है। यातें मध्यमपरिमाणवाले आत्माविषे बी भंतर्गत मनइंद्रियभादिक सर्वअल्पपदार्थनसै आत्माका न्यायसंप्रदायज्ञक न्यापकका लक्षण संभवेहै ।

न्याप्त है। यातें सर्वशरीरविषे अनुक्लप्रतिक्लके संबंधकं अनुभव कहेंहैं॥

सो बी बनै नहीं। काहेतें १ यह नियम हैं:—जितने देशमें गुणवाला रहे तासें वाहरि गुण रहे नहीं। किंतु गुणीमें ही गुण रहे है। जैसें रूप घटादिकनतें बाहरि रहे नहीं, तैसें आत्मासें बाहरि ज्ञान बी बनै नहीं। औं कस्तुरीके सूक्ष्मभाग जितने देशमें ज्याप्त होवें, उतने देशमें ही गंध ज्याप्त होवेंहै। यातें कस्तुरीका हष्टांत बी बनै नहीं। यातें ''आत्मा अणु हैं"। यह पक्ष बी बनै नहीं। औं—

कहूं श्रुतिमें आत्मा अत्यंतअणुसें वी अणु जो कहाहै सो दुविंज्ञेय है, यातें कहाहै ॥ जैसें अत्यंतअणुवस्तुका मंद दृष्टिपुरुपक् ज्ञान होवे नहीं । तेसें बहिर्मुखपुरुपक् आत्माका वी ज्ञान होवे नहीं । यातें अणुके समान है । यह श्रुतिका अभिप्राय है औं "आत्मा अणु है" यह अभिप्राय नहीं । काहेतें १ वंहुंतस्थानमें व्यापकरूप आपही वेदने प्रतिपादन कियाहै । यातें अणु नहीं ॥

इसरीतिसें " व्यापक तथा मध्यमपरिणाम अथवा अणुआत्मा नाना हैं " यह कहना संभवे नहीं ॥

 ३५२ ॥ उपिरशेपतें एक न्यापक आत्मा है, ताकेविष धर्मअधर्म सुखदुःख औ वंधमोक्ष

॥ ४०३ ॥ ''भणोरणीयान् महतो महीयान्'' या श्रुतिका यह अर्थ है:—

- १ पृथिवीतें जल सूक्ष्म है औ न्यापक है।
- २ जलतें तेज सूक्ष्म है औ ज्यापक है।
- ३ तेजतें वायु सूक्ष्म है औ व्यापक है।
- , ४ वायुतें आकाश सूक्ष्म है ओ न्यापक है।
- ५ आकाशतें माया सूक्ष्म है औ व्यापक है।
- ६ मायातें सात्मा सूक्ष्म है औ न्यापक है। औ
- ७ इत्यादि श्रुतिनविषे आत्माकी सर्वतें स्कमता औ न्यापकता कहीहै ॥

जो अंगीकार करें। तौ किसीकूं सुख औ किसीकूं दुःख, किसीकूं वंघ, किसीकूं मोक्ष, ऐसा व्यवहार नहीं होवेगा। यातें धर्मादिक दुद्धिके धर्म हैं।।

यद्यपि बुद्धि जड है। यातें ताके विषे वी धर्म सुखादिक वने नहीं। तथापि आत्माके धर्म नहीं हैं। इस अभिप्रायतें बुद्धिके धर्म कहियेहैं औं "बुद्धिके धर्म हैं" याके विषे अभिप्राय नहीं।

वुद्धि औ सुखादिक आत्मामें अध्यस्त हैं॥

र जो वस्तु जामें अध्यस्त होवें, सो तामें परमार्थसें होवे नहीं । जैसें सर्प रज्जुमें अध्यस्त है, सो परमार्थसें रज्जुमें है नहीं ॥ तैसें चुद्धि औ सुखादिक आत्मामें हैं नहीं ॥ औ——

२ अध्यस्तवस्तु वी किसीका आश्रय होवै नहीं । यातें युद्धि वी सुखादिकनका आश्रय है नहीं । परंतु—

- (१) अज्ञान तौ शुद्धचेतनमें अध्यस्त है। औ—
- (२) अंतःकरण अज्ञानखपहितमें अध्यस्त है। ओ——
- (३) अंतःकरणउपहितमें धर्मअधर्म सुखदुःख वंधमोक्ष अध्यस्त हैं ॥ इसरीतिसें आत्मामें धर्मादिकनके अधिष्ठान-

यह अर्थ उपदेशसहस्रीमें भगवान्माध्यकारने प्रतिपादन कियाहे स्रो तिसके अनुसार हमने विचारचंद्रोदयकी दशमकछाविषे युक्तिसहित छिस्याहे । यातें 'आत्मा अणु है ' यह कथन निष्फळ है ।

|| ४०४ || बहुतअर्थनके प्राप्तहुये अन्योंके निषेष भये अवशेष रहे एकअर्थविषे जो निश्चय होवै सो परिशेष कहियेहै | तिसपरिशेषतें || पनैका अंतःकरण उपाधि है । यातें अंतः-करणके धर्म किट्येंहं ॥

॥ ३५३ ॥ जो अंतः करणविशिष्टमें धर्मी-दिक अध्यस्त कहें तो वन नहीं । काहेतें १ विशेषणयुक्तका नाम विशिष्ट हे ॥ धर्मादिक अध्यासका अधिष्ठान जो आत्मा, ताका अंतः करण जो विशेषण अंगीकार करें तौ अंतः करण वी धर्मसुखादिकनका अधिष्ठान होवेगा ॥ सो वार्ता वन नहीं । काहेतें १ मिथ्या-वस्तु अधिष्ठान होवे नहीं । यातं आत्मामें धर्मा-दिकनके अध्यासका अंतः करण विशेषण नहीं । किंतु उपाधि है ॥

१ उपाधिका यह स्वभाव है:- आप तटस्थ होयके जितने देशमं आप होवै। उतने देशमें स्थित वस्तुक्तं जनावे॥ औ-

- २ विद्रोपणका यह स्वभाव है:-जितने देशमें आप होने उतने देशमें स्थित नस्तुकूं अपने सहित जनाने ॥
- १ विशेषणवान्कं विशिष्ट कुहुँहैं। औ-
- २ उपाधिवालेक् उपहित कहेंहैं॥

इसरीतिसें अंतः करणविशिष्टमें जो धर्मादि अध्यस्त कहें तो जितने देशमें अंतः करण हैं ता देशमें स्थित चेतनभाग औ अंतः करण दोन्वाकुं अधिष्ठानता होवे। सो अंतः करण आप वी अध्यस्त है। यातें अधिष्ठान वने नहीं इस अभिप्रायतें अंतः करणउपहितमें धर्मादिक अध्यस्त कहे।

यातें "जितने देशमें अंतः करण है उतने देशमें स्थित चेतनभागमात्रमें अधिष्ठानता है। अंतः करणमें नहीं" यह वार्त्ता वनेहै॥

॥ ३५४ ॥ तैसें अंतःकरण वी अज्ञान-उपहितमें अध्यस्त है । अज्ञानविशिष्टमें नहीं ॥ इसरीतिसें अध्यस्त जो धर्मादिक तिन्ह-का अधिष्ठान आत्मा है ॥

- १ अध्यासके अधिष्टानपनेकी अंतःकरण उपाधि है। यातें बुद्धिके धर्म कहेहें। औं-
- २ अविवेकसें अंतः करण-आत्मा दोनूंवां-विषे प्रतीत होवेहैं। यातें अंतः करण-विशिष्ट जो प्रमाता, ताके धर्म कहेहैं।
- १ धर्मादिक अंतःकरणके धर्म होवें।
- २ अंथवा अंतःकरणविशिष्टप्रमाताके धर्म होवें।
- ३ अथवा रज्जूसर्प, स्वप्तके पदार्थ, गंधर्व-नगर, नभनीलताकी न्यांई किसीके धर्म ना होवै।

सर्वप्रकारसें आत्माके धर्म नहीं ॥

े यद्यपि आत्मामें अध्यस्त है तथापि जो वस्तु जामें अध्यस्त होवें सो ताहीमें परमार्थ-सें होवें नहीं। यातें रागद्वेप, धर्म अधर्म, सुखदु:ख औ वंधमोक्षसें रहित एकच्यापक आत्मा है॥

अध्यस्त नाम कल्पितका है।।

- ॥ ३५५ ॥ आत्मा सत् है ॥ सो आत्मा सत् है ॥
- १ जा वस्तुका ज्ञानतें अभाव होवे सो असत् कहियेहै ॥
- २ जाकी निष्टिचि किसी कालमें वी नहीं होवे सो सत् कहियेहै॥

सर्वपदार्थनका ओ तिनकी निवृत्तिका आत्मा अधिष्ठान है।।

जो आत्माकी निष्टत्ति होने तौ ताका औरअधिष्ठान कह्या चाहिये। काहेतें ?--

- १ श्रुत्यमें निवृत्ति होवै नहीं ॥
- २ जो आत्मा औ ताकी निवृत्तिका अन्य-अधिष्ठान अंगीकार करे तौ ताका औरअधिष्ठान अंगीकार करना होवैगा इसरीतिसै अनवस्था होवेगी ॥ और--

आत्माकी जो निवृत्ति अंगीकार करै, ताकूं यह पूछेहै:- १ जो आत्माकी निवृत्ति किसीने अनुभव करीहै ? २ अथवा नहीं ?

१ जो ऐसें कहैः-अनुभव करीहै I

सो बनै नहीं। काहेतें ? जो अनुभव करनै-वाला है सोई आत्मा है औ अपना स्व-रूप है, ताकी निवृत्तिका अनुभव अपनै मस्तक-छेदनके अनुभवसमान है। यातें आत्माकी निवृत्तिका अनुभव वनै नहीं।। औ---

२ ऐसैं कहै जोः- आत्माकी निवृत्ति तौ होवेंहै। परंतु ताकी निवृत्तिका अनुभव किसीकं नहीं ॥

तौ यह वार्त्ती सिद्ध हुई। जो आत्माकी निवृत्ति तौ होवै नहीं । काहेतैं ? जो वस्तु किसीनै अनुभव नहीं करी, सो वंध्यापुत्रके समान होवैहै।

यातें आत्माकी निवृत्ति होवे नहीं। याहीतें आत्मा सत् है ॥ औ—

॥ ३५६ ॥ आत्मा चित् (चैतन्य) है ॥ ३५६—३५९ ॥

आत्मा चित् है ॥

प्रकाशरूप जो ज्ञान सो चिंत् कहियेहै।।

- १ जो अप्रकाञ्चरूप आत्मा अंगीकार करें तौ अनात्मजडवस्तुका प्रकाश कदै होवै नहीं ॥
- २ जो अंतःकरण औ इंद्रियनसें पदार्थनका प्रकाश कहें तो बनै नहीं।काहेतें? अंतः-करण औ इंद्रिय परिच्छिन्न हैं। यातैं कार्य हैं ॥
- १ जो परिच्छिन होवै. सो घटकी न्यांई

॥ ४०५ ॥ अलुसप्रकाशमू चित् कहैहैं ॥ चेतनरूप ज्ञानका छोप नहीं है । इस. अर्थविषे यह ं (नाश) नहीं है । अविनाशी होनैतें ॥

कार्य होवैहै औ अंतःकरण इंद्रिय बी .परिच्छित्र है, यातें कार्य हैं ॥

२ देशकालतें जाका अंत होवे सो परि-च्छिन्न कहियेहै ॥

३ जो कार्य होवें सो जड होवेंहै।।

अंतःकरण औ इंद्रिय बी जड हैं । तिनतें किसी वस्तुका प्रकाश बनै नहीं । यातें जो आत्मा सर्वका प्रकाश करेंहै। सो प्रकाशरूप है ॥ और-

जो ऐसें कहैं:−आत्मा ॥ ३५७ ॥ प्रकाशरूप नहीं किंतु आत्मा तौ जड है औ ताकेविषे ज्ञानगुण है, ता ज्ञानतें आत्मा औ अनात्माका प्रकाश होवैहै ॥ तार्क् यह पूछेहैं:-१ आत्माका ज्ञानगुण नित्य है ? २ अथवा अनित्य है ?

१ जो नित्य कहैं---

तौ आत्माका स्वरूपही ज्ञान सिद्ध होवैगा । यह नियम है:-जो काहेतें ? भिन्न होवै, सो अनित्य होवैहै ॥ जो ज्ञानकूं आत्मासैं भिन्न अंगीकार करैं तौ अनित्यही होवैगा । यातैं नित्य मानिके आत्मासैं भिन ज्ञान हैं। यह कहना बनै नहीं। औ---

२ जो अनित्य अंगीकार करैं-

तौ घटादिकनकी न्यांई जह होवैगा ॥ जो अनित्यवस्तु होवै सो जड हौवेहै। यातैं ''ज्ञान अनित्य हैं" यह कहना वनै नहीं किंतु ज्ञान नित्यही है।। सो नित्यज्ञान आत्मस्वरूपही है।। जो अनित्य अंगीकार करें तौ कदाचित् आत्मामें ज्ञान होवे औ कदाचित् नहीं। यातें आत्मासें भिन्न नी ज्ञान होने औ नित्य अंगीकार कियेसैं तौ मिन्न होने नहीं ॥

श्रुति है:-द्रष्टाकी (स्वरूपभूत) दृष्टिका

जो गुण होवे सो गुणवान् विषे कदाचित् रहै औ कदाचित् नहीं वी रहें। जैसें वस्नका नीलपीतगुण कदाचित् रहे औं कदाचित् नहीं रहे, यातें जो गुण होने सो आगमापायी होवैहै ॥ औ—

ज्ञानकुं नित्यता होनैतें आगमापायी है नहीं यातें आत्माका स्वरूपही ज्ञान है। औ-

॥ ३५८ ॥ ज्ञानक्तं अनित्य कहें तौ 'इंद्रिय अथवा अंतःकरणसें ज्ञान उत्पन्न होनेहैं' यह कहना होवैगा।

सो वनै नहीं। काहेतें ? सुपुप्तिमें इंद्रियादिक तौ हैं नहीं औ सुखका ज्ञान होवहै सो नहीं हुवा चाहिये।

जो सुपुप्तिमें सुखका ज्ञान अंगीकार नहीं करें तौ जागिके 'में सुखसें सीया' सुप्रिके सुखकी स्मृति होवेहै, सो नहीं हुईचाहिये । जा वस्तुका पूर्व ज्ञान होवे ताकी स्मृति होवेहै औ अज्ञातवस्तुकी स्मृति होने नहीं औ सुपृप्तिके सुखकी जागिके स्मृति होत्रेहे, याते सुपुप्तिमें सुखका ज्ञान होते-है। ता ज्ञानके जनक इंद्रियादिक सुपुप्तिमं हैं नहीं। यातें नित्य है।

ज्ञानकं त्यागिकं आत्मा कदै वी रहै नहीं, यातें ज्ञान आत्माका स्वरूप है। जैसें उष्णताक त्यागिके अग्नि कदे वी रहे नहीं, यातें उष्णता वहिका स्वरूप है, तैसे ज्ञान वी आत्माका खरूप है। जो आगमापायी होवै सो गुण होवैहै । उष्णता औ ज्ञान आगमा-पायी हैं नहीं, यातें अपि औ आत्माके स्वरूप हैं।

॥ ४०६ ॥ जातैं एकही विषयतैं किसीकूं सुख होवैहै भी किसीकूं दु:ख होवैहै । यातें सो विषय नियमतें अपनी इच्छातें रहित किंवा इच्छासहित वि. सा. २९

जो वस्तु कदाचित् होवे औं कदाचित् न होवे सो आगमापायी कहियेहै।

॥ ३५९ ॥ उत्पत्ति औ विनाश अंतःकरणकी वृत्तिके होवेंहैं, ज्ञानके नहीं ॥

१ आत्मस्वरूप जो ज्ञान है सो विशेप-व्यवहारका हेतु नहीं । किंतु ज्ञानसहित वृत्ति अथवा दृत्तिमें आरूढ ज्ञान व्यवहारका हेतु है। यह अवच्छेदचादकी रीति है। औ-

आभासवादमें आभाससहित 'वृत्तिसें न्यवहार होवह । आभासद्वारा अथवा साक्षात्-वृत्तिद्वारा आत्मस्वरूपज्ञानसैंही सर्व व्यवहार सिद्ध होवेहैं। नहीं तो होवे नहीं।

इसरीतिसें सर्वका प्रकाशक ज्ञानस्वरूप आत्मा है। यातें चित् है। औ---

॥ ३६० ॥ आत्मा आनंदरूप है ॥ ३६०-३६३ ॥

आत्मा आनंदरूप है।

जो आत्मा आनंदरूप नहीं होवे तौ विषयसंवंधसें स्वरूपआनंदका मान होवैहै, सो नहीं हुयाचाहिये । विषयमैं आनंद नहीं । यह वार्ची पूर्व कहीहै।

जो चिपयमें आनंद होवें तौ जा विषयतें एक्पुरुपक् सुख होने तासैंही अन्यक् दुःख होवेहै । जैसें अग्निके स्पर्शतें अग्निकीटकुं औ सर्पसिंहके रूप देखनैतें सर्पनीसिंहनीक् आनंद होनैहै औ अन्यपुरुपनकूं दुःख होनैहै सो नहीं हुँयाचाहिये औ सिद्धांतमें तो अग्निकीटकूं

इच्छासहित पुरुषकूंही अपनी प्राप्तिसे इच्छाके तिरस्कारद्वारा अंतर्भुख भई वृत्तिमें प्रियमोदप्रमोदके पर्यायरूप आत्मखरूप आनंदके प्रतिबिंबमें निमित्त है। सर्व पुरुषनक् सुखका हेतु नहीं । किंतु विषयकी यातें विषयमें आनंदकी कारणताका व्यभिचार है । ओ- अग्निस्पर्शकी इच्छा होवे, तब चंचलबुद्धिमें स्वरूपआनंदका भान होवे नहीं। अग्निसंबंधतें क्षणमात्र इच्छा द्रि होयके निश्चलबुद्धिमें स्वरूपआनंदका भान होवेहैं,। अन्यपुरुषनकूं अग्निसंबंधकी इच्छा है नहीं किंतु
अन्यपदार्थनकी इच्छा है। तिन पदार्थनकी इच्छा
अग्निसंबंधसें द्रि होवे नहीं, यातें चंचलअंतःकरणमें अग्निसंबंधसें आनंद होवे नहीं।
याकेविष-

॥ ३६१॥ यह दांका होवेहै:—जो इच्छारूप अंतःकरणकी दृत्ति है सो तौ विषय प्राप्तिसें नाशकुं प्राप्त होयगई औ अर्राश्चिका कोई निमित्त है नहीं, यातैं उत्पत्ति हुई नहीं औ दृत्तिसें विना स्वरूपआनंदका भान होवे नहीं; यातें विषयमें ही आनंद है ॥ सो दांका बने नहीं । काहेतें ?

१ यद्यपि इच्छारूप तो अंतः करणकी 
धृत्तिका अभाव है सो इच्छारूप वृत्ति होवै तो 
बी ताकेविषे आनंद प्रकाश होवे नहीं। 
काहेतें १ इच्छारूप वृत्ति राजस है औ आनंदका 
प्रकाश सात्विकवृत्तिमें होवेहै। तथापि वांछितपदार्थ जो मिल्याहै ताके स्वरूपकुं विषय 
करने वास्ते जो ज्ञानरूप अंतः करणकी वृत्ति है 
सो सात्विक है। काहेतें १ सत्वगुणसें ज्ञान 
होवेहै यह नियम है। ता सात्विक वृत्तिमें 
आनंदका भान होवेहै। परंतु सो ज्ञानरूप द्वि

विषयकी प्राप्तिसें किंवा एकांतदेशके सेवनतें होता जो है इच्छाका सभाव, सो प्रतिबिंबरूप सुखका नियमित कारण है।

जो आत्मा आनंदरूप नहीं होने तो अंतर्भुख-षृत्तिनिषे जो आनं<sup>द</sup> होषेहैं सो नहीं ह्या चाहिये । यातें आत्मा आनंदरूप है । यह सारे प्रकरणका निष्कर्ष (निचोड ) है । बहिर्मुख है। ताके पृष्टभागमें स्थित जो अंतःकरणउपहित चेतनस्वरूप आनंद, ताका तिस
वृत्तिसें ग्रहण होवे नहीं। यातें विषयउपहित
चेतनरूप आनंदका भान होवेहै, सो विषयउपहितचेतन आत्मासें भिन्न नहीं। यातें आत्मानंदकाही विषयमें भान कहियेहै।। ता ज्ञानरूप
वृत्तिविषे विषयके साथ नेत्रादिकनका संबंधही निमित्त है।।

२ अथवा ज्ञानरूप जो बहिर्प्रखवृत्ति तासँ अन्यअंतर्धुर्खेंवृत्ति होवैहै । ताकेविपै अंतःकरण-उपहितचेतनरूप आनंदकाही भान होवैहै। यह उत्तमसिद्धांत है। ता वृत्तिकी उत्पत्तिमें इच्छादिकनका अभावही निमित्त है । जैसें इच्छादिकनतैं रहित जो एकांतमें उदासीन-पुरुष स्थित है, ताकूं बहिर्भुखज्ञानरूपतें कोई वृत्ति होने नहीं । आनंदका भान होनेहे । यातें इच्छादिकनके अभावरूप निमित्ततें अंतर्धुखवृत्ति आनंद ग्रहण करनैवाली होवैहै । तासैं वांछित-विषयके लामसे इच्छादिकनका अभाव होनैतें अंतर्भुखवृत्ति अनंतर ज्ञानसैं तिसतें अंतःकरणउपहित आनंदकाही ग्रहण होवैहै ।

सो स्वरूपआनंदका ग्रहण औ विषयका ज्ञान अत्यंत अन्यवहित है, यातें पुरुपक्तं ऐसी भ्रांति होवेहै:-''मैंनै विपैर्यमें आनंद अनुभव

<sup>॥</sup> ४०७॥ एकाप्रतायुक्त सालिकीवृत्ति । याही-क्रं मियमोद औ प्रमोदवृत्ति बी कहतेहैं।

<sup>॥</sup> ४०८ ॥ जैसें श्वान हड्डीकूं चावताहै, तिस-करि अपने मुखके मसोडेआदिक टूटे अवयवनसें रुधिर निकसताहै ताकूं-प्राशन करिके " यह रुधिर मुझकूं हड्डीमैंसें प्राप्त मयाहै" ऐसे मानताहै । तैसें बांछित विषयकी प्राप्तिरूप निमित्तसें इच्छाकी निवृत्ति

कियाहै" । प्रॅथंमपक्ष्सं यह पक्ष उत्तम है। काहेतं ? जो विपयका ज्ञानरूप पृत्ति है तासें अंतःकरणउपिहत आनंदका तौ भान वने नहीं। यातें विपयउपिहत आनंदका भान होवेगा तौ मार्गमें पृक्षका जो ज्ञानरूप पृत्ति है, सो वी सात्विक है। तासें वी पृक्षउपिहत चेतनस्वरूप आनंदका भान हुवा चाहिये। तैसें सर्वज्ञानसें ज्ञेयउपिहत चेतनरूप आनंदका भान हुवा चाहिये, यातें अनात्मवस्तुका ज्ञानरूप जो विधिख्दित तासें ज्ञेयउपिहत चेतनस्वरूप आनंदका ग्रहण होवे नहीं।

इसरीतिसें निषयके संबंधसें आत्मस्वरूपानंद-का भान होवेहें । जो आत्मा आनंदरूप नहीं होवे तौ विषयसंबंधसें आनंदका भान वनै नहीं । यतिं आत्मा आनंदरूप है ।। औ—

॥ ३६२ ॥ आत्माका संबंधी जो वस्तु है ताकेविषे प्रेम होवेहै। तासें सिन्नहितमें अधिक प्रेम होवेहैं॥इसरीतिसं वाहिरवाहिरके पदार्थनकी अपेक्षातें अंतरअंतरके पदार्थनमें अधिक-ग्रीति है।

१ परंपरातें आत्माका संबंधी जो पुत्रका मित्र तामें प्रीति होवेहैं।

२ पुत्रके मित्रकी अपेक्षातें पुत्रमें अधिक-प्रीति होने है ॥ औ—

द्वारा अंतर्मुख भई दृत्तिविषे प्रतिविवित स्वरूप-आनंदका अनुभवकरिके ''मैंनै विषयमैं आनंद अनुभव कियाहै'' ऐसी अविवेकी पुरुषकूं श्रांति होवेहै ।

तिस आंतिकार सो फेर बी अधिकअधिक विपयकी प्राप्तिके निमित्त प्रयस्न करताहै औ विवेकी- पुरुपक्त उक्तआंति नहीं है । यातें सो निरुपाधिक आनंदकी प्राप्तिके निमित्त वेदांतविचारआदिकविषे प्रयस्न करताहै ॥

१ यद्यपि विषयमें जो आनंदका मान होवेहै, सो बी स्वरूपका आनंद है। तथापि धानकी खल्डीविपै स्थित दुग्धकी न्यांई नििपद्ध होनैतें सो ३ प्रत्रेसँ वी स्थूलसूक्ष्मदारीरमैं अधिक-प्रीति है। औ—

४ स्थूलस्क्मशरीरमें श्री स्थूलतें सक्ममें अधिक प्रीति है।

पूर्वपूर्वसैं उत्तरउत्तर आत्माके समीप हैं ॥

१ आत्माका आभास सूक्ष्मशरीरमें है, ओरमें नहीं । यातें आभासद्वारा आत्माका सूक्ष्मदारीरसें संबंध है । औरसें नहीं ।

२ स्थूलशरीरसें स्क्ष्मशरीरका संबंध है। यातं स्थूलशरीरसें स्क्ष्मशरीरद्वारा आत्माका संबंध है। औ—

३ पुत्रसें स्थूलश्रीरद्वारा संबंध है। औ

४ पुत्रके मित्रसें पुत्रद्वारा संबंध है। इसरीतिसें उत्तरउत्तर जो आत्माके समीप ताकेविये अधिक प्रीति है।

जा आत्माके संबंध होनेतें पदार्थमें प्रीति होने ता आत्मामेंही मुख्यप्रीति है औरपदार्थ-में नहीं । जैसें पुत्रके मित्रमें पुत्रके संबंधसें प्रीति है, यातें पुत्रमेंही प्रीति है, पुत्रके मित्रमें नहीं, तैसें आत्माके अधिकसमीपमें अधिक-प्रीति होनेहै । यातें आत्माविपैही सर्वकी प्रीति है।।

विपयानंद उपादेय नहीं । किंतु अनेकविक्षेपनका हेतु होनैतें हेय है।

२ विषयके अभावपूर्वक विचारआदिक साधनतें जो आनंदका भाव होवैहै सो सुवर्णआदिकके पात्रविष स्थित दुग्धकी न्यांई शास्त्रविहित होनैतें उपादेय है ॥

॥४०९॥ "विषयाकारवृत्तिसे विषयउपहित चेतन रूप भानंदका भान होवेहै" इस प्रथमपक्षसे "अन्य अंतर्भुखवृत्तिविषे अंतःकरणउपहित चेतनआनंदकाही भान होवेहै" यह द्वितीयपक्ष उत्तम है । यहही पक्ष पूर्व चतुर्थतरंगविषे वी कहाहै।

सो प्रीति आनंदमें औ दुःखके अभावमें होनैहै, औरमैं नहीं । औरपदार्थनमें जो प्रीति होनै सो आनंद औ दुःखर्क अभावके निमित्त होनैहै । यातैं आनंद औ दुःखके अभावसें औरमैं प्रीति नहीं । यातैं सर्वकी प्रीतिका निषय जो आत्मा सो आनंदरूप है। औ—

दुःखका अभाव आत्मारूप है । कल्पितका अभाव अधिष्ठानरूप होवेहै । जैसें सर्पका अभाव रज्जुरूप है यातें कल्पित जो दुःख ताका अभाव वी आत्मारूप है।

इसरीतिसें आत्मा आनंदरूप है। ओ— ।। ३६३।। न्यायमतमें आत्माका आनंदगुण है सो समीचीन नहीं। काहेतें ?

जो आनंदगुणक् नित्य अंगीकार करें तौ आगमापायी नहीं होवे । यातें आत्माका स्वरूपही आनंद सिद्ध होवेगा औ नित्यआनंद न्यायमतमें है वी नहीं ।। औ—

अनित्य जो कहैं, तौ अनुकूलविषय औ इंद्रियके संबंधसें आनंदकी उत्पत्ति अंगीकार करनी होनैगी। यातें सुषुप्तिमें आनंदका मान नहीं हुवा चाहिये। काहेतें १ सुषुप्तिमें विषयका औ इंद्रियका संबंध है नहीं। यातें आत्माका आनंदगुण नहीं किंतु आत्मा आनंदरूप है। इसरीतिसें आत्मा सत्चित्आनंदरूप है।

॥ ३६४ ॥ सच्चिदानंद परस्पर भिन्न नहीं ॥ ३६४-३६५ ॥

सो सचिदानंद परस्पर मिन्न नहीं किंतु एकही है। जो आत्माके गुण होवें तो परस्पर भिन्न बी होवें। औ आत्मस्वरूप है। यातें भिन्न नहीं।

१ एकही आत्मा निष्टिचिरहित है। यातें सन् कहियेहै। औ— २ जडसें विलक्षण प्रकाशरूप है । यातें वित् कहियेहैं । औ—

३ दुःखसैं विलक्षण मुख्यप्रीतिका विषय है। यातैं आनंद कहियेहैं।

जैसें उष्णप्रकाशरूप अग्नि है तैसें सचित्-आनंदरूप आत्मा है। औ—

सचित्आनंदस्वरूपही शास्त्रमें व्रक्ष कहाहै। यातें ब्रह्मस्वरूप आत्मा है।। औ—

ब्रह्म नाम न्यापकका है।

१ देशतें जाका अंत नहीं होने सो व्यापक कहियेहें । तासें आत्मा जो मिन्न होने तौ देशतें अंतवाला होनेगा ॥

२ 'जाका देशतें अंत होवे ताका कालसें वी अंत होवेहैं' यह नियम है । यातें अनिख होवेगा । जाका कालसें अंत होवे सो अनित्य कहियेहैं। यातें ब्रह्मसें भिन्न आत्मा नहीं ॥ औ—

आत्मासें भिन्न जो ब्रह्म होने तो अनात्मा होनेगा । जो अनात्म घटादिक हैं सो जड हैं, यातें आत्मासें भिन्न ब्रह्म वी जडही होनेगा। यातें आत्मासें भिन्न ब्रह्म वी नहीं। किंतु ब्रह्मस्वरूपही आत्मा है।।

॥ ३६५ ॥

१ एकही चेतन सर्वप्रपंच औ मायाका ़ अधिष्ठान है, यातें ब्रह्म कहियेहैं।

२ अविद्या औ व्यष्टिदेहादिकनका अधि-ष्ठान है, यातैं आत्मा कहियेहैं।

१ तत्पदका लक्ष्य ब्रह्म कहियेहैं। औ

२ त्वंपदका लक्ष्य आत्मा कहियेहै ।

१ ईश्वरसाक्षी तत्पद्का छक्ष्य है। औ

२ जीवसाक्षी त्वंपदका लक्ष्य है।

१ व्यप्टिसंघातउपहित चेतन जीवसाक्षी है। औ— २ समष्टिसंघातउपहित चेतन ईश्वरसाक्षी • कहियेहै ।

च्छिप जीवकी औं ईश्वरकी एकता वने नहीं तथापि जीवसाक्षी औं ईश्वरसाक्षीका उपाधिके मेदसें मेद है औं खरूपसें एकही है। जैसें मठमें स्थित जो घटाकाश औं मठाकाश तिन्हका उपाधिके मेदिवना स्वरूपसें मेद नहीं, तैसें आत्मा औं ब्रह्मका उपाधिमेदिवना मेद नहीं। एकही वस्तु है।

॥ ३६६ ॥ ब्रह्मरूप आत्मा अजन्मा है ॥ ३६६–३६८ ॥

सो ब्रह्मरूप आत्मा अजन्मा कहिये जन्म-रहित है।

जो आत्माका जन्म अंगीकार करें तो अनित्य होवैगा। सो वार्चा परलोकवादी जो आस्तिक हैं तिन्हक्तं इप्ट नहीं। काहेतें ? जो आत्मा उत्पत्तिनाशवान् होवै तो प्रथमजन्म- विषै पूर्वकर्मविनाही सुखदुः खका मोग औ किये कर्मका भोगसें विना नाश होवैगा। यातें कर्चामोक्ता जो आत्मा अंगीकार करें तो वी जन्मनाशरहितही अंगीकार करना होवैगा। औ-

आत्माका जन्म जो अंगीकार करें तो हेतुसें विना तो किसी वस्तुका जन्म होवे नहीं ! यातें किसी हेतुसेंही जन्म कहना होवेगा ! सो वने नहीं । काहेतें ? जो आत्माका हेतु हैं सो आत्मासें मिन्नही कहना होवेगा ! सो आत्मासें मिन्न संपूर्ण आत्मामें कल्पित हैं । यातें आत्माका हेतु वने नहीं । जैसें रज्जुमें कल्पितसर्प रज्जुका हेतु नहीं तैसें आत्मामें कल्पितवस्तु आत्माका हेतु वने नहीं ।

।। ३६७॥ जैसैं एकरज्जुनिए नानापुरुवनकूं दंड, सर्प, पृथिवीरेपा, जलधाराकी आंति होनेहै ता आंतिमें दो अंश हैं।। १ एक तौ सामान्यइदंअंदा है औ

२ एक सपीदिक विद्योषअंदा है।।

सो सामान्यइदंअंदा सपीदिक विद्येषअंदानमें
सारे व्यापक है।

१ "यह सर्प है।

२ यह दंड है।

३ यह पृथिवीकी रेपा है।

४ यह जलकी रेपा है।"

इसरीतिसें सपीदिक विशेषअंशमें इदंअंश सारे व्यापक है। सो व्यापक सामान्यइदंअंश रज्जुस्वरूप है। ता सामान्यइदंअंशके ज्ञानकंही भ्रांतिका हेतु रज्जुका सामान्यज्ञान कहेंहैं।

सो सामान्यइदंअंश सत्य है। काहेतें १ रज्जुका ज्ञान हुयेसें अनंतर वी ता इदंअंशकी प्रतीति होवेंहै।

१ जैसें आंतिकालमें "यह सर्प है " यारीतिसें सर्पादिकनसें मिलिके इदं-अंशकी प्रतीति होवेंहै।

२ तैसें भ्रांतिकी निवृत्तिसें अनंतर वी "यह रज्जु है" यारीतिसें रज्जुके साथि मिलिके इदंअंशकी प्रतीति होवेहै ॥

जो इदंअंश वी मिथ्या होवे तो सर्पादि-कनकी न्यांई भ्रांतिकी निवृत्तिसें अनंतर ताकी वी प्रतीति नहीं हुईचाहिये। यातें सर्पादिक भ्रांतिमें व्यापक जो इदंअंश सो सत्य है औ अधिष्ठान रज्जुरूप है औ परस्परव्यभिचारी जो सर्पादिक सो कल्पित हैं।

॥ ३६८ ॥ तैसैं सर्वपदार्थनमें पांचअंग्र हैं ॥ १ एक नाम, २ रूप, ३ अस्ति, ४ माति, औ ५ प्रिय ।

१ "घट" यह दोअक्षरका नाम । औ-

२ गोल रूप है।

३ घट "है" यह अस्ति ॥ औ-

४ ''घट त्रतीत होनेहैं" यह भाति । औें

५ ''घट त्रिय हैं" यह आनंद । (सर्पादिक बी सर्पनीआदिकनक् प्रिय हैं) इसरीतिसें सर्वपदार्थनमें पांच अंश हैं। १-३ तिन्हविषै अस्ति-भाति-प्रियस्तप तीनि-अंश सर्वपदार्थनमें व्यापक हैं । औ-४-५ नाम-रूप व्यक्तिचारी हैं। जो वस्तु कहूं होवे औ कहूं नहीं होवे सो व्यभिचारी कहियेहै।

१-२ 'घट'नाम औ 'गोल'रूप पटविषे नहीं हैं। 'पट'नाम औ ताका रूप घटविषे नहीं है। इसरीतिसें सर्वपदार्थनविषे नामरूपअंश व्यभिचारी हैं। औ ३-५ अस्ति-भाति-प्रियरूप सर्वविषे अनुगत हैं। जैसें सर्पदंडादिकनमें अनुगत इदंअंश सत्य औ अधिष्ठान है। तैसें सर्वपदार्थनमें अनुगत अस्ति-भातित्रियरूप सत्य है औ अधिष्ठान-

१-२ सर्पदंडादिकनकी न्यांई व्यभिचारी नामरूप कल्पित हैं औ-

रूप हैं । औ---

२-५ अस्ति-भाति-प्रिय सचित्आनंदरूप हैं। यातें आत्मस्वरूप हैं ॥

इसरीतिसें सचित्आनंदरूप आत्माविषे संपूर्ण नामरूपप्रयंच कल्पित है। सो कल्पित-पदार्थ कोई आत्माके जन्मका हेतु बनै नहीं। यातें आत्मा अँजन्मा है ॥

जा वस्तुका जन्म होवे ताहीके सत्ता, वृद्धि, परिणाम, अपक्षय औ विनाशरूप पांच-विकार और होवैहैं। आत्माका जन्म होवै नहीं । यातें उत्तर पांचिवकार वी होवें नहीं ।

॥ ४१० ॥ जन्मसैं रहित है ।

इसरीतिसैं अजन्मा कहिये जन्मादिक पर्विकारसैं रहित आत्मा है। सेंना नाम प्रगटताका है। औ---अपक्षय नाम घटनैका है। ॥ ३६९ ॥ आत्मा असंग है । सो आत्मा असंग है । संग नाम संबंधका है। सो सजातीय-विजातीय-स्वगत-पदार्थनसें होवेहे ॥ जैसें:---१ घटका घटसें जो संबंध है सजातीयसें संबंध है। औ—

२ घटका पटसें जो संबंध सो विजातीयसें . संबंध है ।

३ स्वगत नाम अवयवका है। यातें पटका तंतुसैं जो संबंध सो स्वगतसैं संबंध है।

१ आत्मा दो अथवा अनंत होवें तौ सजातीयसैं आत्माका संबंध होवे सो एक है। यातें सजातीयआत्मासें आत्माका संबंध नहीं ॥ औ---

२ आत्मासें विजातीय अनात्मा है मृगतृष्णाके जलकी न्यांई आत्मामैं कल्पित है। ता कल्पितसें आत्माका संबंध बने नहीं। जैसें मृगतृष्णाके जलसें पृथिवीका संबंध होवे नहीं, जो संबंध होवे तो ऊपरभूमि ता जलसे गिली हुईचाहिये ॥ जैसें मृगतृष्णाके जलसें ऊपरभूमिका संबंध नहीं तैसें आत्मामें कल्पित .जो विजातीयंअनात्मा आत्माका संबंध नहीं ॥

३ जो आत्माके अवयव होवें तो आत्माका जातः (घट जन्मकू पाया)" इस व्यवहारका हैंत अस्तितारूप विकार है। याहीकूं प्रगटता बी कहतेहैं भी सत्ता बी कहतेहैं॥

<sup>🕡 ।।</sup> ४११ ॥ " घटो जायते (घट होताहै)" इस व्यवहारका हेतु जन्म है । तिसके अनंतर '' घटो

है ॥ औ—

स्वगतमें संबंध होवं। आत्मा नित्य है। यातें। विरवयव है, ताका स्वगनमें संबंध वन नहीं।

इसरीतिये सजातीय-विजातीय-स्वगतसंबंध । आत्माविष नहीं । याते आत्मा असंग है ॥

इसरीतिसं हे शिष्य ! सचित्आनंदब्रहा-रूप, जन्मादिकविकाररहित औं असंग आत्मा है। "सो तृं है" यह प्रथमप्रश्नका अर्थदोहेसं आचार्यनं उत्तर कहा।।

(२ "संसारका कर्त्ता कोन है " याका उत्तर ॥ ३७०--३७४ ॥ )

॥ ३७० ॥ जगन्का कर्त्ता ईश्वर है ॥

"जगत्का कर्ता कान है " यह दितीय-

# ॥ दोहा ॥ विभु चेतन माया करे, जगको उत्पत्ति भंग॥

टीकाः - विभु कहिये व्यापक जो चेतन, ताके आश्रित जा ताकुं विषय करनेवाली माया कहिये सत्असत्सं विलक्षण अदुत-शक्तिरूप अवान, तासं जगत्की उत्पत्ति भंग होवह ।

उत्पत्ति औं भैग कहनेते स्थितिका ग्रहण अर्थते होवेह ।

यातें यह अर्थ सिद्ध हुवाः-

१ मायायुक्त जो चेतन सो ईश्वर कहियेई। २ सो ईश्वर जगत्की उत्पत्तिपालननाशका . . . हेतु है।

या कहनतें-

१ ''जगत्का कोई फत्ती है अथवा आपसें होवेहें ?'' याका उत्तर कहा। । औ- २ " जगत्का कर्ना कोई जीव ई अथवा ईश्वर हे "याका वी उत्तर कला ! ॥ २७१ ॥ ईश्वर १ सर्वज्ञ, २ सर्व-शक्तिमान्, औ ३ स्वतंत्र है ॥

॥ ३७१-३७२ ॥

जगत्का कर्चा ईश्वर है। आपसे होय नहीं। जो कर्चासं विना जगत् होय तो कुलालविना घट हुवा चाहिये। यातें अगत्का कोई कर्चा है। १ सो कर्चा सर्वज्ञ है। काहेतें १ जो कार्यका कर्चा होयें सो ता कार्यक्तं औं ताके उपादानक्तं जानिके करहे। यातें जगत्का कर्चा बी जगत्कुं औं जगत्के उपादानक्तं जानिके करहे। इसरीतिसं जगत्का कर्चा जगत्कुं औ जगत्के उपादानक्तं जानेंह। यातें सर्वज्ञ

२ सर्वशिक्तमान् है। काहेतें १ जो अल्प-शक्तिवाले जीव हें विन्हेंसं या जगत्की. रचना मनसं वी चिंतन होवं नहीं। यातें अद्भत-जगत्का कर्ता अद्भुतशक्तिवाला है ॥ इस-रीतिसं जगत्का कर्ता सर्वशक्तिवान् है ॥ औ-

३ स्वतंत्र है। काहेतें १ जो न्यूनशक्तिवाला होवें सो पराधीन होवेंहें औं सर्वशक्ति-वाला पराधीन होवें नहीं। यातें स्वतंत्र है ॥

इसरीतिसं जगत्का कर्ता सर्वज्ञ सर्वशक्ति-मान् स्वतंत्र है। ताहीक्तं ईश्वर कहेहैं। औ—

॥ २७२॥ अल्पज्ञ अल्पशक्तिमान् पराधीनक्र्ं जीव कहेंहें।

यद्यि अल्पज्ञतादिक जीवमें वी परमार्थसें नहीं तथापि अविद्याकृत मिध्या अल्पज्ञतादिक जीवमें प्रतीति होवहें। यातें जीवमें कहियेहें।

अविद्याकृत अल्पज्ञतादिकनकी जो भ्रांति सोई जीवता है। सो अल्पज्ञतादिकनकी आंति ईश्वर्में हैं । नहीं । किंतु मायाकृत सर्वज्ञतादिक ईश्वरमें हैं । यह वार्ता विस्तारसें आगे अतिपादन करेंगे । इसरीतिसें जगत्का कर्त्ता जीव नहीं । ईश्वर है।

॥ ३७३ ॥ ईश्वर च्यापक औ नित्य है॥

सो ईश्वर एकदेशमें स्थित नहीं किंतु सर्वत्र व्यापक है। जो एकदेशमें अंगीकार करें तौ जा वस्तुका देशतें अंत होवे ताका कालसें वी अंत होवेहै यातें अनित्य होवेगा ॥

जो अनित्य होवै सो कर्तासैं जन्य होवैहै। यातैं ईश्वरका बी कर्ता अंगीकार करना होवैगा॥

सो ईश्वरका केची बनै नहीं। काहेतें ?

१ आप तौ अपना कर्ता वने नहीं । जो अपना कर्ता आपही अंगीकार करे तौ आत्माश्रयदोष होवेगा ॥

आपही कियाका कर्ता (आश्रय) औ आपही कियाका कर्म (कियाका विषयरूप कार्य) होने तहां आत्माश्रय होनेहैं । जैसें कुलाल क्रियाका कर्ता है औ घट कर्म है तैसें कियाका कर्ता औं कर्म भिन्न होनेहें। एक वने नहीं। यातें आत्माश्रय दोष है।।

कर्म नाम कार्यका है। औ— कार्यके विरोधीका नाम दोष है। आत्माश्रय कार्यका विरोधी है। यातें दोप है। यातें—

२ ईश्वरका कर्ता अन्य अंगीकार करना होनेगा। सो अन्य नी प्रथम कर्ताकी न्यांई कर्त्ताजन्यही कहना होनेगा॥ सो ताका कर्ता नी प्रथमकी न्यांई तासें मिन्नही कहना होनेगा॥ सो प्रथम जो ईश्वर है, ताक्ं द्वितीयकर्त्ताका कर्त्ता अंगीकार करें तौ अन्योन्याश्रय-दोष होनेगा। यातें— तृतीयकर्ता और अंगीकार करना होवैगा। ता तृतीयका कर्ता जो द्वितीय मानें तव तौ अन्योन्याश्रयदोष होवे औ प्रथम मानें तव चिककादोष होवैगा।।

जैसें चक्रका अमण होवेहे तेसें- -

- (१) प्रथमकत्ती द्वितीयजन्य औ-
- (२) द्वितीयकत्ती तृतीयजन्य । औ---
- (३) तृतीय प्रथमजन्य ।
- . (४) सो प्रथम फेरी द्वितीयजन्य।

इसरीतिसें कार्यकारणभावका अमण होवैगा । चित्रकास्थानमें कोई वी सिद्ध होवै नहीं । सर्वकी परस्पर अपेक्षा है ।

४ अन्योन्याश्रयमें दोकी परस्पर अपेक्षा है। एककी सिद्धि हुये विना अन्यकी सिद्धि होवै नहीं । यातैं—

- (१) जैसें कुलालका कत्ती आप नहीं, किंतु ताका पिता है । तैसें प्रथम-ईश्वरकर्ताका अन्यकर्ता है ॥ औ—
- (२) कुलालका पिता अपनै पुत्रसें उत्पन्न होवे नहीं । किंतु अन्यपितासें उत्पन्न होवेहें । तैसें दितीयकर्ता प्रथमकर्तासें उत्पन्न होवे नहीं । किंतु अन्यकर्तासें-ही कहना होवेगा ।। औ—
- (३) कुलालका पितामह, कुलाल औ ताके पितासें उत्पन्न होने नहीं किंतु चतुर्थ जो कुलालका प्रपितामह, तासें उत्पन्न होनेहैं ॥
- (४) तैसें तृतीयकर्ता वी प्रथम औ द्वितीय-कर्तासे उत्पन्न होने नहीं । यातें चतुर्थकर्ता और अंगीकार करना होनेगा।
- (५) ता चतुर्थका कत्ती और पंचम मानना होवैगा।

यातें अनवस्थादोष होवैगा। धाराका नाम अनवस्था है।

जो कत्तीकी धारा अंगीकार करें तौ ' कौनसा कत्ती जगत करेंहे ' यह निर्णय नहीं होवैगा।

५ किसीएकक् जगत्का कर्चा माननैमें कोई युक्ति नहीं। ता युक्तिके अभावका नामही विनगमनविरह कहैहैं ॥ औ-

६ धाराकी कहूं विश्रांति अंगीकार करैं तौ जा कत्तीमें धाराका अंत अंगीकार किया, सोई कर्त्ता जगत्का माननै योग्य है।। पूर्व सारे निष्फल होवैंगे। याका नामही प्राग्लोप कहैहैं ॥

पीछलेके अभावका नाम प्राग्लोप है।। इसरीतिसैं ईश्वरका देशतें अंत अंगीकार करें तो उत्पत्ति अंगीकार करनी होवैगी औ उत्पत्ति अंगीकार करें तौ आत्माश्रयादि-पददोप होवैंगे । यातैं ईश्वरका देशतैं अंत नहीं। किंत ज्यापक है। याहीतें नित्य है।। ि।। ३७४॥ ईश्वर औ जीवका स्व-

## रूपसें भेद नहीं ॥

· ता व्यापक ईश्वरका औ जीवका खरूपसें भेद नहीं किंतु उपाधिसें भेद है। काहेतें ?

- 👾 १ अवच्छेदवादमैं-
  - (१) मायाविशिष्टचेतन ईश्वर कहेंहैं। औ-
- (२) अनिद्याविशिष्ट चेतन जीव कहेंहैं॥ 🗽 २ आभासवादमै —
- 🚧 (१) मायां औ आभासविशिष्ट चेतन इंश्वरं कहेंहैं। औ---
- ं (२) आभाससिहत अनिधानिशिष्टचेतनकुं ज़ीवं कहेंहैं॥

बि. सा. ३०

- १ आभासवादमें आभाससहित अविद्या औ मायाका भेद है। चेतनका नहीं।।
- र तैसें अवच्छेदवादमें वी अविद्या औ मायाका भेद है । खरूपसें चेतनका मेद नहीं। औ-
- ३ (१) अज्ञानमें चेतनका प्रतिबिंव जीव है । औ-

### (२) विंव ईश्वर है।

या पक्षमें वी चेतनका खरूपसें भेद नहीं। किंतु एकही चेतनमें जीवपना औ ईश्वरपना आरोपित है। यह वार्त्ता अंगि कहैंगे।

इसरीतिसें जगत्का कर्त्ता सर्वज्ञ सर्वज्ञक्ति-मान् स्वतंत्र ईश्वर है।।

सो ईश्वर व्यापक है ताका औ जीवका विशेषणमात्रसें भेद है औ स्वरूपसें अभेद है। यह द्वितीयप्रश्नका उत्तर कहा।

(३ "मुक्तिका हेतु कौन?" याका उत्तर ॥ ३७५–४०६॥)

॥ ३७५ ॥ मुक्तिका हेतु ज्ञान है ॥

"मोक्षकां साधन ज्ञान है अथवा कर्म है अथवा उपासना है अथवा दो हैं ?" याका उत्तर कहेंहैं:-

## ॥ दोहा ॥

हेत मोछको ज्ञान इक, नहीं कर्म नहिं ध्यान ॥ रज्जुसर्प तबही नसी, होय रज्जुको ज्ञान ॥ १० ॥ टीका:-ग्रुक्तिका हेतु कर्म औ ध्यान कहिये उपासना नहीं किंतु ज्ञानही हेतु है।

॥४१२॥ यह वार्ता आगे १६८सें ४४३ पर्यंतके । अंकविषे कहेंगे ॥ यह तीसरा विवमतिविचवाद है ॥

काहेतें ? जो आत्मामें वंध सत्य होवे तो ताकी निवृत्तिरूप मोक्ष ज्ञानसें होवे नहीं । किंतु कर्म अथवा उपासनातें होवे ॥ सो वंध आत्मामें सत्य है नहीं किंतु रज्जुसपिकी न्यांई मिथ्या है ॥ ता मिथ्याकी निवृत्ति अधिष्ठान-ज्ञानसेंही बनेहे । कर्म अथवा उपासनासें नहीं॥ जैसें रज्जुका सप किसी कियातें दूरि होवे । तैसें आत्माके अज्ञानसें प्रतीत जो होवेहे वंध, ता वंधकी प्रतीति औ अज्ञान आत्माके ज्ञानसेंही कृति होवेहे ॥

। ३७६ ॥ कर्म औं उपासना मुक्तिके हेतु नहीं ॥ ३७६—३७९ ॥

१ जो कर्मका फल मोक्ष होवै तौ मोक्ष अनित्य होवेगा। काहेतें १ यह नियम है:— जो कृषिआदिकर्मका फल अनादिक है सो अनित्य है औ यज्ञादिकर्मका फल स्वर्गादिक बी अनित्य है। जो मोक्ष वी कर्मका फल अंगीकार करें तो अनित्य होवेगा। यातें क्रिका फल मोक्ष नहीं।।

२ तैसें उपासनाका फल जो अंगीकार करें तौ वी मोक्ष अनित्य होवेगा। काहेतें ? उपासना वी मानसकर्मही है औं कर्मका फल

॥ ४१३ ॥ ''जैसें यह कमरिचत लोक क्षीण होवेहैं । ऐसें कमरिचत लोकनकूं अनित्य जानिकें तिनतें ब्राह्मण (ब्रह्म होनेकी इच्छावाला मुमुञ्ज ) वैराग्यकूं पावे ॥ कृत जो कर्म तासें अकृत जो मोक्ष, सो महीं है" इस श्रुतिकरि वो '' मावना (उपासना) तें जन्य जो फल है औ जो कर्मका फल है, सो स्थिर है। ऐसें मानने योग्य नहीं । द्रविडदेशवासीं- क्रुनोंविवे संगतिकी स्थाई" इस सुरेश्वराचार्यके

अनित्य होवेहै । यातें उपासनारूप कर्मका फल वी मोक्ष नहीं ॥ औ—

। ३७७ ।। कर्मकर्त्ताक्तं कर्मसें पांचप्रकारकाः
 उपयोग होवैहै:-१ पदार्थकी उत्पत्ति ।
 २ पदार्थका नाश्च ।३ पदार्थकी प्राप्ति ।
 ४ वा पदार्थका विकार । ५ तैसें संस्कार ॥

अन्यरूपकी प्राप्तिका नाम विकार है ॥ संस्कार दोप्रकारका होवैहै:-मलकी निवृत्ति औ गुणकी उत्पत्ति॥

यह पांचप्रकारका कर्मसें उपयोग होवेंहै।। सो ग्रम्रक्षुक्ं कोई वी वनै नहीं। यातें ग्रम्रुष्ठु ज्ञानके साधन श्रवणादिकविषही प्रवृत्त होवे औ कर्ममें नहीं।।

१ जैसें कुलालके कर्मतें कुलालकं घटकी उत्पत्ति उपयोग होनेहैं। तैसें ग्रुप्रुक्षुकं कर्मतें मोक्षकी उत्पत्ति उपयोग वने नहीं। काहेतें। जो अनर्थकी निवृत्ति औ परमानंदकी प्राप्ति- रूप मोक्ष है।

- (१) सो अनर्थकी निवृत्ति आत्मामें निर्देनि सिद्ध है ॥ जैसें रज्जुमें सर्पकी निवृत्ति नित्यसिद्ध है॥ औ—
- . (२) आत्मा परमआनंदस्वरूप है। यातैं पर-मानंदकी प्राप्ति वी नित्यसिंद्वें है॥

वाक्यरूप स्मृतिकरि कर्मका किंवा उपासनाका फल मोक्ष नहीं। यह अर्थ निश्चित है॥

॥ ४१४ ॥ जैसें रञ्ज्ञिनिषे व्यावहारिक सत्तानालें सर्पका अभावरूप सर्पकी निवृत्ति निवसिद्ध है तैसें आत्मीमें परमार्थसत्तानाले कार्यसहित अज्ञानरूप अनर्थकी अव्यंताभावरूप निवृत्ति निव्यसिद्ध है॥

॥ ४१५॥ जैसें विस्मृतकंठमणिकी प्राप्ति किंवा गृहविषे गाढं (गाढी) निधिकी प्राप्ति निस्मिखं है तैसें निजरूप परमानंदकी प्राप्ति बी सर्वेद्रं निस्मिद्ध है॥ इसरीतिसें स्वभावसिद्धमोक्षकी कर्मसें उत्पत्ति वनै नहीं ॥

जो वस्तु आगै सिद्ध नहीं होवै ताकी कर्मसैं उत्पत्ति होवेंहै औ सिद्धवस्तुकी उत्पत्ति होवै नहीं ॥ औ—

॥ ३७८ ॥ वेदांतश्रवण वी मोक्षकी उत्पत्तिके निमित्त नहीं कहा । किंतु "आत्मा नित्यम्रक्त है । किंचित्मात्र वी कर्त्तव्य नहीं"। इस वार्त्तीके जाननैवास्तै श्रवण है ॥ यह जानिके कर्त्तव्यश्रांति दृरि होवेहै ॥ औ—

वेदांतश्रवणसें अनंतर वी जिनक् कर्तव्य प्रतीति होवेहै, तिन्हने तत्त्व जींन्या नहीं ॥ इसीकारणतें नित्यनिष्टत्त जो अनर्थ, ताकी निष्टत्ति औं नित्यप्राप्तआनंदकी प्राप्ति । वेदांतश्रवणका फल देवेंगुंकने नेष्कर्म्यसिद्धिमें कहाहै ।

यातें मोक्षकी उत्पत्तिरूप कर्मका उपयोग ग्रुमुक्षुक्तं वने नहीं ॥

11 ३७९ ।। २ जैसैं दंडके प्रहारस्य कर्मका घटका नाग्रस्य उपयोग होवेहें तेसें प्रमुक्षकं कर्मतें किसीयदार्थका नाग्रस्य उपयोग वी वने नहीं । काहेतें ? अन्ययदार्थका नाग्र तो मुमुक्षकं वांछित है नहीं । वंधका नाग्रही कर्मसें उपयोग कहना होवेगा ।। सो वंध आत्मामें है नहीं । मिथ्याप्रतीत होवेहें ।। ता मिथ्याप्रतीतिका नाग्र कर्मतें वने नहीं औ आत्माके यथार्थज्ञानसें तो मिथ्याप्रतीतिका नाग्र बनेहें । यातें मुमुक्षकं

॥ ४१६ ॥ इहां यह स्पृति है:— ज्ञानामृतेन तृप्तस्य कृतकृत्यस्य योगिनः । नैवास्ति किचित्कर्त्तव्यमस्ति चेन्न स तत्त्ववित् ॥ अस्पार्थः—ज्ञानरूपअमृतकरि तृप्त औ याहीतैं कृतकृत्य (कृतार्थ) भया जो योगी (ज्ञानी) है। ताकुं मोक्षके अर्थ किंवा ज्ञानके अर्थ किंवित् कर्त्तव्य

नहीं है भी जाकूं कर्तव्य है सो तत्त्ववेता नहीं ॥

पदार्थका नाशक्ष उपयोग वी कर्मसें नने नहीं,॥

३ जैसें गमनरूप कर्मतें ग्रामकी प्राप्ति होवैहै तैसें मोधकी प्राप्तिरूप उपयोग कर्मसें वने नहीं । काहेतें १ जो आत्मा नित्यमुक्त है ताई मोधकी प्राप्ति कहना वने नहीं । जाई वंध होने ताई मोधकी प्राप्ति कहना वने औ आत्मामें वंध है नहीं । यातें मोधकी प्राप्तिरूप कर्मका उपयोग मुमुक्षुई वने नहीं ।।

४ जैसें पाकरूप कर्मसें अन्नका विकेरिस्प उपयोग पें चिककं होवेंहै तैसें मुमुक्षुकं कर्मसें विकाररूप उपयोग वी वने नहीं, काहेतें १ और तो कोई विकार वने नहीं । जो आत्मामें प्रथम-वंध अंगीकार करें औ मोक्षदशामें चतुर्धुजादिक विलक्षणरूपकी प्राप्ति अंगीकार करें तो अन्यरूपकी प्राप्तिरूप विकार कर्मका उपयोग मुमुक्षुकं वने ॥ सो अन्यरूपकी प्राप्ति आत्मामें अंगीकार नहीं । यातें कर्मसें विकाररूप उपयोग वी मुमुक्षुकं वने नहीं ॥

५ जैसें वस्नके धेंग्लनरूप कर्मका मलकी निष्टत्तिरूप, संस्कार होवेहें । तैसें मलकी निष्टत्तिरूप संस्कार वी मुमुक्षुक्तं कर्मसें उपयोग नहीं। काहेतें ?

(१) अन्यके मलकी निष्टत्ति तौ म्रुम्रश्चक्तं वांछित है नहीं। आत्माके मलकी निष्टत्ति कहनी होवैगी। सो आत्मा नित्यग्रद्ध है।

<sup>॥</sup> ४१७ ॥ मंडनिमश्र है नाम जिसका ऐसैं शंकराचार्थके शिष्य सुरेक्षराचार्यने ॥

<sup>॥</sup> ४१८॥ पूर्वरूपक्तं त्यागीके अन्यरूपकी प्राप्ति सो विकार किहयेहै। सोई विकिया औ परिणाम वी किहयेहै॥

<sup>॥</sup> ४१९ ॥ पाकका कर्त्ता (रसोइया) ॥ ॥ ४२० ॥ भोवनैरूप ॥

ताकेविषे मल है नहीं। यातें मलकी निवृत्तिरूप संस्कार वनै नहीं ॥ औ-

- (२) अंतःकरणविषै पापरूप जो मल है ताकी निवृत्ति जो कर्मसैं उपयोग कहै तौ यह वार्त्ता सत्य है। परंतु शुद्धअंतःकरणवाला जो मुमुक्षु है, ताका विचार करेहैं। अंतःकरणमें वी पाप है नहीं । यातें पापरूप मलेकी निवृत्तिरूप संस्कार वी कर्मसें उपयोग वनै नहीं ॥ औ
- (३) अज्ञानकूं जो मल कहैं अज्ञान आत्मामें है वी। परंतु ताकी निवृत्ति कर्मसैं होवै नहीं। काहेतैं ? अज्ञानका विरोधी ज्ञान है । कर्म नहीं । यातें प्रमुक्षक मलकी निवृत्तिरूप संस्कार कर्मसें उपयोग वने नहीं ॥
- (४) जैसें वस्नका क्रसुंभमें में जनरूप कर्मका रक्तगुणकी उत्पत्तिरूप संस्कार उपयोग होवैहै । तैसें गुणकी उत्पत्तिरूप संस्कार ग्रुगुक्षुकुं कर्मसैं उपयोग वनै नहीं।काहेतैं ? अन्यविषे ता गुणकी उत्पत्ति कहना यनै नहीं। आत्मा-विषेही कहना होवैगा। सो आत्मा निर्गुण है। ताकेविषे गुणकी उत्पत्ति वनै नहीं । यातैं म्रुमुक्षुक्तं गुणकी उत्पत्तिरूप संस्कार कर्मका उपयोग वनै नहीं।।

या प्रकरणमें उपयोग नाम फलका है ॥ कर्मका पांचही प्रकारका फल होवेहै । और नहीं ॥ सो पांचप्रकारका फल कर्मका ग्रम्रक्षकं ननै नहीं। यातें कर्मकं त्यागिके ज्ञानके साधन अवणविषेही ग्रुग्रुक्षु प्रवृत्त होवै ॥

उपासना वी मानसकर्मही है। यातें ताके खंडनमें पृथक्युक्ति नहीं कही ॥

॥ ४२१ ॥ दुवावनैरूप ॥

इसरीतिसैं केवलकर्म अथवा उपासना मोक्षका हेतु नहीं । किंतु केवलज्ञान है ॥ औ-॥ ३८० ॥ आक्षेपः—कर्म औ उपासना ज्ञानके औ मोक्षके हेतु हैं।

॥ ३८०-३८३॥ .

[पूर्वपक्षी:-]कोई कर्भउपासनासहित ज्ञानकूं मोक्षका हेतु अंगीकार करेहैं औ ताकेविषे यक्तिदृष्टांत वी कहेंहैं ॥

१ द्रष्टांतः-जैसें आकाशमें पक्षीका 'एक-पक्षसें गमन होवे नहीं । किंत दोपक्षसें गमन होवैहै। तैसैं मोक्षलोकक्षं बी एक ज्ञानस्य पक्षसें गमन होवे नहीं। किंतु एकपक्ष ती उपासनासहितकर्भ है औ द्वितीयपक्ष ज्ञान है।। उपासना वी मानसकर्मही है। यातैं एकही पक्ष है ॥

॥ ३८१ ॥ २ अन्यदृष्टांतः—जैसैं सेतुके दर्शनसें पापका नाश होवैहै, सो सेतुका दर्शन वी प्रत्यक्षरूप ज्ञान है औ श्रद्धामितसहित गमनादिनियमकी अपेक्षा करेहै ॥ जो अद्धा-दिकरहित पुरुष होने ताक सेतुदर्शनसे फल होने नहीं ॥ जैसे सेतुका प्रत्यक्षज्ञान श्रद्धा-फलकी उत्पत्तिमैं नियमादिकनकी करेहै। तैंसैं ब्रह्मज्ञान वी मोक्षर्तेप फलकी उत्पत्तिमें कर्मडपासनाकी अपेक्षा करेंहै।। औ-

केवलज्ञानसें जो मोक्ष अंगीकार करेंहैं बी ज्ञानका हेतु तौ कर्मउपासना मार्नेहै ॥ छद औ निश्वलअंतःकरणमें ज्ञान होवेहै ॥ सो अंतः-करण शुमकर्मसें शुद्ध होवेहे औं उपासनासें निश्रल होवैहै ॥

इसरीतिसें अंतःकरणकी शुद्धि औ निश्रलता-द्वारा कर्मउपासना ज्ञानके हेतु अंगीकार कियेहैं॥ कार (ब्रह्मसूत्रकी टीकाका कत्ती ) समुचयवादी ॥ ४२२ ॥ कोई भर्तप्रपंचनामक प्राचीनवृत्ति । भयाहै ताके अनुसारी ॥

॥ ३८२ ॥ जैसें ज्ञानके हेतु . कर्मउपासना अंगीकार किये तैसें ज्ञानके फल मोक्षके हेत वी अंगीकार करने योग्य हैं ॥

१ द्रष्टांतः—जैसें जलका सेचन पृक्षकी उत्पत्तिका हेतु है औं वृक्षके फलकी उत्पत्तिका यी हेतु है II जो वनके वृक्षनके जलसेचनविना फल होवेंहैं सो वी वृक्षके मूलमें नीचे जलका संबंध है। यातें फल होवेंहे औं जलके संबंध-विना वृक्षही सुक जावे । फल होवे नहीं। तैसें कर्मउपासना ज्ञानकी उत्पत्तिके हेतु हैं औ ज्ञानका फल जो मोक्ष ताके वी हेतु हैं॥

इसरीतिंसं कर्म उपासना ज्ञान तीनं मोक्षके हेत हैं। यातें झानवान वी कर्म करें।।

॥ ३८३ ॥ २ अथवा। कर्मेउपासना ज्ञानकी रक्षाके हेत हैं । काहेतें १ जो कर्मउपासनाका करें तो उत्पन हुवा त्याग ज्ञान वी जलसें विना वृक्षकी न्यांई नष्ट होय-जावेगा । काहेतें १ शुद्धअंतः करणमें ज्ञान होवे-है औ ग्रुभकर्म नहीं करे तो ज्ञानवान्कृं पाप होवेगा औं उपासनाके त्यागसं अंत:-करण फेरि चंचल होयजावेगा मलिन औ चंचल अंतःकरणमें ज्ञान रहे . नहीं । जैसें सूकीभूमिमें उत्पन्न हुवा वृक्ष वी रहें नहीं ॥

३ अन्यद्दर्धातः-जैसें संस्कारसें शुद्ध किये स्थानमें वेदपाठीब्रह्मचारी निवास करेंहै औ शुद्ध किया स्थान वी किसी निमित्तसें फेरि मिलन होय जावे, तो ता स्थानकुं त्यागी देवैहै ॥ तैसें कर्मके त्यागसें मलिन उपासनाके त्यागसें चंचल हुवा जो अंतःकरण, ताकेविपे ज्ञान रहे नहीं । यातें कर्म औ उपासना ज्ञानकी रक्षाके हेत् हैं ॥

॥ ४२३ ॥ या मतका प्रतिपादन इत्तिप्रभाकरके । तृतीयप्रकाशमें सम्यक् कियाँहै ॥

इसरीतिसें−

- १ कर्म, उपासना औ ज्ञान तीनूं मोक्षके हेत् अंगीकार करें ।
- २ तथा ज्ञानकी रक्षाके हेत्र कर्मउपासना अंगीकार करें आ केवलज्ञान मोक्षका हेत अंगीकार करें I

दोन्प्रकारसं ज्ञानवान्क् कर्मेडपासना कर्तव्य हैं ॥ याकूं संमुचयवाद कहेंहैं ॥

॥ ३८४ ॥ कर्मेउपासनासें ज्ञानका

विरोध है ॥ ३८४-३८६॥

[सिद्धांती:-] सो समीचीन नहीं । काहेतें १ देहरें भित्र जो आत्मा नहीं जाने, तार्से कर्म होवे नहीं। काहेतें १ जन्मांतरके भोगके निमित्त कर्म करेंहें औ देहका अग्निविंप दाह होवंहै। तासें जन्मांतरका भोग बनै नहीं। यातैं-

१ शारीरतें भिन्न आत्माका कर्मका हेतु है । सो शरीरसें भिन्न वी आत्माका कर्त्तीभोक्तारूपकरिके ज्ञान कर्मका हेतु है।। "में पुण्यपापका कत्ती है औ पुण्यपापका फल मेरेकूं होवैगा" ऐसा जाकूं ज्ञान है, सो कर्म करैंहै।। औ ज्ञानवान्कूं ऐसा आत्माका ज्ञान हे नहीं । किंतु '' पुण्यपाप औ सुखदुःख-तें रहित असंगब्रह्मरूप आत्मा है " वेदांतवाक्यसें ज्ञान होवेंहै। सो ज्ञान कर्मका हेतु नहीं । उलटा विरोधी है । यातें ज्ञानवान्सें कर्म होवै नहीं ॥ औ---

२ फर्त्ताकमेपलका भेदज्ञान कर्मका हेतु है ।। सो कर्चाकर्मफलकी ज्ञानवान्कूं आत्मासे भिन्न प्रतीति होने नहीं। संपूर्ण आत्म-स्वरूपही प्रतीत होवेहैं । यातें वी ज्ञानवान्सें कर्म होवै नहीं ॥ औ---

भाष्यकारने बहुतप्रकारसें ज्ञानवान्कुं कर्मका अभाव प्रतिपादन कियाहै। कर्मका औं ज्ञानका फलसें विरोध है। यातें वी ज्ञानकर्मका र्सेंध्रेंचय बनै नहीं ॥

१ कर्मका फल अनित्यसंसार है औ-र ज्ञानका फल नित्यमीक्ष है।। औ-

॥ ३८५ ॥ ३ आत्मामैं जातिआश्रम-अवस्थाका अध्यास कर्मका हेतु है। काहेतें ? जातिआश्रमअवस्थाके योग्य भिन्नभिन्न कर्म कहेहैं। यातें जातिआदिकनका अध्यास कर्मका हेत्र है ॥

यद्यपि जातिआश्रमअवस्था देहके धर्म हैं औ कर्मीकं देहमें आत्मबुद्धि है नहीं । किंतु देहसैं भिन्न कर्ताआत्मा कर्मी जानेहैं। यह वार्त्ती पूर्व कही। यातैं जातिआश्रमअवस्थाकी प्रतीति आत्मामें कर्मीकूं वी वने नहीं ! तथापि देहसें भिन्न आत्माका कर्मीक् अपरोक्षज्ञान नहीं। किंतु शास्त्रसें परोक्षज्ञान है औ देहमें आत्मज्ञान अपरोक्ष है ॥ जो देहसैं भिन्न आत्माका अपरोक्षज्ञान होने तो देहमें अपरोक्ष-आत्मज्ञानका विरोधी होवै औ परोक्षज्ञानका अपरोक्षज्ञानसैं विरोध है नहीं। यातें भिन्न कत्तीआत्मांका ज्ञान औ देहमैं आत्मबुद्धि दोनुं एकक् वनैहें ॥

दृष्टांतः-मूर्त्तिमें ईश्वरज्ञान ज्ञास्त्रसें परीक्ष है औ पापाणवुद्धि अपरोक्ष् है, तिन्हका विरोध नहीं । दोन् एककं होवेहें ॥ औ रज्जुमें

॥ ४२४ ॥ यद्यपि वेदमें बी कहूं ज्ञानकर्मका समुचय लिख्याहै । तथापि समसमुचय औ ऋम-समुचयके भेदतैं समुचय दोप्रकारका है ॥

१. ज्ञानके साधन श्रवणादिक औ कर्मके साधनः अग्निहोत्रसादिकनका एकही कालमें अनुष्ठान करनैका नाम समसमुचय है ॥ औ —

२ प्रथम अंत:करणशुद्धिके अर्थ जिज्ञासापर्यंत कर्म करना । पीछे कर्मकी विधिका अनादर- खंडन किया । ऋगसमुचयका नहीं ॥

जाकूं सर्पसें अपरोक्षमेदज्ञान है ताकूं अपरोक्ष-सर्पभ्रांति दृरि होवैहै । यातैं-

यह नियम सिद्ध हुनाः-अपरोक्षश्रांतिका अपरोक्षज्ञानसें विरोध है। परोक्षसें नहीं। यातें देहसें भिन्न आत्माका परोक्षज्ञान औ देहमें अपरोक्षज्ञान वनेहैं । सो दोनूं कर्मके हेतु हैं ॥

१ देहसें भिन्न वी कत्तीरूपकरिके आत्माका ज्ञान कर्मका हेतु है ॥ सो कर्चारूपकरिके आत्माका ज्ञान आंतिरूप है औ विद्वानकं है नहीं। यातें कर्मका अधिकार नहीं ॥ औ-

२ देहमैं अपरोक्षआत्मबुद्धि होने तव देहके धर्म जातिआश्रमअंवस्था प्रतीत होवैं। सो देहमें आत्मबुद्धि वी विद्वान्कुं है नहीं। किंत ब्रह्मरूपकरिके आत्माका अपरोक्षज्ञान है। यातैं जातिआश्रमअवस्थाकी आंतिके अभावतैं वी विद्वान्कूं कर्मका अधिकार नहीं॥ औ

उपासना वी '' मैं उपासक हूं । देव उपास्य है" या बुद्धिसें होवेहैं सो विद्वान्कं उपास्य-उपासकमान प्रतीत होने नहीं ॥ " देहादिक-संघात तौ मेरा औ देवका स्वमकी न्यांई कल्पित है औ चेतन एक है " यह विद्वान्का निश्रय है। यातें ज्ञानका उपासनासें विरोध है ॥ औ---

॥ ३८६ ॥ पक्षीके गमनका दृष्टांत वनै नहीं । . काहेतैं ?पक्षीके तो दोपश्च एककालमें रहेहें ! तिनका

> करिके ज्ञानके साधन श्रवणभादिकद्वारा ज्ञानकूं संपादन करनेका नाम क्रमसमुख्य है ॥ तिनमैं----

- १ समसमुचय त्याज्य है । औ----
- २ जनसमुचय त्राह्य है ।

यह वेदका तात्पर्य है । यातें इहां समसमुचयका

परस्परिकाधि नहीं औ ज्ञानका तो कर्मडपासना-तें विरोध है। एककालमें वने नहीं ॥ औ— ॥ ३८७॥ ज्ञानमें कर्मडपासनाकी अपेक्षा नहीं॥ ३८७—३९०॥ सेतुके ज्ञानका दृष्टांत बी वने नहीं। काहेतें? सेतुंका दर्शन दृष्टफलका हेतु नहीं। किंतु अदृष्ट-फलका हेत हैं॥

१ प्रत्यक्ष जो फल प्रतीत होनै सो दृष्ट्रफल कहियेहै ॥ जैसें भोजनका फल हप्ति प्रत्यक्ष है। यातें भोजन दृष्टफलका हेतु है ॥

२ तैसें सेतुके दर्शनसें प्रत्यक्षफल प्रतीत होवे नहीं । किंतु पापका नाशरूप फल शास्त्रसें जान्या जावेंहें । जो शास्त्रसें फल जानिये औ प्रत्यक्ष प्रतीत होवें नहीं सो अदृष्टफल कहियेहें ॥

यातें जैसें यज्ञादिककर्म स्वर्गादिक अदृष्ट-फलके हेतु हैं तैसें सेतुका दर्शन वी पापके नाश्क्ष अदृष्टफलका हेतु है ॥ जो अदृष्टफलका हेतु होवेहैं सो तो जितना फलकी उत्पत्तिमें शास्त्रने सहाय वोधन कियाहै, तासहित फलका हेतु होवेहें । केवल नहीं । यातें श्रद्धानियमा-दिकसहित सेतुका दर्शन पापनाशक्ष फलका हेतु है । श्रद्धानियमादिकरहित हेतु नहीं । काहेतें १ सेतुके दर्शनसें शत्यक्ष तो कोई फल प्रतीत होवे नहीं । केवलय्शनसें जान्याजावेहे ॥ सो शास्त्र श्रद्धादिकसहित सेतुके दर्शनसें फल घोधन करेहें । केवलद्शनसें फलकी उत्पत्तिमें कोई प्रमाण नहीं । यातें सेतुका दर्शन फलकी उत्पत्तिमें श्रद्धानियमभक्तिकी अपेक्षा करेहे॥ औ

॥ ४२५ ॥ रामचंद्रनै रामेश्वरसँ लेके लंकाके प्रति समुद्रकी पांज बांधी है ताका दर्शन ॥

॥ ४२६ ॥ ब्रह्मवेत्ता ज्ञानिनकुं ॥

॥ ४२७॥

🙎 तुरीनाम जिस छकडीपर कपंडा वनबनके

॥ ३८८ ॥ ब्रह्मविद्या अपनै फलकी उत्पत्ति-मैं कर्मउपासनाकी अपेक्षा करै नहीं । काहेतैं ? जो ब्रह्मविद्याका फल वी स्वर्गकी न्यांई लोक-विशेष अदृष्ट होवै, सो लोकविशेष बी केवल ब्रह्मविद्यासँ शास्त्रने वीधन क्रियाहोवै । किंतु कर्मछपासनासहितसें बोधन कियाहोबै तौ ब्रह्मविद्या बी सेतुके दर्शनकी न्यांई फलकी उत्पत्तिमें कर्मउपासनाकी अपेक्षा करें सो ब्रह्मविद्याका फल मोक्ष, स्वर्गकी न्यांई लोकविशेपरूप अदृष्ट तो है नहीं । किंतु मोक्ष नित्यप्राप्त है औ आंतिसें बंध प्रतीत होवैहै। ता श्रांतिकी निष्टत्तिही ब्रह्मविद्याका फल है।। सो भ्रांतिकी निवृत्ति केवलवहाविद्यासैं र्हेंमारेक् प्रत्यक्ष है औा रज्जुज्ञानसैं सर्पभ्रांतिकी निष्टत्ति सर्वकुं प्रत्यक्ष है। यातें अधिष्ठानज्ञानका आंतिकी निवृत्ति दृष्टफल है ॥

दृष्टफलकी उत्पत्ति जितनी सामग्रीसे प्रत्यक्ष-प्रतीत होनेहै, सो सामग्री दृष्टफलकी हेतु कहियेहैं॥

१ जैसें तुरी तंतु वेमसें पटकी उत्पत्ति प्रत्यक्ष है। यातें किंरी तंतु वेम पटके हेतु हैं॥ ओ—

२ केवलमोजनसें तृप्तिरूप फल प्रत्यक्ष-प्रतीत होवेंहैं । यातें केवलमोजन तृप्तिका हेतु हैं ॥

तैसें केवल अधिष्टानज्ञानतें आंतिकी निवृत्ति प्रत्यक्षप्रतीत होवैहै। यातें केवलअधिष्टानका ज्ञानही आंतिकी निवृत्तिका हेत्र है॥

जैसें रज्जुका ज्ञान भ्रांतिकी निवृत्तिमें

बीट्या जावेहै तिस छकडीका है। औ----

२ तंतुनाम पठके उपादानसूत्रका है।

३ वेमनाम जिस निलकाविषे सूत्र रहताहै तिस निलकाका है। याहीकं कहींक नडा नी कहतेहैं। अन्यकी अपेक्षा करें नहीं, तेसें वंधकी भ्रांतिका अधिष्ठान जो नित्यमुक्त आत्मा, ताका ज्ञान वी वंधभ्रांतिकी निवृत्तिमें कर्मडपासनाकी अपेक्षा करें नहीं ॥ औ—

॥ ३८९॥ १ ज्ञानके फल मोक्षक्तं जो स्वर्गकी न्याई लोकविशेष अदृष्ट अंगीकार करेंहें सो वेदवाक्यसें विरुद्ध है। काहेतें १ ज्ञान-वान्के प्राण किसीलोककं गमन नहीं करते। यह वेदमें कहाहै॥ औ—

२ लोकविशेष अंगीकार करनैतें स्वर्गकी न्याई मोक्ष अनित्य होवेगा। यातें लोक-विशेषरूप मोक्ष नहीं ॥ औ—

३ लोकिविशेष जो मोक्ष अंगीकार करें ताकूं बी केवलज्ञानसेंही मोक्षलोककी प्राप्ति अंगीकार करनी योग्य है। काहेतें १ जो शास्त्रने प्रतिपादन किया अर्थ होवे सो शास्त्रके अनुसारही अंगीकार करियेहें।। सो शास्त्र केवलज्ञानसें मोक्ष कहेंहें। यातें केवलज्ञान मोक्षका हेतु है। कर्म उपासना ज्ञान तीनं नहीं।। औ—

॥ ३९० ॥ वृक्षका दृष्टांत वी वनै नहीं । काहेतें ? यद्यपि जलका सेचन वृक्षकी उत्पत्ति औ रक्षामें हेतु है तथापि वृक्षके फलकी उत्पत्ति में नहीं ॥ वृद्ध जो वृक्ष है ताकेविष जलका सेचन वृक्षकी रक्षाके निमित्त है । फलके निमित्त नहीं ॥ जलसें पुष्ट जो वृक्ष सोई फलका हेतु है । जलसें पुष्ट जो वृक्ष सोई फलका हेतु है । जलसेंचन नहीं ॥ तैसें फर्मउपासनाका वी ज्ञानकी उत्पत्तिमें उपयोग है । मोक्षमें नहीं । यातें ज्ञानकी उत्पत्तिसें पूर्वही अंतःकरणकी श्रद्धि औ निश्चलताके

॥ ४२८॥ इहां दुर्जनतोषन्यायकारिके जो छोकनिशेषक् मोक्ष मानें तो बी सो मोक्ष ज्ञाननिना होने नहीं । यह नाती सिद्धांती प्रतिपादन करेहें ॥ कैसें किसीका प्रबळ्शत्रु होने सो अपने निबळशत्रुक्

निमित्त कर्मउपासना करें । ज्ञानसें अनंत मोक्षके निमित्त नहीं ।।

ज्ञानकी उत्पत्तिसें पूर्व बी जिंतेने अंतःकरणमें मल औ विक्षेप होने तबपर्यंतही करें।
शुद्ध औ निश्चलअंतःकरण जाका होने सो
जिज्ञास श्रवणके विरोधी कर्मलपासनाका त्याग
करें।। मल नाम पापका है।। सो अशुभवासनाका हेतु हैं।। जबपर्यंत मल होने तब
पर्यंत अशुभवासना होनेहैं।। जब अशुभवासना
होने नहीं तब मलका अभाव निश्चय करें।।
अंतःकरणकी चंचलता औ एकाग्रता अनुभवसिद्ध है। यातें उत्तमजिज्ञास औ विद्वान्कुं
कर्मलपासना निष्फल है।। औ—

॥३९१॥ कर्मउपासनातें ज्ञानकी रक्षा होवे नहीं॥

पूर्व जो कहा। "ज्ञानकी रक्षाके निमित्त कर्मउपासना करें ॥ जैसें जलसें उत्पन्न हुवा जो इक्ष ताकी जलसें रक्षा होवेहैं। जो जलका संबंध नहीं होवे तो इद्ध इक्ष बी सक-जावेहै ॥ तैसें कर्मउपासनासें उत्पन्न हुवा जो ज्ञान, ताकी कर्मउपासनासें रक्षा होवेहै ॥ जो ज्ञानी कर्मउपासना नहीं करें तो अंतः-करण मलिन औ चंचल फेरि होयजावेगा॥ ता मलिन औ चंचल अंतःकरणमें सकी-भूमिमें वृक्षकी न्याई उत्पन्न हुवा ज्ञान बी नष्ट होयजावेगा। यातें ज्ञानवान बी कर्मउपासना करें ॥"

सो बनै नहीं। काहेतें १ आभाससहित अथवा चेतनसहित जो अंतः करणकी

प्रथम प्रहार करनेकी आज्ञा देके संतोषकू प्राप्त करे। पीछे ताकू मारे। ताका नाम दुर्जनतीयन्याय है॥

॥ १२९ ॥ जबपर्यंत ॥

'' मैं असंग ब्रह्म हूं" यह पृत्ति सो वेदांतका फलरूप ज्ञान है, ताका कर्मउपासनासें विना ·नाज्ञ होवैगा अथवा चेतनस्वरूप ज्ञानका नाज्ञ होवैगा ।

जो ऐसें कहें:-स्वरूपज्ञान तौ नित्य है, यातें ताका तौ नाश औ रक्षा वने नहीं । परंतु वेदांतका फल जो ब्रह्मविद्यारूप ज्ञान है, ताकी कर्मेडपासनासें उत्पत्ति होवेहै औ कर्म-उपासनाके त्यागसें उत्पन्न हुई निद्या वी नष्ट होयजावेगी। यातें ताकी रक्षाके निमित्त कर्मउपासना करै।

सो वनै नहीं। काहेतें ?— '

१ एकवार उत्पन्न हुई जो अंतःकरणकी व्रह्माकारवृत्ति, तासे अज्ञान औ आंतिका नाशरूप फल तिसही समय सिद्ध होवेंहै। अज्ञान औं आंतिके नाशतें अनंतर फेरि वृत्तिकी रक्षाका उपयोग नहीं । औ~

२ अंतःकरणकी वृत्तिकी कर्मउपासनासें रक्षा वने वी नहीं । काहेतें ? जब कर्मडपासनाका अनुष्ठान करेगा, तव कर्मेजपासनाकी सामग्रीकाही वृत्तिरूप ज्ञान होवैगा। ब्रह्मका ज्ञान वने नहीं। औरवृत्ति हुयेतें प्रथमवृत्ति रहै नहीं । यातैं कर्मेडपासना ज्ञानकी उत्पत्तिके तौ परंपरातें हेतु हैं औ उत्पन्न हुई वृत्तिके विरोधी हैं। यातें कर्मउपासनातें ज्ञानकी रक्षा होवै नहीं। औ---

॥ ३९२ ॥ ज्ञानीकूं पाप औ चंचलताके अभावतें कर्म औ उपासनाका उपयोग नहीं ॥ ३९२---३९३ ॥

पूर्व जो कहा। " ज्ञानवान्कं कर्मके त्यागसे पाप होवेहै " सो वाती बनै नहीं । काहैतें ?

हेतु नहीं। किंतु निषिद्धकर्मका अनुष्टानही पापका हेतु है। यह वार्ता भाष्यकारने बहुत-प्रकारसें प्रतिपादन करीहै । यातें कर्मके त्यागैसें पाप होवै नहीं। औ~

२ ज्ञानवान्कं तौ सर्वप्रकारसे पापका असंभव है। काहेतें १ पुण्यपाप औ तिनका आश्रय अंतःकरण परमार्थसें हैं नहीं । अविद्यासें मिध्याप्रतीति होवैहै । सो अविद्या औ मिथ्या-प्रतीति ज्ञानवान्के है नहीं । यातें ज्ञानवान्क् शुभकर्मके त्यागसें अथवा अशुभके अनुष्टानसें पाप वनै नहीं 🔢

॥ ३९३ ॥ या स्थानमें यह सिद्धांत है:— १ मंद ओ २ इढ, दोप्रकारका ज्ञान है।

१ संशयादिकसहित जो ज्ञान. मंदज्ञान कहियेहै। औ-

२ संशयादिकरहित ज्ञान दढ कहियेहै। जाकूं दृढज्ञान होवै, ताकूं किंचित्मात्र वी कर्त्तव्य नहीं । एकवार उत्पन्न हुवा जो संशयादिकरहित अंतःकरणकी ष्टिक्सप ज्ञान. सोई अविद्याका नाश करि देवेहै। सो ज्ञान आप वी दूरि होयजावे तो वी मलेप्रकारसैं जाने आत्मामें फेरि आंति होने नहीं। काहेतें ? जो भ्रांतिका कारण अविद्या है, सो अविद्या एकवार उत्पन्न हुये ज्ञानसें नष्ट होयगई। यातें म्रांति औ अविद्याके अभावतें वृत्तिज्ञानकी आवृत्तिका कुछ उपयोग नहीं ॥ औ-

जीवन्युक्तिके आनंदके वास्ते जो वृत्तिकी आवृत्ति अपेक्षित होवै तौ वारंवार वेदांतके अर्थका चिंतनही करें । वेदांतके अर्थचिंतन-सेंही वार्वार ब्रह्माकार्वृत्ति होवेंहै औं कर्म-उपासनातैं नहीं । काहेतैं ? कर्म औ उपासनाका अंतः करणकी शुद्धि औ निश्रलताद्वाराही ज्ञानमें उपयोग है। औररीतिसें नहीं । औ १ जो धुभकमेका त्याग है, सी पापका विद्वानके अंतःकरणमें पाप औ चंचलता है

नहीं । रागद्वेपद्वारा पाप औ चंचलताका हेतु अविद्या है, ता अविद्याका ज्ञानसें नाम होवेहै । यातें विद्वान्के पाप औ चंचलताके अभावतें कर्मडपासनाका उपयोग नहीं । और— ॥ ३९४॥ ज्ञानिनके प्रारब्धकी विलक्षण-ता औ तिनकी जीवन्मुक्तिके सुखअर्थ बी उपासनामें अप्रवृत्ति ॥

जो कदाचित् ऐसें कहैं:-रागद्वेपादिक अंतःकरणके सहजधर्म हैं। जितने अंतःकरण हैं, उतने रागद्वेषका सर्वथा नाश ज्ञानवान्के बी होवे नहीं। तिन्ह रागद्वेपतें ज्ञानवान्का बी अंतःकरण चंचल होवेहै। यातें चंचलता दृरि करनेवास्ते ज्ञानवान् वी उपासना करे।।

यद्यपि ज्ञानवान्क् अंतः करणकी चंचलता-सें विदेहमोक्षमें हानि नहीं तथापि चंचल-अंतः करणमें खरूपआनंदका भान होवे नहीं। यातें चंचलता जीवन्युक्तिकी विरोधी है। यातें जीवन्युक्तिके निमित्त चंचलता द्रि करनैवास्ते उपासना करें।

सो बनै नहीं । काहेतें ? यद्यपि दृढवोध जाके अंतःकरणमें हुवाहें, ताके समाधि औ विक्षेप समान हैं । यातें अंतःकरणकी निश्चलता के निमित्त किसी यत्नका आरंभ विद्वान्कं बनै नहीं । तथापि विद्वान्की प्रवृत्ति औ निवृत्ति प्रारम्धके आधीन है ।। प्रारम्धकर्म सर्वका विलक्षण है ।

- १ किसी विद्यान्का जनकादिकनकी न्यांई भोगका हेतु प्रारच्घ है। औ—
- २ किसीका शुकदेव वामदेवादिकनकी न्यांई निवृत्तिका हेतु प्रारव्ध है।।

- १ जाके भोगका हेतु प्रारब्ध है ताक्रं तो प्रारब्धसे भोगकी इच्छा औ भोगके साधनका यत्न होवहैं। औ—
- २ जाके निष्टक्तिका हेतु प्रारब्ध होवै, ताक्तं जीवन्मुक्तिके आनंदकी इच्छा होवैहै औं भोगमें ग्लानि होवैहैं।

जाक् जीवन्युक्तिके आनंदकी इच्छा होवें सो ब्रह्माकारवृत्तिकी आवृत्तिके निमित्त वेदांत-अर्थका चिंतनही करें । उपासना नहीं । काहेतें ! अंतःकरणकी निश्वलतामात्रसें ब्रह्मानंदका विशेपरूपसें भान होवें नहीं । किंतु ब्रह्माकार-वृत्तिसेंही होवेहें । सो ब्रह्माकारवृत्ति वेदांत-चितनसेंही होवेहें । उपासनासें नहीं ॥ औ—

अंतःकरणकी चंचलता वी विद्वान्कं वेदांतके चिंतनसें दूरि होय जावेहैं। यातें अंतःकरणकी निश्चलताके निमित्त वी उपासनामें प्रवृत्ति होवे नहीं।।

इसरीतिसैं टंढवोध जाके हुवाहै ताकी कर्मउपासनामें प्रवृत्ति होवै नहीं ।। औं

॥ ३९५ ॥ दृढअदृढज्ञानी औ उत्तम-मंदजिज्ञासुकूं कर्मउपासनामें अधिकार

नहीं ॥ ३९५-३९६ ॥

१ जाके मंद्रवीध है सी वी मनन औ निदिध्यासनही करें। कर्मअपासना नहीं। काहेतें? मंद्रवीध जाकं हुवाहें सी उत्तम-जिज्ञासु है। ता उत्तमजिज्ञासु मनन-निदिध्यासनसें विना अन्यकर्तव्य नहीं। यह वार्ता शारीरकमें सूत्रकार औ भाष्यकारने प्रतिपादन करीहें औ—

अपनी इच्छास प्रवृत्त होवेह आ "में वदकी आज्ञा नहीं करूंगा तो मेरेकं जन्ममरणसंसार होवैगा" इसबुद्धिसे जो किया करें सो कर्तेच्य कहियेहैं ॥ सो जन्मादिकनकी युद्धि विद्वान्के होवं नहीं । यातें अपनी इच्छातें जो विद्वान् मनननिद्धियासन करें सो कर्तव्य नहीं ॥

इसरीतिसं मंद्वोध अथवा दृढवोध जाके हुवाई तिसकुं कर्मउपासना कर्त्तव्य नहीं ॥ओ-॥ ३९६ ॥

बोध नहीं हुआहे । किंतु आत्माके जाननकी तीत्र इच्छा भोगकी नहीं। ताका अंतःकरण शुद्ध है। यातें सो बी उत्तमही जिज्ञासु है। ताहें बी बोधके बास्ते श्रवणादिकही कर्त्तव्य हैं। कर्मेडपासना नहीं। काहेतें ? जो कर्मेडपासनाका फल है सी ताके सिद्ध है।। औं-

४ ज्ञानकी सामान्यइच्छातें जो श्रवणमें प्रवृत्त हुवाहै औं अंतःकरण भोगनमं आसक्त हैं सो मंदजिज्ञासु हैं । सोबी अवणक्ं त्यागिके फेरी कर्मउपासनामें प्रवृत्त होये नहीं। जो कर्मउपासनाका फल अंतःकरणकी शृद्धि

२ चिद्रान्कं मनननिद्ध्यासन वी फेंत्रिंग्य औ निश्रलता है । सो ताक् श्रवणसंही होय-नहीं । जो जीवन्युक्तिके आनंदके यास्ते विद्वान् जावेगा । श्रवणकी आदृत्तिंतं अंतःकरणका मनननिद्धियासनमं प्रवृत्त होर्घेहे सो वी दोप दृरि होयके इसजन्मविप अथवा अन्य-जन्मविष अथवा ब्रह्मलोकविष ज्ञान होवेहै ।

आदृत्ति नाम वारंवारका है आ---

श्रवणकं त्यागिके जो कर्मडपासनाम प्रवृत्त होत्रेहे सो और उपतित कहियेहैं।

- १-२ इसरीतिसं ज्ञातवान् औ जिज्ञासुका कर्मउपासनाविषे अधिकार नहीं ॥ औ---
  - मंद्ञिज्ञासु वी जो वेदांतश्रवणमं प्रवृत्त हुआहुँ ताका अधिकार नहीं । औ~
  - ज्ञानकी बाक्तं इच्छा तो है परंतु भोगमें द्रद्धि आसक्त है। यातें श्रवणमें प्रवृत्त नहीं हुवा ऐसा जो मंद्जिज्ञासु ताका निष्कामकर्म औ उपासनामें अधिकार है। औ-
- जाकी भोगविपदी आसक्ति है । ज्ञानकी इच्छा. नहीं । ऐसा जो वहिर्मुख है ताका सकामकर्मविंप गी अधिकार है। यातें ज्ञानवान्कं कर्मछपासनाका अधिकार नहीं ॥ कर्मेउपासनाका ज्ञान विरोधी है ॥ औ-

विपर्ययके अभावतें कौंन ध्यान है ?" कोई बी नहीं 🛭

इसरीतिसं पंचदशीके तृतिदीपमें विद्यारण्य-स्वामीने विद्वानुकुं कर्त्तन्यका अभाव सविस्तर छिएया है ॥

॥ ४३१ ॥ मोक्षकी सीडीपें चढिके फेर तहाँसें गिरै ताकूं "करंछेढिन्याय (प्राप्तलकुकूं गमायके हाथ चाटनैका दष्टांत )" प्राप्त होवेहै । यह अर्थ पंच-दशीके ध्यानदीयनाम नवमप्रकरणके व्याख्यानविषे हमने स्पष्ट लिख्या है ॥

<sup>॥</sup> ४३० ॥

१ "जे अझाततत्त्व होयें वे श्रवणकूं करहू। में किसकारणर्ति तत्त्वकूं जानताहुया श्रवणकं करंह ?"। औ----

२ " जे संशयकुं प्राप्त भयेहें वे मननकुं करहु । संशयरहित भें मननकूं करता नहीं ॥"

३ " जो विपर्ययकुं पायाहोचे सो निदिध्यासनकुं करे । मैं देहविंप आत्मताके ज्ञानरूप विपर्ययंक यति कदाचित् मेरेकूं नहीं | भजता

॥ ३९७ ॥ दृढबोधके कर्मउपासना विरोधी नहीं । परंतु मंदबोधके विरोधी हैं ॥ ३९७—३९९ ॥

कर्मजपासना बी अंतःकरण शुद्धि औ निश्रलताद्वारा ज्ञानकी उत्पत्तिके तौ हेतु हैं, परंतु ज्ञानकी उत्पत्तिसें अनंतर जो कर्मजपासना करें तौ उत्पन्न हुना ज्ञान नष्ट होयजानेगा। यातें ज्ञानके विरोधी हैं, रच्छाके हेतु नहीं।काहेतें ?

१ ''मैं कर्चा हूं और यज्ञादिक मेरेकूं कर्तव्य हैं। यज्ञादिकनका स्वर्गादि फल है" या भेदबुद्धिसें कर्म होवेहै। औ— २ '' मैं उपासक हूं। देव उपास्य है" या

त् म उपासक हूं। द्व उपास्य हैं भद्बुद्धिसें उपासना होवैहै ॥

सो दोन्प्रकारकी बुद्धि " सर्व ब्रह्म है" या बुद्धिक्तं दूरिकरिके होवेहै, यातैं कर्मउपासना ज्ञानके विरोधी हैं॥

यद्यपि ज्ञानवान् आत्माक् असंग जानैहै तौ वी देहका भोजनादिक व्यवहार अथवा जनकादिकनकी न्यांई अधिकराज्यपालनादिक व्यवहार करेहै। ता व्यवहारका ज्ञान विरोधी नहीं औ व्यवहार ज्ञानका वी विरोधी नहीं। काहेतें? जो आत्मस्वरूप ज्ञानसें असंग जान्याहै

॥ ४२२ ॥ यह अर्थ विद्यारण्यस्वामीनै तृप्ति-दीपविषे वी ऐसे लिख्या है:—

१ '' प्रारब्व जब जगत्की सत्यताकूं संपादन करिके भोगकूं देवे तब विद्याका विरोधी होवे भोगमात्रहें विषयकी सत्यता होवे नहीं ॥''

२ ''विद्या (ज्ञान) जब जगत्कूं विलय करे तब प्रारम्भकी विरोधी होवे औ मिथ्यापनैके बोधसें तौ तिस (जगत्) का विलय नहीं होवेहैं ''। इहां प्रारम्भ शब्दकरि ताके कार्य व्यवहारका बी प्रहण है।।

र तैसें ध्यानदीपविषे बी कहाहै:—''व्यवहार जो है सो प्रपंचकी सखताकूं औ आत्माकी जडताकूं

ता आत्माविषे जो न्यवहार प्रतीत होवे तो न्यवहारका विरोधी ज्ञान, तथा ज्ञानका विरोधी न्यवहार होवे सो विद्वान् कं आत्माविषे न्यवहार प्रतीत होवे नहीं। किंतु संपूर्णन्यवहार देहादि-कनके आश्रित हे औ आत्माविषे न्यवहारसहित देहादिकनका संबंध है नहीं। या बुद्धिसें संपूर्ण न्यवहार करेहै। इसीकारणतें विद्वान्की प्रवृत्ति वी निवृत्तिही कही है।

॥ ३९८ ॥ जैसें अन्यव्यवहार विरोधी नहीं तैसें कर्मउपासना वी अन्य-बहिर्मुखपुरुपनके करावने वास्ते आत्मार्क असंग जानिके औ देहवाकअंतःकरणके आश्रित जानिके जो कर्मेउपासना क्रिया ज्ञानके विरोधी नहीं। काहेतें <sup>१</sup> जो आत्मा विद्वानुनै असंग जान्याहै ताक्तं कर्ता जो कर्मउपासना करै तौ ज्ञानके होवैं। सो आत्माका असंगरूप दढनिश्रय कर्म-उपासनासें विद्वान्का दूरि होवे नहीं । यातै औंभासरूप कर्म औ उपासना दृढज्ञानके विरोधी नहीं । इसीकारणतें जनकादिकनने आभास-रूप कर्म करे हैं।

जो आत्माकूं असंग जानिके और व्यवहारकी

बी अपेक्षा करता नहीं । किंतु यह साधनोंकूंडी अपेक्षा करता है ॥''

४ "मन वाणी शरीर औ तिनतें बाह्मपदार्थ (गृहक्षेत्रआदिक) जो हैं वे व्यवहारके साधन हैं, तिनकूं तत्त्ववित् मिथ्या जानताहै । परंतु स्वरूपतें नाश करता नहीं । यातें इस (ज्ञानी) का व्यवहार काहेतें नहीं होवैगा ?" किंतु होवैगाही ।।

इसरीतिसें ज्ञानका शौ प्रारब्धजनित व्यवहारका विरोध नहीं ॥

॥ ४३३ ॥ आत्माकूं असंग जानिके औ देह-वाणीमनके आश्रित किया जानिके जो कर्मउपासना करिये हैं सो आभासरूप हैं॥

न्यांई देहादिकनके धर्म जानिके विद्वान् शुभ-किया करें सो आभासरूप कर्म कहियेहैं। ताका ज्ञानसें विरोध नहीं औ भाष्यकारने कर्मउपासनाका जो ज्ञानसें विरोध कहाहै, सो आत्मामें कत्तीबुद्धिसें जो कर्मउपासना करेहैं ताका विरोध कहाहै औ आभासरूपसें नहीं ॥

॥ ३९९॥ तथापि मंदबोधके आभासरूप कर्म औ आभासरूप उपासना वी विरोधी हैं। काहेतें ? जो संशयादिकसहित बोध है सो मंदबोध कहियेहै। जाके अंतःकरणर्में '' आत्मा असंग है, अथवा नहीं है १'' ऐसा कदाचित संशय होवै सो प्ररुप जो वारंवार " आत्मा असंग है, मेरेक् किंचित्मात्र कर्त्तन्य नहीं " या अर्थक् चिंतन करे, तौ संज्ञय द्रि होयके दृढवोध होयजावै औ कर्मडपासना करैगा तौ मंदबोध जो उत्पन हवाहै, सो दूरि होयके "मैं कर्चाभोक्ता हूं " यह विपरीतानश्रय होयजावैगा । यातें मंद-बोधकी उत्पत्तिसें पूर्वही कर्मउपासना करे औ अनंतर नहीं ।।

जो मंदबोधवाला कर्मछपासना करेगा तौ उत्पन्न हुवा बोध नष्ट होयजावैगा ॥

द्रष्टांतः-जैसैं पक्षी अपनै अंडेकूं पक्षकी उत्पत्तिसें पूर्व सेवन करेंहै औ पक्षकी उत्पत्तिसें अनंतर नहीं । जो पक्षकी उत्पत्तिसें अनंतर बी अंडेक् सेवन करें तो बालकपक्षीके ता अंडेके जलसें पक्ष गलीजावें । तैसें ज्ञानकी उत्पत्तिसें पूर्वही कर्मउपासनाका सेवन औ ज्ञानकी उत्पत्तिसें अनंतर नहीं ॥ ज्ञानकी उत्पत्तिसैं अनंतर वी कर्मउपासनाका सेवन करे तो बालकपक्षीकी न्यांई मंदज्ञानका नाश होयजावे औ वद्धपक्षीकी जैसे अंडेके लघु गुरु गुरु लघु होत है, संबंधसें हानि होने नहीं तैसें दृढ्वोधकी तौ

हानि होवै नहीं । औ बृद्धपक्षीकी न्यांई दृढ-बोधकं कर्मउपासनासें उपयोग वी नहीं ॥

इसरीतिसैं ज्ञानवान्कूं मोक्षके किंचितमात्र वी कर्त्तव्य नहीं। यह तृतीय-प्रश्नका उत्तर कह्या ॥

॥ ४०० ॥ उक्तअर्थ सर्ववेदका सार है ।

जो शिष्यक् आचार्यनै उत्तर कहे वेदके अनुसार कहे, यातें यथार्थ हैं। यह वार्त्ता कहेहैं:---

॥ दोहा ॥ सिष्य कह्यो जो तोहिं मैं, सर्व वेदको सार ॥ लहै ताहि अनयासही, संसति नसै अपार ॥ ११ ॥

हे शिष्य ! जो मैं तेरेक्तं कह्या सी सर्व वेदका सार है । यातें याविषे विश्वास कर औ याके जाननैतें अनायास कहिये खेदविना अपार जो संस्कृति कहिये जन्ममरणरूप संसार. ताका नाश होवैहै।।

॥ ४०१ भाषाकी संप्रदाय ॥

यद्यपि खेदका नाम आयास है, ताके अभावका नाम अनायास है तथापि छंदके वास्ते अनयास पढ्याहै ॥

भाषामें छंद्के वास्ते गुरुके स्थानमें लघु औ लघुके स्थानमें गुरु पढनैका दोष नहीं ॥ औ-मोक्षके स्थानमें मोछही भाषामें पाठ होवेहै। काहेतें ? यह भाषाकी संप्रदाय है ॥

॥ दोहाः ॥ वृत्ति हेतु उचार ॥

रू व्है अरुकी ठौरमें, अबकी ठौर वकार ॥ १॥ संयोगी क्ष न क पर ख न, नहीं टवर्ग णकार ॥ भाषामें ऋ ऌ हू नहीं, अरु तालब्य शकार ॥ २ ॥ टीका:-इतने अक्षर भाषामें नहीं । कोई लिखे तौ कवि अशुद्ध कहै॥ १ क्षके स्थानमें छ। २ वके स्थानमें खा ३ णकारके स्थानमें नकार। ४ ऋ- रुके स्थानमें रि-लि है। ५ शकारके स्थानमें सकार भाषामैं लिखने योग्य है ॥ ॥४०२॥ उक्तअर्थका संग्रह ॥ ४०२-४०४॥ "जगत्का कर्ता ईश्वर है सो तेरेसैं मिन्न नहीं औ सत्चित्आनंदरूप ब्रह्म तुं है " यह आचार्यने कहा। सोई कृपातें फेरि कहेंहैं:-॥ कवित्व ॥ दीनताकूं त्यागि नर अपनो स्वरूप देखि। तू तौ सुद्धब्रह्म अज दृश्यको प्रकासी है ॥ आपने अज्ञानतें जगत सब तुही रचै। सर्वको संहार करै आप अविनासी है॥ मिथ्यापरपंच देखि दुःख जिन आनि जिय।

देवनको देव तू तौ सब सुखरासी है॥ जीव जग ईस होय मायासै प्रभासे तृहि। जैसें रज्जु साप सीप रूप व्है प्रभासी है ॥ १२ ॥ अर्थ स्पष्ट ।। ॥ कवित्व ॥ ॥ ४०३ ॥ राग जारि लोभ हारि देष मारि मार वारि। वारवार मुगवारि पारवार पेखिये ॥ ज्ञानभान आनि तम तम तारि भागत्याग। जीव सीव भेद छेद वेदन सु लेखिये ॥ वेदको विचार सार आपकूं संभारि यार। टारि दासपास आस इसकी न देखिये।। निश्रल तू चल न अचल चलदल छल। नभ नील तल मल तासूं न विसेखिये ॥ १३ ॥ टीका:-ज्ञानके साधन कहेंहैं:-हे शिष्य! राग जो पदार्थनमें दृढआसक्ति है ताकूं जारिके, लोभक् हारि कहिये नाश करि, द्रेषक्रं मारि, मार कहिये कामकूं वारि कहिये दूरि कर।

राँगेलो भद्देपकामके ग्रहणतें सर्वराजसी-तामसीवृत्तिका ग्रहण है। यातें सर्वराजसी-तामसीवृत्तिका नाश कर। यह अर्थ सिद्ध हुवा।। राजसीवृत्ति औं तामसीवृत्ति ये ज्ञानकी विरोधी हैं। तिन्हके नाशविना ज्ञान होने नहीं, यातें तिन्हकी निवृत्ति जिज्ञासुक्तं अपेक्षित है।

विवेक, वैराग्य, शमादिपद्संपत्ति औ मुम्रुक्षुता, ये चारि जो ज्ञानके साधन हैं, तिन्हमैं विवेक प्रधान है। काहेतैं? विवेकसं वैराग्या-दिक उत्पन्न होवेहैं। यातैं विवेकका उपदेश आचार्य करेहैं:—

हे शिष्य ! पारवार जो संसार है तार्क् वारंवार मृगवारि कहिये मृगतृष्णाके जल-समान मिथ्या जान ॥

१ पारवार नाम संसारका है। औ-२ अपारवार नाम आत्माका है।।

'पारवार मिथ्या है' या कहनैतें अपारवार मिथ्या नहीं किंतु सत्य है। यह वार्चा अर्थसैं कही॥

जैसें वाजीगरके तमासे देखते पुत्रक्तं पिता कहैं:—'' हे पुत्र ! यह आस्रवृक्षसें आदिलेके जो वाजीगरने बनायेहैं, सो सब मिथ्या हैं" या कहनैतें वाजीगरक्तं मिथ्या नहीं जानेहें। किंतु सत्य जानेहें॥ तैसें जगत्कं मिथ्या कहनैतें आत्माकं सत्य जानि लेवेगा। या अभिप्रायतें आचायेने पारवार मिथ्या कहा।।

॥ ४३४ ॥

इसरीतिसैं 'जगत् मिथ्या है औ आत्मा सत्य है ' या विवेकका उपदेश कऱ्या ॥

ता विवेकसें अन्यसाधन आपही उत्पन्न होवेहै । यातैं विवेकके उपदेशतें सर्वसाधनका उपदेश अर्थसें कहा ।।

ज्ञानके वहिरंगसाधन कहे ॥

अंतरंगसाधन कथन करेंहैं:— हे शिष्य ! ज्ञानरूपी जो भानु है ताकूं आनि कहिये श्रवणसें संपादन करिके, तम कहिये अज्ञान-रूपी जो तम कहिये अंधेरा है ताकूं तारि कहिये नाग्न कर ॥

तम नाम अंधेरे औ अज्ञानका है। अंधेरा उपमान है औ अज्ञान उपमेय है।। प्रथम जो तम शब्द है सो उपमेयका वाचक है औ दूसरा उपमानका वाचक है।।

॥ दोहा ॥

जाकूं उपमा दीजिये,

सो उपमेय वखानि ॥ जाकी उपमा दीजिये,

सो कहिये उपमानि ॥ ३ ॥

॥ ४०४ ॥ ज्ञानका खरूप अँन्यशास्त्रनमें नानाप्रकारका अंगीकार कियाहै । यातें महा-वाक्यके अनुसार ज्ञानका खरूप कहेहें:— हे शिष्य!

इच्छारूप कामकी उत्पत्ति होवै नहीं।

इसरीतिसें अन्यराजसीतामसीवृत्तिनके नाशका उपाय बी शास्त्रसें जानीलेना ॥

किंवा एकादशस्त्रधके १२ वें अध्यायविषे उक्त देशकालाविरूप दशसालिकी पदार्थनके सेवनते सत्ध-गुणकी वृद्धिद्वारा सर्वराजसीतामसीवृत्तिनका नाश (तिरस्कार) होवेह ॥

॥ ४३५ ॥ सांस्यन्यायआदिकशास्त्रमें ॥

१ विषयनविषे दोषके दर्शनतें रागका नाश दोबेहै । जी----

२ अर्थविषे अनर्थके ईक्षणतें लोभका नाश होवेहैं।

३ कामके अभावतें क्रोधरूप द्वेषकी उत्पत्ति होवे नहीं। औ---

३ पदार्थनके चितनरूप संकल्पके अभावतें

१ जीव औ ईश्वरिवये अविद्या औ माया-मागक त्यागिक तिन्हका जो भेद प्रतीत होवेहै ताक छेद किहये दूरि करी। औ-२ जीवईश्वरमें जो वेदन किहये चेतनमाग है ताक मेदरहित जान।।

या कहनैतें यह वार्ता कही:-महावाक्यनमें भागत्यागरुक्षणातें जीवईश्वरकी एकता जान ॥

शिवके स्थानमें सीव पड्याहै। तृतीयपादका अर्थ स्पष्ट है।

पूर्वकहे अर्थक्तं संक्षेपतें चतुर्थपादसें कहैहें।।
हे शिष्य! चल किहये विनाशी जो देहादिक
संघात, सो तूं नहीं । किंतु अचल किहये
अविनाशी जो ब्रह्म सो तूं है। औ चलदल
किहये घूर्केंक्ष्प जो संसार सो छल किहये
मिथ्या है।। जैसें नमिवपै नीलता औ तलमल किहये कटाहरूपता है नहीं। किंतु मिथ्या
प्रतीत होवेहै। तैसें संसार वी आत्माविपै है
नहीं। मिथ्या प्रतीत होवेहै।।

वृक्षरूपकरिके संसार श्रुतिस्पृतिमें कहाहै। याते वृक्षके वाचक चलदलशब्दका संसारमें प्रयोग कऱ्याहै॥ १३॥

#### ॥ ४३६ ॥

॥ ४०५ ॥ अन्यप्रकारसें मोक्षका साधन ज्ञान है, यह कथन ॥ ४०५-४०६ ॥ मोक्षका साधन ज्ञान है। या अर्थक् अन्य-प्रकारसें कहेंहें ॥

प्रकारतें कहैंहैं ॥
॥ किवत्व ॥
वंध मोछ गेह देह- वान ज्ञानवान जान ।
राग रु विराग दोइ
धजा फररात हैं ॥
विषेविषे सत्यभ्रम
भ्रम मित वात तात ।
हल्लात प्रात रात
घरी न ठहरात है ॥
साङ्य साछी पूतरी
अनुजरी रु ऊजरी है ।
देखि रागी त्यागी
लल्ल्चात जन जात हैं ॥

्ढांपतेहैं। यातें वे शास्त्र जिसके पर्ण (परो) हैं औ—

ऐसा यह संसारकप अधायवृक्ष है। इसावि अनेकप्रकारसे शास्त्रनमें संसारकप वृक्षका नि किया है।

१ सर्वसै उत्क्रष्ट होनैतें जंचा ऐसा मायात्रिशिष्ट-ं परमस है मूळ जिसका । औ—

२ महत्तत्व है अंकुर जिसका औ-

३ अहंकार है स्कंध (पेड) जिसका। औ----

४ पंचतम्मात्रा हैं शाखा जिसकी |----

भ ये कहे जे महत्तत्त्रआदिक वे सर्व कार्यता-करि निकृष्ट होनैतें जिसकी नीची शाखा कहियेहें। जी---

७ चारिपुरुषार्थरूप जाके रस हैं भौ--

८ धर्मकधर्मरूप जिसके पुष्प हैं । औ-

९ जम्ममरणभादिक दुःख जिसका **फल** है । औ-

१० अज्ञजीवरूप पृक्षी जिसके भीका हैं। भी-

११ वैराग्यसे तीक्ष्ण द्वया ज्ञानरूप कुठार जिसका छेदक है।

चंचल अचल अम ब्रह्म लखि रूप निज । दुःखकूप आनंद स्वरूपमें समात है ॥ १४॥

टीका:-हे शिष्य!

देहवान् कहिये देहअभिमानी अज्ञानी औ ज्ञानवान् , यंध औ मोक्षके गेह कहिये धाम है ॥

१ अज्ञानी तो बंधका धाम है। औ—

२ ज्ञानी मोक्षका धाम है।

राग औ विराग तिनकी धजा है। जैसें धजा राजाके नगरका चिन्ह होपैहै तैसें राग औ विराग तिन्हके चिह्न हैं।

१ अज्ञानीका राग चिह्न है।। औं—

२ ज्ञानीका विराग चिद्र है।

अज्ञानीविषे वी विराग होवेहै, यातें ज्ञानीका अज्ञानीसें विलक्षण विराग फहेहैं:-हे तात! विषय जो अन्दादिक हैं तिन्हविषे सत्यश्रम कहिये सत्यपनेकी आंति औं अममति कहिये रज्जुसर्पकी न्यांई विषय अमरूप हैं। यह जो मित निश्रय सो वातकी न्यांई राग औं विरागक् हलावेहैं। जैसें वायु धजाकी चंचलता करेहैं तैसें विषयमें सत्यवुद्धि औं अमयुद्धि राग औं विरागक्ं चंचल करेहैं। शिथिल होने देवै नहीं।

- १ विषयमें सत्यबुद्धिसें रागकी शिथिलता
   दूरि होवेहै । औ—
- २, विषयमें भ्रमवुद्धिसें विरागकी शिथिलता दूरि होवेहै ।।

।। ४०६ ।। विषय असत्य हैं । यातें तिन्हमें सत्यबुद्धि आंतिरूप है । इस वार्त्ताके जनावनेकं किवतमें सत्यभ्रम कह्या । सत्यबुद्धि नहीं कही ॥ आंतिज्ञान औ आंतिज्ञानका विषय जो

मिध्यावस्तु, सो दोनूं भ्रम कहियेहैं । या कहनेतें अज्ञानीके विरागतें ज्ञानीके विरागका मेद कहा । काहेतें ? जो अज्ञानीका विराग है, सो विषयमें मिध्याबुद्धिसें उत्पन्न नहीं हुवा ! यातें मंद है । " विषय मिध्या हैं " यह बुद्धि अज्ञानीक होवे नहीं ॥

१ यद्यपि शास्त्रयुक्तिसें अज्ञानी वी

मिथ्या जानेहें तथापि "विषय मिथ्या हैं "

यह अपरोक्षमित ज्ञानवान् केही होवेहै। अज्ञानीकं नहीं। यातें अज्ञानी कं विषयमें परोक्ष

जो मिथ्याबुद्धि, तासें अपरोक्षसत्यश्रांति
दूरि होवे नहीं। इसरीतिसें अज्ञानी कं
विषयमें जब विराग होवेहै, ता कालमें परोक्षमिथ्याबुद्धि है वी परंतु परोक्षमिथ्याबुद्धिसें
प्रवल अपरोक्षसत्यबुद्धि है। यातें अज्ञानी की
परोक्षमिथ्याबुद्धि विरागकी हेतु नहीं। किंतु
प्रवल जो सत्यबुद्धि, तासें विषयमें रागही
होवेहे औं जो विराग होवे तो वी मिथ्याबुद्धिसें
नहीं। किंतु विषयमें दोष हिएसें होवेहै।। औ-

२ ज्ञानचान् सर्वप्रपंचक्तं अपरोक्षरूप करिके मिथ्या जानेहैं। ता अपरोक्षमिथ्याचुद्धिसें अपरोक्षसत्यबुद्धि दृरि होनेहैं। यातें रागकी हेतु विपयमें सत्यबुद्धि तौ ज्ञानीक् है नहीं। विरागकी हेतु विषयमैं मिथ्याबुद्धि ज्ञानवानुकूं है। जो ज्ञानीकं विषयमें सत्यबुद्धि फेरि होने तौ राग बी फेरि होवे औ विराग दूरि होवे। सो अपरोक्षरूपतैं मिथ्या जाने पदार्थमें फेरि सत्यद्बद्धि होवै नहीं । जैसें अपरोक्षरूपतें मिथ्या जान्या जो रज्जुमैं सर्प, ताकेविष सत्यवुद्धि फेरि होवे नहीं, तैसें ज्ञानीकं फेरि सत्यबुद्धि होवै नहीं । इसरीतिसैं रागकी उत्पृत्ति औं विरागकी निष्टति ज्ञानीके होनै नहीं । यातें ज्ञानीका विराग दढ है ।। औ-दोपदृष्टिसें जो अज्ञानीक् विराग होवैहै,

सो तौ दूरि होय जावैहै। काहेतें १ जा पदार्थनमें दोषदृष्टि होवैहै ता पदार्थनमें ही अन्यकालमें सम्यक्षुद्ध वी होय जावैहै। जैसें सर्व-पुरुषनके पंत्रमें स्त्रीविषे दोषदृष्टि होवैहै औ कालांतरमें फेरि सम्यक्षुद्धि होवैहै। इसरीतिसें दोषदृष्टि जब दूरि होवै तय अज्ञानीका विराग वी दूरि होयजावैहै। यातें अज्ञानीकं देंदिराग होवै नहीं।।

इसरीतिसैं राग औ विराग अज्ञानीके औ ज्ञानीके चिह्न कहे !!

और बी चिह्न कहैंहैं:-हे शिष्य! जैसें धामके ऊपरि पूतरि कहिये हस्तीआदिकनकी मूर्ति होवेहै तैसें वंधमोक्षका धाम जो अज्ञानी औ ज्ञानीका अंतःकरण है, ताकेविष साध्य-साक्षी पूतरी है।

- १ अज्ञानीके अंतःकरणविषे तौ साध्यरूपी पूतरी है।]औ—
- २ ज्ञानीके अंतःकरणमें साक्षीरूपी पूतरी है।।

साक्षीका विषय जो प्रपंच है ताक्रं साध्य कहैहें ॥

- १ साक्ष्यरूप पूतरी अनृज़रि कहिये मलिन है औ—
- ्२ साक्षीरूपी पूतरी ऊजिर कहिये शुद्ध है।। ् आगे अर्थ स्पष्ट हैं।।

चंचलभ्रम निजरूप लखि औ अचलब्रह्म निजरूप लखि। या क्रमतैं अन्वयः है ॥

ा। ४३७ ॥ अज्ञानीकूं दृढविराग होवे नहीं, निवृत्त होवेहै । परंतु रसः इसी अभिप्रायतें गीताविषे भगवान्ने कहाहै:-निरा- ह्य स्हमराग सो मनमें हार (वाहिरतें विषयनका त्यागी) जो देही (जिज्ञासु) रस (स्हमराग सो मनमें हैं, ताके रसवर्जिल जैसें होवें तैसें विषय निवृत्त करिके) निवृत्त होवेहै ॥ होवेहें कहिये ताकूं विषयनविषे जो स्थूछराग है सो

॥ ४०७ ॥ 'लक्षणा तीनिप्रकारकी हैं ॥ ४०७--४०९ ॥

मागत्यागलक्षणाका जो कवित्वमें विशेष-करिके ग्रहण कियाहै, ताविषे हेतु कहनैक्ं लक्षणाका मेद कहेहैं।।

।। दोहा ।।
त्रिविधलच्छना कहतहैं,
कोविद बुद्धिनिधान ।।
जहती अरु अजहती पुनि,
भागत्याग जिय जान ॥१५॥
आदि दोइ निहं संभवै,
महावाक्यमें तात ॥
भागत्यागतें रूप निज,
ब्रह्मरूप दरसात ॥ १६॥

श ४०८ ।। शिष्य उवाच ।।
 श अर्घशंकरछंद ॥ अब लच्छना प्रभु कहत काकूं ।
 देहु यह समुझाय ।।
 पुनि भेद ताके तीनि तिनके ।
 लछनहु दरसाय ।। १७ ॥

अर्थ स्पष्ट 🔢

टीका:-सामान्यज्ञानसें अनंतर विशेषका ज्ञान होवेहैं। जैसें सामान्यत्राह्मणका ज्ञान निवृत्त होवेहै। परंतु रसशब्दका वाच्य जो वासना-रूप सूक्ष्मराग सो मनमें रहताहै। इस पुरुषका सो रस (सूक्ष्मराग) बी परब्रह्मकूं देखिके (अपरोक्ष-करिके) निवृत्त होवेहै॥ हुयेसें अनंतर सारखतआदिक विशेषका ज्ञान होवेहें ॥ तैसें लक्षणासामान्यका ज्ञान होवें तो जहतीआदिक विशेषरूपनका ज्ञान होवें ॥ लक्षणाका सामान्यरूप जानेविना जहती-आदिक विशेषरूपनका ज्ञान होवें नहीं । इस अभिशायतें—

शिष्य कहेंहै: - हे प्रभो! लक्षणा काक् कहत-हैं, यह में नहीं जानृंहूं। यातें लक्षणाका सामान्यरूप दिखायके तिसतें अनंतर जो जहतीआदिक लक्षणाके तीनिभेद कहिये विशेप हैं, तिन्हके जुदेजुदे लक्षण दिखावो॥ छंदवास्त प्रभोक्तं प्रश्च पट्या। ओ— भापाकी संप्रदायतें लक्षणाके स्थान लक्जना पट्या।

लक्षणके स्थान लखन पद्या ॥

1183611

- १ जैसें व्रन्सका गौसें संबंध है तब ताकी अनेकगौके मध्यस्थित अपनी मातारूप गोविषे प्रवृत्ति होवैहै, संबंधविना प्रवृत्ति होवै
  नहीं, यातें ता वत्सका भौ गौका जो परस्पर जन्यजनकभावसंबंध जानियेहै तिस जन्यजनकभावस्थके ज्ञानकी हेतु जो वत्सकी गौबिषे प्रवृत्ति है सो बी संबंध कहिंथेहै॥
- २ तैसें शब्दकी अपनेअपने अर्थविप जो प्रवृत्ति होवेहें सो वी किसी संबंधविना बने नहीं । यातें शब्दका अपने वाच्यक्प किंवा उद्ध्यक्प अर्थके साथि वाच्यवाचकमावक्प किंवा उद्ध्यलक्षकमावक्प संबंध जानियेहें ॥

इस द्विविधसंबंधक्ंही स्मार्थस्मारकभावक्रप संबंध बी कहतेहैं ॥

- (१) वाच्यरूप किंवा लक्ष्यरूप जो अर्थ सो पदकरिके स्मरण करने योग्य है। यातैं सो स्मार्थ कहियेहै॥ औ—
- (२) वाचकरूप किंवा रुक्षकरूप जो पद, सो तिस अर्थका स्मरण करावनेहारा है। यातैं सो स्मारक कहियेहै।

१। ४०९ ।। गुरुवाक्य ।।
श्रुति चित निज एकाग्र करि ।
श्रुति चित निज एकाग्र करि ।
अव सिष्य सुनि म बानि ।।
ज्यूं लुच्छना अरु भेद ताके ।
लेहु नीके जानि ॥
सुनि चृत्ति है दैभांति पदकी ।
सिक्त तामें एक ।।
तहां लुच्छना पुनि जानि दूजी ।
सुनहु सो सविवेक ।। १८ ॥
टीकाः – पदका जो अर्थसैं संवैध सो
चृत्ति कहिये हैं ॥

तिन दोन्ंका आपसमें स्मार्थस्मारकरूप संबंध है। तिस संबंधके ज्ञान करनैकी हेतु जो शब्दकी अपनै अर्थविषे प्रष्टत्ति सो वी शब्दका अर्थसें संबंध कहिंथेहै। तिसी प्रवृत्तिरूप संबंधकुं शब्दकी वृत्ति श्री कहतेहैं।

सो वृत्तिरूप संबंध कहूँ शक्तिरूप होवैहै । कहूँ उक्षणारूप होवैहै, यह प्रसंगर्से जानिलेना ॥

- १ शास्त्रविषे चृत्ति नाम अंतःकरणके वा अविद्याके परिणामका वी है ।
- २ तैसैं वर्तनैवालेका नाम वी वृत्ति है।
- ३ तैसें जीविकाका नाम वी चृत्ति है।
- ४ तैसें प्राणोंकी क्रियाका नाम बी चुत्ति है।
- ५ तैसैं किसी व्याकरणके विभागका नाम बी वृत्ति है।

तिनमेंसे कोई बी वृत्तिशब्दका अर्थ इहां जानने योग्य नहीं । किंतु शब्दका अर्थसें जो संबंध सो इहां वृत्तिशब्दका अर्थ जानने योग्य है ॥

इस शब्दकी वृत्तिका कछुक वर्णन हमैन वेदस्तुतिकी सान्वयार्थदीपिका करीहै तामैं तथा वृत्तिरत्नाविकमें वी छिख्याहै॥

## सो वृत्ति दोप्रकारकी है। ता दोप्रकारमें एक शक्तिवृत्ति है औ दूजी लेंस्णावृत्ति है।

॥ ४३ं९ ॥ शब्दमें अपने अर्थके ज्ञान करनैकी जो सामर्थ्य है सो शब्दकी शक्ति कहिंयेहै ।

सो शब्दकी शक्ति दो कपालनके मध्यमें स्थित कपालसंयोगकी न्यांई औं कार्यकारणशादिकनके मध्यमैं स्थित समवायसंबंध किंवा तादात्म्यसंबंधकी न्यांई शब्द औं अर्थ इन दोनंके मध्यमें स्थित है। यातें सो शक्ति शक्तिवृत्तिरूप शब्दका अर्थके साथि साक्षात्संबंध कहियहै।

इसरीतिसें कही जो शब्दकी अर्थके साथि साक्षात्संबंधरूप शक्तिवृत्ति सो १ योगा, २ रूढि, औ ३ योगारूढि उमयरूप, इसभेदतैं तीनिमांतिकी है।

१ जिस शन्दिविषे अपने अवयवनके योग (मिलाप) तें अर्थके ज्ञान करनेकी सामर्थ्य है तिस शन्दका अपने अर्थके साथि योगशक्ति-रूप संवंध है। सोई शन्दकी योगवृत्ति कहियेहै। जैसें "पगरखा" शन्द है। तिसविषे तिसके "पग" औ "रखा" ये दो अवयव हैं, तिनके योग (मिलाप) तें पादत्राण (कांटारखी) रूप अर्थका ज्ञान करनेका सामर्थ्य है। यात "पगरखा" शन्दका अपने पाद-त्राणरूप अर्थके साथि योगशक्तिरूप संबंध है। औ—

२ जिस पदके अवयवनसें अर्थका ज्ञान होवें नहीं, किंतु "इस पदका यहही अर्थ होवें " ऐसा अर्थ करनेका संकेत (परिभाषा) जिस पदिविषे होवें तिस पदका अपने अर्थके साथि कढिशक्तिकप संबंध है। सोई शब्दकी कढिवृत्ति कहियेहै। जैसें "पगडी" शब्द है, तिसक अवयवनसें कुछ अर्थका ज्ञान होता नहीं। किंतु "पगडी" शब्दका संकेत है सोई "पगडी" शब्दका संकेत है सोई "पगडी" शब्दका अपने शिरोवेष्टन-रूप अर्थके साथि कढिशक्ति है। औ—

३ जिस पदके अवयवनसें बी अर्थका ज्ञान होवें भौ तहां छोकनका बी संकेत होवे तिस शब्दका अपने अर्थके साथि योगारूढि उभयक्षप शक्ति है। जैसें " अंगरखा" शब्द जो है तिसके अवयव जो

# तिनक् सविवेक कहिये विवेकसहित। याका अर्थ लक्षणसहित सुनि ।

''अंग'' औ ''रखा'' तिनके योगतें कंचुक (पहिरण) रूप अर्थका ज्ञान होवेहें । ओ '' पगरूप अंगकी रक्षा करनेवाले पगरखेकूं अंगरखा नहीं कहना किन्तु इसी (कंचुक ) कूंही अंगरखा कहना '' ऐसा इस अंगरखेशब्दविषे छोकनका संकेत वी है । यातें अंगरखेशब्दविषे अपने अर्थके साथि योगारूढिउभय-रूप शक्तिमयसंवंध है।

्यह कही जो तीनमांतिकी शब्दकी शक्तिइति, याहीकूं मुख्यवृत्ति वी कहतेहैं ॥

11 880 11

- १ जो शब्दकी शक्तिवृत्तिरूप संबंधसैं जानिये-हैं ऐसा जो शब्दका साक्षात्संबंधी अर्थ सो शक्यअर्थ कहियेहैं॥
- २ तिस शक्यअर्थके संबंधी वक्ताके तालपंके विषय अन्यअर्थकेषिषे जो शब्दका परंपरा-संबंध, सो शब्दकी लक्षणावृत्ति है। औ-
- ३ तिस लक्षणावृत्तिसे जानियहै ऐसा जो शब्दका परंपरासें (शक्यअर्थहारा) संबंधी जो अर्थ, सो शब्दका लक्ष्यअर्थ कहियहै।
- १ जैसें पिताशब्दका शिक्तवृत्तिरूप साक्षात्-संबंध जनकरूप अर्थसें है। यातें पिताशब्दकी शिक्त-वृत्तिरूप संबंधतें जानियेहै ऐसा जो पिताशब्दका साक्षात्मंबंधी जनकरूप अर्थ सो पिताशब्दका शक्यअर्थ कहियहै।
- २ तिस जनकरूप शक्यअर्थका संबंधी भी किसी बड़ेदिनमें ''सर्वर्से प्रथम पिताके तांई नमस्कार कर '' ऐसैं पौत्रके प्रति बोधन करनेहारे वक्तापुरुषके तात्पर्य-का विषय जो पितामहरूप अन्यअर्थ हैं, तिसविषे जो पिताशब्दका परंपरासंबंध सो पिताशब्दकी लक्षणादृत्ति है। औ—

३ तिस लक्षणावृत्तिसें जानियेहै ऐसा जो पिता-शब्दका परंपरासें (जनकरूप शक्यअर्थद्वारा) संबंधी पितामहरूप अर्थ सो पिताशब्दका लक्ष्यअर्थ है।

जिस अर्थके साथि जिसका साक्षात्संबंध न होवै

॥ १९ ।। न्यायरीतिसैं शक्तिलक्षण ॥ (ईशइच्छा)
।। अथ शक्तिलक्षण ॥ ॥ दोहा ॥ या पदतें या अर्थकी, वहै सुनतेहि प्रतीति ॥ ऐसी इच्छा ईसकी, सक्ति न्यायकी रीति ॥ १९ ॥

टीका:-या पद्तैं कहिये घटपदतैं या अर्थकी कहिये सकलअर्थकी सुनतेही प्रतीति कहिये ज्ञान सर्वपुरुपनक्रं होये, ऐसी जो ईश्वरकी इच्छा, ताक्रं न्यायशास्त्रमें शक्ति कहिहैं।।

।। ४११।। अथ स्वरीति शक्तिलक्षण ।। (पदमैं अर्थके ज्ञानकी सामर्थ्य) ।। अर्थशंकरछंद ।। सामर्थ्य पदकी सक्ति जानहु । वेदमत अनुसार ।। सो वहिमैं जिम दाहकी है सक्ति त्यूं निरधार ।। २० ॥

किंतु किसीद्वारा संबंध होत्रे, तिस अर्थके साथि तिसका परंपरासंबंध कहियेहै ॥

जैसें पीत्ररूप तृतीयपुरुषका अपने पितामहरूप प्रथमपुरुपके साथि साक्षात्मंत्रंघ (जन्यजनकभाव) नहीं है, किंतु पुत्रका अपने पितासें संबंध (जन्य-जनकभाव) है भी पिताका पितामहसें संबंध है। यातें पीत्रका पितामहसें पिताद्वारा संबंध है, सो परंपरासंबंध है॥

तेसें शब्दका अपने साक्षात्संबंधी शक्यअर्थसें भिन्न जो शक्यअर्थका संबंधी, ताके साथि साक्षात् संबंध नहीं । किंतु शब्दका शक्तिरूप संबंध शक्य-अर्थसें है औ शक्यअर्थका संयोगादिरूप किसी बी टीका:---

- १ घटपदके श्रोताकं कलशरूप अर्थके ज्ञान करनैका जो घटपद्विप सामर्थ्य, सोई घटपदमें शाक्ति है।
- २ तैसें पटपदके श्रोताक्तं वस्तरूप अर्थके ज्ञान करनेका जो पटपदिवपे सामर्थ्य, सोई पटपदमें चास्तिवृत्ति है।। ऐसें सर्वपदनमें ज्ञानि लेनी।।

द्दष्टांतः जैसें विद्वमें अपनैसें मिलतेही वस्तुके दाह करनेकी सामर्थ्यरूप शक्ति है, तैसें श्रोताके कर्णसें मिलतेही वस्तुके ज्ञान करने-की जो पदविषे सामर्थ्य, सो शक्ति कहियेहैं। सामर्थ्य नाम समर्थपनैका है। जाकूं समर्थाई

कहेंहैं औ वल वी कहेंहैं। जोर वी कहेंहैं। जैसें अग्निमें दाहकी शक्ति हैं तैसें जलविषे गीला करनेकी, तृपा दूरि करनैकी औ पिंड वांधनैकी जो समर्थोई है, सो ज्ञाक्ति है।

इसप्रकारसें सर्वपदार्थनिवपे अपना अपना कार्य करनेकी सामर्थ्य है, सोई दास्कि है।। यह वेदका सिद्धांत है।। ताहीक्ं निर्धार कहिये निश्चय कर औ न्यायकी रीति त्यागनैकं योग्य है।।

प्रकारका संबंध वक्ताके तालर्थके विषयरूप अपने संबंधी अन्यअर्थसें है । यातें तिस शक्यके संबंधी अन्यअर्थसें शब्दका शक्यअर्थद्वारा संबंध है । यातें सो परंपरासंबंध कहियेहै ॥

यह शब्दका परंपरासंबंधही स्वसणावृत्ति है, सो शब्दका परंपरासंबंध जिस अर्थके साथि होवै, सो शब्दका स्वस्थाअर्थ है। यह स्वसणावृत्तिका सामान्यस्वसण औ उदाहरण कहा। याके जहित-आदिक त्रिविधभेदके अनेक उदाहरण आगे (४३० सै ४३२ वें अंकपर्यंत) त्रिविधस्क्षणाके प्रसंगमें टिप्पण-विषे हम लिखेंगे॥ ॥४१२॥ प्रश्नः-वर्णसमुदायसैं जूदी शक्ति नहीं, यातें ईशइच्छा शक्ति है ॥ ॥ शिष्य उवाच ॥ ॥ शंकरछंद् ॥

ननु विह्निमें निहं सिक्त भासे।
विह्न बिन कछ और।।
है हेतुता जो दाहकी।
सो विह्निमें तिहि ठौर॥
इम पदनहूमें वर्णविन कछ।
सिक्त भासत नाहिं।
या हेतुतें जो ईसइच्छा।
सिक्त मो मितमाहिं॥ २१॥
टीका:- सैनेशब्द संदेहका वार्षक है।

विह्नमें ताके स्वरूपसें जूदी शक्ति भासे कहिये प्रतीत होवै नहीं औ पूर्वकह्या दाहका हेतु जो विह्नमें सामर्थ्य, सोई विह्नमें शक्ति है । सो वनै नहीं । काहेतें १ दाहकी हेतुता कहिये विह्नमैंही है ॥ जनकता कारणपना केवल अप्रसिद्धसामर्थ्य वहिमैं मानिके ताकेविषै हेतुता माननैका औ प्रसिद्धविद्धिमें हेतुता त्यागनैका कछ प्रयोजन नहीं ॥ जैसें दृष्टांतमें ·शक्ति नहीं संभवै । इम कहिये इसरीतिसैं पदनके-विषे वी वर्णका सम्रदाय जो पदनका खरूप, तासैं जूदी शक्ति भासे नहीं औ ताका प्रयोजन वी नहीं ।। या हेतुतैं ईश्वरकी इच्छारूप जो न्यायकी रीतिसें शक्ति सोई मेरी मतिमांहि भासैहै ॥

॥ ४४१ ॥ यह " नजु " ऐसा जो शब्द है, सो संदेहका वाचकं है। कहिये शंकारूप अर्थका

(गतप्रक्षका उत्तर ॥ ४१३-४२७॥) ॥ ४१३॥ सिद्धांतरीतिसैं अग्निआदिकमैं दाहादिकार्यकी सामर्थ्यरूप शक्तिका प्रतिपादन ॥ ४१३-४१४॥

॥ गुरुरुवाच ॥
॥ शंकरछंद ॥
प्रतिबंध होते विह्नितें निहें ।
दाह उपजे अंग ॥
उत्तेजक रु जब धरै तब ।
फिरि दहै विह्न स्वसंग ॥
वहै विह्निमें जो हेतुता ।
तो दाह व्है सबकाछ ॥
जो नसे उपजे विह्न होते।
हेतु सिक सु बाछ ॥ २२ ॥

टीका:-हें अंग प्रिय । प्रतिवंधके होते अप्तिसें दाह होवे नहीं औ उत्तेजक समीप धरे । तब खसंग कहिये अप्तिसें मिल्या जो पदार्थ, ताका दाह प्रतिवंध होते वी होवेंहैं ॥ जो शक्तिसें विना केवल अप्तिक्तं दाहकी हेतुता होवे तो सर्वकाल कहिये उत्तेजकसहित प्रतिवंधकाल औ प्रतिवंधरित कालकी न्यांई उत्तेजकरहित प्रतिवंधकाल में वी दाह हुवाचाहिये । काहेतें ? दाहका हेतु केवलअप्ति ताकालमें वी है औ स्वमतमें तो यह दोप नहीं । काहेतें ? स्वमतमें आप्तिकी शक्ति अथवा शक्तिसहित अप्ति दाहका हेतु है । केवल अप्ति नहीं ॥

बोधक है । यातें शिष्य इहां शंका करेहै। यह जानना ॥

जहां प्रतिबंध है तहां यद्यपि प्रतिबंधरें

अग्निका तो नाश वा तिरोधान नहीं वी होता। तथापि अग्निकी शक्तिका नाश वा तिरोधान होवेहै, यातें दाहका हेतु शक्ति अथवा शक्ति-सहित अग्निका अभाव होनेतें दाह होवे नहीं ॥ औ–

जा स्थानमें प्रतिवंधके समीप उत्तेजक आयाहै। तहां प्रतिवंधने तौ अग्निकी शक्तिका नाश वा तिरोधन करिदिया, परंतु उत्तेजकने फेरि शक्तिकी उत्पत्ति वा प्रादुभीव कियाहै। यातें प्रतिवंधके होते वी उत्तेजकके माहात्म्यतें दाहका हेतु शक्ति वा शक्तिसहित अग्निके हौनैतें दाह होवेहै।

चतुर्थपादका अक्षरार्थ यह है:—हे वाल! अज्ञातत्त्व जो नसे कहिये नाशक्तं प्राप्त होवें प्रतिवंधतें, औं उपजे उत्तेजकतें, सु कहिये सो शक्ति दाहका हेतु हैं!!

- १ कारजका जो विरोधी सो प्रतिवंधक कहियेहैं॥औ-
- २ प्रतिवंधकके होते कारजका साधक उत्तेजक कहियेहैं।
- १ अप्रिके स्थान प्रतिवंध औ उत्तेजक मणिमंत्र औपध हैं। जा मणि वा मंत्र था औपधके सिन्धानसें दाह होवें नहीं सो प्रतिवंधका। औ—

२ जा मणिमेंत्र औषधके सिन्धानसें प्रति-

॥ ४४२ ॥ इहां प्रतिबंधरूप जे मणिमंत्र औषध हैं औ तिनकरिके जो अग्निकी दाह करनैकी शक्तिका नाश वा तिरोधान होवेहै; तैसें उत्तेजक-रूप जे मणिमंत्रऔषध हैं औ तिनकरिके जो अमिकी शक्तिकी उत्पत्ति वा प्रादुर्भाव होवेहै, सो ठीकरनाथआदिकनविषे प्रसिद्ध है।

॥ १४२॥ इस जपर कहे अर्धशंकरछंदका यह अनुभवका वि अर्थ है:-अब कहिये प्रतिबंधके सङ्गावकालमें शक्ति यह अर्थ है।

वंधक होते वी दाह होने सो उत्तेजक है।
॥ ४१४॥ गुरुवाक्य ॥
॥ अर्धशंकरछंद ॥
सिष रीति यह सववस्तुमें तूं।
सिक लेहु पिछानी ॥
बिनसिक्त नहिं कछु काज होने।
यहै निश्चे मानी॥ २३॥

टीका: हे शिष्य! विद्विकी न्यांई जल-आदिक सर्वपदार्थनिवेष तुं शक्ति पिछान। शक्तिसे विना किसी हेतुसे कोई कार्य होवे नहीं॥

सार्द्धशंकरछंदसैं शक्तिका प्रयोजन कहा ॥

पूर्व जो शिष्यनै प्रश्न कियाथाः " शक्ति विक्रिसं भिन्न प्रतीत होने नहीं " ताका समाधान कहनेक् अर्द्धशंकरसें शक्तिका अनुभव दिखानेहैं:—

।। अर्घशंकरछंद ।। ॲंबै सक्ति यामैं है नहिं वह । सक्ति उपजी और ।। यह सक्तिको परसिद्धअनुभव । लोपिहै किस ठौर ॥ २४॥

[अर्थ स्पष्ट]

कहिये दाह करनेका सामध्यं, यामें कहिये प्रज्वित अग्निमं नहीं है औ फेर उत्तेजकके सद्भावकालमें वह औरशक्ति उपजीहै। यह शक्तिका प्रसिद्ध अनु-भव ठीकरनाथआदिकनके कौतुकके देखनेवारे सर्व-लोकनकूं है। तिस लोकनके अनुभवकूं हे शिष्य! तूं किस ठिकाने लोपेगा? अनुमितिप्रमारूप इस अनुभवका किसी प्रकारमें लोप (वाध) संभवे नहीं। यह अर्थ है।। सद्धांतकी रीतिसें शिवतका स्वरूप औ शक्तिमें प्रमाण निरूपण किया ॥ ॥४१५॥ अन्यमतकी शक्तिका खंडन ॥ ४१५--४२७॥

।। अर्धशंकरछंद ॥ जो सक्ति इच्छा ईसकी सो। पदनके न नजीक ॥ मत न्यायको अन्याय या विधि। सक्ति जानि अळीक॥ २५॥

टीकाः – जो ईश्वरकी इच्छारूप पेंदेंशिकत कही, सो वनै नहीं । काहेतें १ ईश्वरकी इच्छा ईश्वरका धर्म है । यातें ईश्वरमें रहे ।। जो इच्छा सो पदकी शक्ति है । यह कहना वनै नहीं ।। जो पदका धर्म शक्ति होवे तो पदकी शक्ति है, यह कहना वने । यातें पदकी सामर्थ्य-रूपही पदकी शक्ति है । ईशकी ईच्छा पदके नजीक वी नहीं, सो पदकी शक्ति है । यह कहना वने नहीं ।।

॥ ४४४ ॥ नैयायिकोंने पदशक्ति कहिये पदकी शक्ति कहीहै ॥

॥ ४४५ ॥ ईशकी इच्छा ईशका धर्म है । यातें सो ईशके आश्रित होनेतें (ईशके समीप है । याहीतें सो ईशके सबधी होनेतें) ईशकी शक्ति है । सो इच्छा घटादिपदनका धर्म नहीं । यातें पदनके समीप नहीं । याहीतें पदनकी असंबंधी होनेतें सो पदनकी शक्ति नहीं ॥ जैसें कुळाळकूं घट करनेकी इच्छा है, सो कुळाळका धर्म है । घटका धर्म नहीं । तैसें "इस (घट) पदका यह (कळशरूप) अर्थ होने " इस संकल्प- धूर्वक जो ईश्वरकी इच्छा है, सो ईश्वरके आश्रित

अलीक नाम झुडका है। ।।४१६।। अथ वैयाकरणरीतिशक्ति-लक्षण ।। (पदमैं अर्थकी योग्यता) ।। अर्धशंकरलंद ।।

गंग्यता जो अर्थकी पद--मांहि सक्ति सु देखि ॥ यूं कहत वैयाकरनभूषन । कारिका हरि लेखि ॥ २६॥

टीकाः— पदकेविषे जो अर्थकी योग्यता कहिये अर्थके ज्ञानकी हेतुता हेतुपना, सो पदमें शक्ति है। जैसें घटपदिषे कलशरूप अर्थके ज्ञानकी हेतुतारूप योग्यता है, सोई शक्ति है। इसरीतिसे वैयाकरणभूपणग्रंथमें हरिकी कारिकें प्रमाण लिखिके शक्ति कहीहै॥

अथवा वैयाकरणके जो भूपण कहिये उत्तमवैयाकरणतें हरिकी कारिका कहिये श्लोककूं देखिके केंहेंत हैं।

धर्म है । याँत ईश्वरकी ज्ञाक्ति है । पदनका धर्म नहीं। यातें सो पदनकी ज्ञाक्ति नहीं यह जानना।।

॥१४६॥ हरिकी कारिका कहिये हरिपंडित-कृत ७०० के सुमारमैं स्ठोकवद्ध व्याकरणका ग्रंथ है, तिसरूप प्रमाणकूं लिखिके वैयाकरणसूषण-नामक ग्रंथमैं शक्ति कहीहै ।

॥ ४४७॥ यह वैयाकरणके भूषणकारका मत है औ मंज्जाग्रंथमें योगभाष्यकी रीतिसें बाच्य-वाचकभावका मूळ जो पदअर्थका तादाल्यसंवंधी सोई शक्ति मानीहें । यही शक्ति योगमतमें बी मानीहे, तिस वाच्यवाचकके तादाल्यस्प शक्तिका खंडन आगे भद्दमतके प्रसंगमें कियाहै॥ ॥ ४१७ ॥ वैयाकरणरीतिका शक्तिका खंडन ॥ ४१७-४१८ ॥ ॥ गुरुवाक्य ॥

।। सार्धशंकरछंद ॥
सुन सिष्य वैयाकरनमतमें ।
प्रबलदूषन एक ।
सामर्थ्य पदमें है न वा यह ।
पूछि ताहि विवेक ॥
भास्ते जु है तो सक्ति मानहु ।
ताहि लोकप्रसिद्ध ॥
किह नाहिं जो असमर्थ पद सो ।
योग्य व्है यह सिद्ध ॥ २७ ॥
असमर्थ है पद अर्थ योग्य ह ।

टीकाः-प्रथमपाद स्पष्ट ॥

जो औरदूषन देखनी ती।

ग्रंथदर्पन सोध ॥ २८ ॥

कहतही सविरोध।

हे शिष्य! अर्थज्ञानकी हेतुतारूप योग्यता कं जो शक्ति मानेहै, ता कं यह निवेक पुछचा चाहिये:-तेरे मतमें पदिविषे सामर्थ्य है अथवा नहीं है १ प्रथमपक्ष कहे तो हमारे मतकी शक्ति बलसें सिद्ध होतेहैं। यह तृतीयपादसें कहेहें:-" माखें जु है तो " इति। याका अन्वयः-जु कहिये जो माखेंहै तो लोकप्रसिद्ध शक्ति ताहि मानहू। अर्थ जो वैयाकरणी कहै। पदमें सामर्थ्य है तो लोकमें प्रसिद्ध जो सामर्थ्य रूप शक्ति है, ताहि पदमें वी मानहू। पदमें

अर्थज्ञानकी जनकतारूप योग्यताक् शक्ति मति

अभिप्राय यह है: - जो पद्में सामर्थ्य अंगीकार करे, ताक सामर्थ्य मिनल्प शिक्त मानना योग्य नहीं । किंतु सामर्थ्य स्वाही शक्ति है, यह मानना योग्य है । काहेतें ? सामर्थ्य, बल, जोर औ शक्ति, ये चारि नाम एकवस्तुके लोकमें प्रसिद्ध हैं ।।

जोरहीनकूँ लोक कहैंहैं:—यह सामर्थ्यहीन है, बलहीन है औ शक्तिहीन है। और मर्जित-अनकूं कहैंहैं:— याकेविपे अंग्रुरउत्पत्तिकी सामर्थ्य नहीं है, बल नहीं है, शक्ति नहीं है. जोर नहीं है।

इसरीतिसें सामध्ये औ शक्तिकी एकता लोकमें प्रसिद्ध है। औ---

विहमें वी सामर्थ्यरूपही शक्ति निर्णात है। यातें पदमें सामर्थ्यरूपही शक्ति माननी योग्य है। औ पदमें सामर्थ्य मानिके तासें भिन्न योग्यताकं शक्ति कहनेका लोकप्रसिद्धिके विरोधविना औरफल नहीं। केवल लोक-प्रसिद्धिका विरोधही फल है। औ—

॥ ४१८ ॥ जो ऐसें कहैं:-सामर्थ्यक्रंही हम योग्यता कहेंहें तो हमाराही मत सिद्ध होवेंहे ॥ औ—

ऐसें कहैं: हम सामर्थ्य अंगीकार करें तो सामर्थ्यरूप शक्ति पदमें संमवे, सो सामर्थ्यर्क् अंगीकारही नहीं करते। यातें अर्थज्ञानकी जनकतारूप योग्यताही पदमें शक्ति है, ताक्ं यह पुछ्या चाहिये:—

सामर्थ्यका अभाव केवल पदमैंही अंगीकार करेहै । अथवा विह्नआदिक सर्वपदार्थनमैं सामर्थ्यका अभाव अंगीकार करेहै ?

॥ ४४८ ॥ भूंजे ( दग्ध )

जो अंत्यपक्ष कहैं तो विद्वआदिक पदार्थनमें सामर्थ्यरूप शक्तिके प्रतिपादनमें उक्त जो यक्ति, तिन्हतें खंडित हैं ॥ औ—

प्रथमपक्ष कहै तो ताके विषे अंत्यपक्ष उक्त दोष तो यद्यपि नहीं है। काहेतें १ जो विक्ष-आदिक सर्वपदार्थनमें सामर्थ्य रूप शक्ति नहीं मानें तो प्रतिवंधकतें दाहका अभाव वने नहीं। यह अंत्यपक्षमें दोष है। सो दोष प्रथमपक्षमें नहीं। काहेतें १ विक्ष आदिक सर्वपदार्थनमें तो सामर्थ्य रूप शक्ति है। यातें प्रतिवंधकतें दाहके अभावका असंभव नहीं, परंतु पदके विषे अर्थ ज्ञानकी जनकता रूप योग्यता सें मिन्न सामर्थ्य रूप शक्ति नहीं। किंतु पदमें अर्थकी योग्यता ही शक्ति है। यह प्रथमपक्ष है। ताके विषे प्रतिवंधकतें दाहका असंभव रूप दोष तो नहीं।।

तथापि पदिनेषे की विह्नकी न्यांई सामर्थ्यका अंगीकार अवन्य कियाचाहिये। यह प्रतिपादन करेहें। ग्रंकरके दोपादनतें:— "नाहीं जो असमर्थ" इत्यादि "सविरोध" पर्यंत ।। अर्थ नाहिं किहिये पदमें सामर्थ्यका अंगीकार नहीं तो जो असमर्थपद सो योग्य किहये अर्थज्ञानका जनक है। यह सिद्ध किहये मतका निश्रय है। सो असंगत है। काहेतें? पद असमर्थ है औ अर्थयोग्य किहये अर्थज्ञानका जनक है। यह वाक्य नपुंसकका अमोघवीय है इस वाक्यकी न्यांई कहतेही सिवरोध है। विरोधसहित है।।

१ सामर्थ्यसिहतका नाम समर्थ है । औ-२ सामर्थ्यरिहतका नाम असमर्थ है । असमर्थसैं कोई कार्य होने नहीं, यह लोकमैं

॥ ४४९ ॥ भर्जितबीजकी न्याई सामर्ध्यहीन पदिविषे अर्थज्ञानकी जनकताके बी अभावतें सो मोग्यता पदमें शक्ति नहीं । किंतु सो योग्यता जिस प्रसिद्ध हैं । यातें असमर्थपदसें वी अर्थका ज्ञानरूप कार्य वनै नहीं । यातें पदमें सामर्थ्य मानना योग्य है । जब सामर्थ्य पदमें अंगीकार किया तब शक्ति वी पदमें सामर्थ्यरूपही माननी योग्य है ॥

इसरीतिसें अर्थज्ञानकी जनकतारूप योग्येंता पदमें शक्ति नहीं । किंतु सामर्थ्यरूपही शक्ति है।।

जो वैयाकरणमतमें औरदूपण देखना होवै तौ शक्तिके निरूपणमें दर्पणग्रंथक् शोध कहिये देख । दूपण क्रिष्ट है । यातें दर्पणउक्तदूपण लिख्या नहीं ।।

॥ ४१९ ॥ अथ भट्टरीतिशक्तिरुक्षण ॥ ४१९–४२१ ॥

(पदका अर्थंसैं भेदाभेदरूप तादात्म्य।) ॥ अर्थशंकरछंद् ॥

संबंध पदको अर्थसैं तादात्म्यसक्ति सु वेद ॥ इम मट्टके अनुसारि भाखत । ताहि भेदाभेद ॥ २९॥

टीका:-पदका अर्थसें जो तादात्म्यसंवंध, ताक् भटके अनुसारी शक्ति कहैहें। सो वेद कहिये तूं जान। ताहि कहिये तिस तादात्म्यकं मेदामेदरूप कहैहें।। यह तिन्हका अभिन्नाय है:--

१ अग्निपदका अंगारअर्थसे अत्यंतमेद नहीं। जो अत्यंतमेद होवे तो जैसें अग्निपदसें अत्यंत-भिन्न जलआदिक हैं, तिन्हकी अग्निपदसें

सामर्थ्यकरिके होवैहै सो सामर्थ्यही छोकप्रसिद्ध-शक्ति है॥ प्रतीति होने नहीं, तैसें अग्निपदसें अंगाररूप अर्थकी प्रतीति नहीं होनेगी । पदसें अत्यंत-भिन्न अर्थकी प्रतीति होने नहीं ।।

२ जैसें पदका अपने अर्थसें अत्यंतभेद नहीं, तैसें अत्यंतअभेद वी नहीं ॥ जो अत्यंत-अभेद वाच्यवाचकका होवे तो जैसें अग्न-पदके वाच्य अंगारसें मुखका दाह होवेहैं तैसें अंगारका वाचक अग्निपदके उच्चारण कियेतें वी मुखका दाह हुवाचाहिये औ पदके उच्चारणतें दाह होवे नहीं। यातें अत्यंत-अभेद वी नहीं। किंतु—

अग्निपदका अंगाररूप अर्थसैं मेदसहित अभेद है।।

१ भेद है, यातें दाह होवे नहीं । औ-

२ अभेद है, यातैं अग्निपदतैं जलआदिकन-की न्यांई अंगारकी प्रतीतिका असंभव वी नहीं ॥

जैसें अग्निपदका अंगारहत अर्थसें मेद-सहित अमेद है, तैसें उदक, वन, जल, दक, इन जीवनपदनका पानीहत अर्थसें मेदसहित अमेद है।

१ जो अत्यंतमेद होवै तौ जैसें उदकआदिकपदनतें अत्यंतिभन अग्निआदिक हैं,
तिन्हकी उदकआदिकपदनतें प्रतीति होवै नहीं,
तैसें पानीरूप अर्थकी वी उदकआदिक पदनतें
प्रतीति नहीं होवैगी। यातें अत्यंतमेद नहीं।
औ—

२ अत्यंतअभेद वी नहीं । जो अत्यंत-अभेद होने तो जैसें पानीतें मुखमें शीतलता होनेहें, तैसें उदकआदिक पदनके उचारणतें वी मुखमें शीतलता हुईचाहिये औ पदनतें शीतलता होने नहीं। यातें अत्यंतअभेद नहीं।

किंतु भेदसहित अभेद होनैतें दोऊ-दोष नहीं ॥ इसरीतिसें सर्वत्रही अपनैअपने वाच्यतें वाचकपदनका मेदसहित अमेद है। ता मेद-सहित अमेदक्रंही महके अनुसारी तादात्म्य-संबंध कहेहें औ मेदामेद कहेहें। सो मेदामेदरूप तादात्म्यसंबंधही सर्वपदनमें अपनै-अपने अर्थकी शक्ति है। तादात्म्यसम्बन्धसें जूदी सामर्थ्यरूप शक्ति नहीं। मेदामेदमें यक्ति कही।।

॥ ४२०'॥ ॥ अब प्रमाण कहैंहैं:— ॥ अर्धशंकरछंद ॥ यह ॐअच्छर ब्रह्म है यूं। कहत वेद अभेद ॥ पुनि बानिमें पद अर्थ बाहरि। देखियत यह भेद ॥ ३०॥

टीकाः—मांड्रक्य आदिक वेदवाक्यनमें "ॐअक्षर ब्रह्म है" यह कहा है। तहां व्याकरणकी रीतिसें प्रकाशरूप सर्वकी रक्षा करता ॐअक्षरका अर्थ है। ऐसा ब्रह्म है। यातें ॐअक्षर ब्रह्मका वाचक है औ ब्रह्म वाच्य है।।

१ जो वाच्यवाचकका आपसमें अत्यंतभेद होवे तो वाचक ॐअक्षरका औ वाच्यब्रक्षका मांइक्यआदिकनमें अभेद नहीं कहते । औ "ॐअक्षर ब्रह्म है " इसरीतिसें अभेद कहाहै। यातें वाच्यवाचकके अभेदमें वेदवचन प्रमाण हैं॥ औ—

२ सर्वलोककी श्रतीतिसें वाच्यवाचकका मेद सिद्ध है। काहेतें १ अग्निआदिकपद वाणीमें हैं औं अंगारआदिक तिनका अर्थ वाणीतें वाहिर चुल्हिआदिकनमें है।। तैसें ॐअक्षर-रूप पद वाणीमें है औ ताका अर्थ ब्रह्म वाणीमें नहीं है किंतु वाणीतें वाहिर कहिये अपनै महिमामें है। यद्यपि ब्रह्म व्यापक है,

यातें वाणीमें ब्रह्मका अभाव नहीं । तथापि ब्रह्ममें वाणी है औ वाणीमें ब्रह्म नहीं । इसरीतिसें सर्वलोकनकं पद वाणीमें औ अर्थ वाणीतें वाहरि प्रतीत होवेहें । यातें पदका औ अर्थका मेद लोकमें प्रसिद्ध है ॥

१ इसरीतिसें वाच्यवाचकके भेदमें सर्वलोक-का अनुभव प्रमाण है । औ—

र तिन्हके अभेदमें वेदवचन प्रमाण हैं। यातें पदका अर्थसें भेदाभेदरूप तादात्म्य-संबंध अप्रमाण नहीं। किंतु प्रमाणसिद्ध है।। ॥ ४२१॥ प्रसंगतें अन्यस्थानमें बी भेदा-भेदतादात्म्यसंबंध दिखावेंहैं:-

शर्थशंकरछंद ।
जो गुन गुनी औ जाति व्यक्ती ।
क्रिया अरु तदान ।
संबंध लखि तादात्म्य इनको ।
कार्य कारण सान ॥ ३१ ॥

१ रूपरसर्गंधआदिक गुण हैं, तिन्हका आश्रय गुणी कहियेहैं। जैसें रूपआदिकनका आश्रय मूमि गुणी है।।

२ अनेकनके मांहि रहे जो एकधर्म सो जाति कहियेहैं॥ जैसें सर्वब्राह्मणञ्जरीरनके मांहि एक ब्राह्मणत्व है औ सर्वश्रद्भमांहि श्रद्भत्व

|| ४५० || जो न्यूनदेशमें होवे सो ज्याप्य कहियेहै औ जो अधिकदेशमें होवे सो ज्यापक कहियेहै | जैसें घट न्यूनदेशमें है यातें ज्याप्य है ओ आकाश अधिकदेशमें है यातें ज्यापक है ||

जो व्याप्य होवे सो व्यापक्षके भीतर है औ जो व्यापक होवे सो व्याप्यसें वाहिर होवेहै ॥ जैसें घट आकाशके भीतरही है औ आकाश घटके बाहिर बी है। तैसें वाणी हसतें न्यूनदेशमें है। यतें व्याप्य दूहोनेतें हसके भीतर है औ हस वाणीतें

है औ सर्वजीवनमांहि जीवत्व है। पुरुपनमें पुरुपत्व है। सर्वघटनमांहि घटत्व है। जाकं लोकमांहि ब्राह्मणपना, श्रद्धपना, जीवपना, पुरुपपना, घटपना कहतेहैं, सोई ब्राह्मण-आदिक शरीरनमांहि ब्राह्मणत्वआदिक जाति हैं।। जातिका आश्रय जो ब्राह्मणआदिक, सो व्यक्ति कहियेहै।।

३ गमनआगमनआदिक किया कहियेहैं।। औ तद्वान् कहिये तिसवाला ।। अर्थ यह, क्रियाका आश्रय ॥

इतने पदार्थनका तादात्म्यसंवंध है। यह लिख कहिये जानि ॥ औं कारणकार्यकुं सान कहिये गुणगुणीआदिकविषे मिलाव ।

अभिप्राय यह हैं:-

- १ कारणकार्यका वी गुणगुणीकी न्याई तादातम्यसंबंध है।
- २ गुणका औ गुणीका आपसमें तादात्म्यसंवंध है।।
- ३ जातिका औं व्यक्तिका आपसमें तादात्म्यसंवंध है।
- ४ तैसें किया औ क्रियावान्का तादात्म्यसंबंध है।

कारणका औं कार्यका बी तादात्म्य-संबंध है।।

तींदातम्य नाम भेदसहित अभेदका, है।

अधिकदेशमें है, यातें व्यापक होनेतें वाणीतें वाहिर बी कहियेहै ॥

| १५१ || गुणगुणीआदिक इन चारिठिकाने |
महकी न्यांई 'वेदांती बी तादात्म्यसंबंध मानतेहें |
परंतु वेदांतमतमें तादात्म्यसंबंधका छक्षण भट्टमततें
विछक्षण कियाहै | सो आगे नेडेही कहियेगा | औ
इतने चारिठोर नैयायिक समवायसंबंध मानतेहें ||
निस्यसंबंधकूं समवाय कहेहें ||

यद्यपि निमित्तकारणका औ कार्यका तौ भेदाभेदरूप तादात्म्य नहीं है, किंतु अत्यंत-भेद है तथापि उपादानकारणका औ कार्यका भेदाभेदरूप तादात्म्यही संबंध है॥ जैसें घटके निमित्तकारण कुलालदंडआदिक हैं, तिनका घटरूप कार्यसैं अत्यंतभेद वी है। परंतु उपादानकारण मृत्तिकापिंड औ घट-कार्यका भेदसहित अभेद है॥

१ जो मृत्तिकापिंडसें घट अत्यंतिभन्न होवे तो जैसें मृत्तिकापिंडसें अत्यंतिभन्न तैलकी उत्पत्ति होवे नहीं । तैसें घटकी बी उत्पत्ति नहीं होवेगी ॥ औ—

२ उपादानकारणका कार्यते अत्यंतभेद होवे तो वी मृत्पिंडसें घटकी उत्पत्ति होवे नहीं। काहेतें ? अपने स्वरूपसें अपनी उत्पत्ति होवे नहीं।

१ यातें उपादानकारणका कार्यतें भेदसहित अभेद है। यातें अभेद है। अत्यंत भेदपक्षका दोप नहीं। औ—

३ भेद हैं, यातें अभेदपक्षका दोष नहीं।

इसरीतिसें उपादानकारणका कार्यतें भेदा-भेद युक्तिसिद्ध् है।। औ—

- १ प्रतीतिसें वी उपादानतें कार्यका भेदा-भेदही सिद्ध है।। "यह मृत्पिड है, यह घट है" इसरीतिकी भिन्नप्रतीतिसें भेद सिद्ध होवेहैं। औ—
- २ विचारतें देखें तो घटके वाहरिभीतर मृत्तिकासें भिन्न कुछवस्त प्रतीत होवै नहीं । किंतु मृत्तिकाही प्रतीत होवैहै । यातें अभेद सिद्ध होवैहै ॥

॥ ४५२ ॥ जाका शंकरदिग्विजयमें कुमारिल-भट्ट किंवा भट्टपाद ऐसा नाम लिख्याहै औ मंडन-मिश्र अरु प्रभाकरआदिक जाके शिष्य भयेहैं औ

इसरीतिसें उपादानकारणका कार्यतें भेदाभेद्रूष तादात्म्यसंबंध है ॥

तैसें गुण औ गुणीका वी सेदासेद है।

- १ जो घटके रूपका घटसें अत्यंत भेद होने तो जैसें घटतें पटका अत्यंतभेद है, सो पट घटके आश्रित नहीं किंतु स्वतंत्र है। तैसें घटका रूप वी घटके आश्रित नहीं होनेगा। औ—
- २ गुणगुणीका अत्यंत अभेद होवै तौ वी घटका रूप घटके आश्रित वनै नहीं। काहेतें १ अपना आश्रय आप होवै नहीं। यातें गुणगुणीका भेदाभेदरूप तादात्म्य-संबंध है।।

यह युक्ति, जाति औ व्यक्ति तथा किया औ क्रियावालेके मेदाभेदरूप तादातम्यसंवंधमें जाननी । औं खंडन करना जो मत ताके-विषे बहुतयुक्ति कहनैका प्रयोजन नहीं । यातें औरयुक्ति नहीं लिखी ॥

॥ ४२२ ॥ अथ भेंट्टेमतखंडन ॥

॥ ४२२--४२७ ॥

॥ दोहा ॥

एक वस्तुको एकमैं, भेदअभेद विरुद्ध ॥

जिक्किज्ञक्त यातै कहत,

यह मत सकल असुद्ध ॥३२॥

टीकाः-अक्षरअर्थ स्पष्ट ॥

अभिन्नाय यह है:--यदापि एकघटमें अपना अभेद है औ परका भेद है। तथापि--

१ जाका अभेद है ताका भेद नहीं औ

जो जैमिनिकृत पूर्वमीमांसाका वार्तिककार भया है सो इहां भट्ट कहियेहै ॥

जाका मेद है ताका अमेद नहीं। इस अभिप्राय-तैं एकवस्तका भेदअभेद विरुद्ध कह्याहै ॥

२ तथा एकवस्तुका कहिये घटकाही अपनैमें अभेद औ परमें भेद है, परंतु जामें अभेद है तामें भेद नहीं औ जामें भेद है तामें अभेद नहीं । इस अभित्रायतैं एकवस्तका भेद अमेद एकमें विरुद्ध कह्याहै।

मेदअभेद आपसमें विरोधी हैं। एकवस्तुमें जाका भेद होवै ताका अभेद औ जाका अभेद होनै ताका भेद विरुद्ध है। यातैं वाच्यवाचक, गुणगुणी, जातिन्यक्ति, क्रियाक्रियावान्, उपादानकारण कार्यका जो मेदाभेदरूप तादात्म्य अंगीकार किया, सो अग्रुद्ध है।।

॥ ४२३ ॥ पूर्व वाच्यवाचकके मेदाभेदमें प्रमाण जो कह्या:-

- १ " वाणीमें वाचक औ बाहरि वाच्य । यातें भेद । औ---
- २ श्रुतिमैं ॐअक्षर ब्रह्म कह्याहै । यातैं अमेद "

ताका समाधानः-

॥ दोहा ॥ प्रनववर्न अरु ब्रह्मको, कह्यो जु वेद अभेद ॥ तामें अन्यरहस्य कछु,

**ल्ल्यो न मट्ट सु भेद** ॥३३॥ टीकाः- प्रणववर्ण कहिये ॐअक्षर अरु

त्रह्मका जो वेदमें अमेद कहाहै, ता वेदवचनका वाच्यवाचकके अमेदमें तात्पर्य नहीं, किंतु तामें अन्यही रहस्य कहिये गोप्यअभिप्राय है ॥ सो मेद कहिये अमिप्राय महनै लख्या नहीं ॥

जहां ॐअक्षर ब्रह्म कहाहै तिस वाक्यका अअक्षर औ ब्रह्मके अभेदमें तात्पर्य नहीं है। किंतु '' ॐअध्वरक् बह्यरूपकरिके उपासना करें " इस अर्थमें तात्पर्य है। उपासना जाकी विधान करीहै, ता उपास्यके स्वरूपका यह नियम नहीं है:-जैसी उपासना विधान करीहै तैसाही उपास्यका स्वरूप होवेहै । किंत जैसा वस्तुका स्वरूप है, ताकूं त्यागिके अन्यस्वरूपकी वी ताकेविये उपासना करियेहै ॥

१ जैसें शालिग्राम औ नुर्मदेश्वरकी विष्णु-रूप औ शिवरूपकरिके उपासना कहीहै तहां शंखचक्रआदिकसहित चतुर्भुजमृतिं शालि-ग्रामकी नहीं है औं गंगाभूपित जटाजूटडमरू-चर्मकपालिकासहित भद्रासुद्रासें श्ररणागतनक्रं त्रिगुणरहित आत्माका उपदेश देनैवाली मूर्चि नर्मदेश्वरकी नहीं है। किंतु दोनुं शिलारूप हैं। औ शास्त्रकी आज्ञातें तिन शिलारूपकी दृष्टि त्यागीके दोतंविषे क्रमतें विष्णुरूप औ शिव-रूपकी उपासना करियेहैं । यातें उपास्यके स्वरूपके आधीन उपासना नहीं होवेहै । िर्केत विधिके आधीन है । जैसें शास्त्रका वचन विधान करे तैस्री उपासना करें ।।

२ जैसें छांदोग्यउपनिषद्में पंचाियविद्या-प्रकरणमें स्वर्गलोक, मेघ, भूमि, पुरुष औं स्त्री, इन पांचपदार्थनकी अग्निरूपकरिके उपासना कहीहै औ श्रद्धा, सोम, वर्षो, अच औ वीर्य, इन पांच पदार्थनकी पंचअप्रिकी आहुतिरूप उपासना कहीहै । तहां स्वर्ग-आदिक अग्नि नहीं है औ श्रद्धासोमआदिक आहुति नहीं है । तथापि वेदकी आज्ञातें स्वर्गलोकादिकनकी अग्रिरूपतें औ श्रद्धाआदिक-नकी आहुतिरूपतें उपासिना करियेहै ॥

<sup>॥</sup> ४५३॥ यह पंचामिविद्याका सारा प्रसंग हमनै पंचदशीके ध्यानदीपके भाषादीकाके टिप्पण-

विषे तथा छांदोग्यविषे लिख्याहै, तहां देखलेना ॥

सना कहीहै, तहां ॐअक्षर बलरूप नहीं है बनहें। ता वी बलस्यकरिके उपायना उपासनावाक्यमें वस्तुके अभेदकी अपेक्षा नहीं । विंतु भिन्नयस्तुकी वी अभिन्नरूपने उपासना होवें हैं ॥ ऑ—

विचारतें देखिये ना प्रसका वाचक जो अंअक्षर है. ताका नी अपने याच्य ब्रह्मने अभेद वर्ने वी हैं। घटशादिक अन्यपदनका अपने अपने जडरूप अर्थसे अभेद वर्न नहीं। काहेतं ? सर्व नामरूप ब्रह्ममें कल्पित हैं। ब्रह्म अधिष्ठान् है। ॐअक्षर् वी प्रत्यका नाम है। यातं त्रह्ममं कल्पित है । कल्पितवस्तु अधि-ष्टानसं भिन्न होर्व नहीं । किंतु अधिष्टानरूपही होर्बर्ह । यातें ॐअक्षर ब्रह्मस्य है ॥ ऑ—

घटआदिकपदनका जो जडरूप अपना अर्थ सो अधिष्टान नहीं । किंतु याच्यसहित घट-आदिकपद् त्रहामं कृत्यित हैं जो त्रह्म तिन्का अधिष्ठान है । यातं त्रहासं तो सर्वका अभेद वन वी है। परंतु घटआदिक पदनका अपने जडरूप वाच्यअधेसं अभेद किसी रीतिसं वन नहीं । यातं भट्टमतमं वाच्यवाचकका अभेद असंगत है ॥ ऑ---

॥ ४२४ ॥ केवलभेद जो वाच्यवाचकका अंगीकार करहैं, तिन्हके मतमें यह दोप भट्टन कियाई:-जो घटपदका वाच्य घटपदसे अत्यंत भिन्न होवे ता जैसं घटपदसं अत्यंतभिन्न वस्ररूप अर्थकी प्रतीति होवे नहीं, तैसें

॥ ४५४ ॥ शक्तिबादी जो सिसांती ताके मतमें उपादानकारणका कार्यर्त केवलभेद नहीं । र्कितु अनिर्यचनीयतादात्म्य है । तथापि इहां कार्य-कारणका जो केवलमेद कहाई, सो प्रीटिवाद है। मोढि कहिये अपनी उरक्षरताके लिये चाद कहिये कथन, सो मौढिवादका स्वरूप है भी ताका

इसरीतिसं ॐअक्षरकी ब्रह्मरूपकरिके उपा- घटपद्सें अत्यंतभित्र कलशहूप अर्थकी प्रतीति वी नहीं होवेंगी औं घटपदसें वाच्यहं मिन्न मानिके ताकी घटपदसें प्रतीति मानोगे तो जैसे घटपदतें अत्यंतभिन फलशहर अर्थकी प्रतीति होर्वर्ह, तैसी अत्यंत भिन्नवस्त्रकी बी घटपद्सं प्रतीति हुईचाहिये। यह दोप बी जो सामध्ये अथवा इच्छारूप शक्ति नहीं मानें तिन्हके मतमें है।

> जो शक्ति अंगीकार कर तिन्हके मतमें दोप नहीं। काहेतें ? जो घटपदका बाच्य कलश औ ताका अवाच्य बलादिक, सो दोनों घट-पद्में भिन्नु हैं। परंतु घटपद्में कलशस्त्र अर्थके ज्ञान करनकी शक्ति है आ अन्यअर्थके ज्ञान करनेकी शक्ति नहीं । यातें घटपद्तें कलशस्त्रप अर्थतं भिन्नअर्थकी प्रतीति होत्रं नहीं।

इसरीतिसें जा पद्में जिस अर्थकी शक्ति है, नाहि अर्थकी तिस् पद्से प्रतीति होवेहै। अन्यअर्थकी नहीं। यातें वाच्यवाचकके अत्यंत-भेट्में दोप नहीं ॥ तिनका भेदसहित अभेद-रूप तादातम्यसंबंध वने नहीं ॥

॥ ४२५ ॥ भेद औं अभेद आपसमें विरोधी हें । तैसें उपादानकारणका कार्यतें भेद-सहित अभेद नहीं, केवेंलॅभेद है ॥ ओं केवल भेदमं जो दोप कलाहे, सो नैयायिक औ यक्तियादिके मतमें नहीं । काहेतें ? कारणकार्यके अत्यंतभेदमें यह दोप है:-जो मृत्पिडसें अत्यंत-भिन्न घटकी उत्पत्ति होवे तो 'अत्यंतभिन्न तेलकी वी मृत्पिंडसें उत्पत्ति हुईचाहिये औ

लक्षण यह है:- प्रतिवादीकी उक्ति गानिके बी स्वमतभें दोपका परिहार करे, ताकं प्रोढिवाद कंटेहें ॥

इहां कार्यकारणके भेदपक्षमें भट्टमें दोप कह्याथा तिस भइउक्त दोपसहित पक्षकूं मानिके बी स्वमत्रभें दोपका परिहार कियाहै। यातें यह मौढिवाद है॥

अत्यंतमित्र तैलकी उत्पत्ति नहीं होवैगी, तौ अत्यंतिमन्न घटकी ची मृत्यिंडसें उत्पत्ति नहीं हुईचाहिये ॥

॥ ४२६ ॥ यह दोष नैयायिकमतमें नहीं। काहेतें ? सर्ववस्तुकी उत्पत्तिमें नैयायिक प्रागभाव-कूं कारण मानैहैं॥ जैसें घटकी उत्पत्तिमें दंडचक्रकुलाल कारण हैं, तैसें घटका प्रागभाव बी घटका कारण है।। तैसेंही सर्वका प्रागभाव सर्वकी उत्पत्तिमैं कारण है।

- १ सो घटका प्रागभाव घटके उपादान-कारण मृत्पिंडमें रहैहै । अन्यमें नहीं ॥
- २ तैलका प्रागभाव तिलनमें रहेहैं। अन्यमैं नहीं ॥

ऐसें सर्वकार्यनका प्रागभाव अपनैअपनै उपादानकारणमैं रहेहै ॥ जिस पदार्थमें जाका प्रागमाव होवै तिस पदार्थसैं ताकी उत्पत्ति होबैहै । अन्यकी नहीं ।

- १ जैसें मृत्पिडमें घटका प्रागमाव है, यातें मृत्पिंडसें घटकीही उत्पत्ति होवैहै । तैलकी नहीं 🕻 औ—
- २ तैलका प्रागभाव तिलनमें रहेहै । यातें तिलनतें तैलकीही उत्पत्ति होवेहै । घटकी नहीं ॥

ऐसें सर्वकार्यमें प्रागभाव कारण है। यातैं कारणकार्यका अत्यंतभेद माननैतैं नैयायिकमत-मैं दोष नहीं ॥ औ—

॥ ४२७ ॥ सामर्थ्यस्य शक्तिवादीके मतमें दोष नहीं। काहेतें ? मृत्पिडमैं घटकी सामध्येरूप शक्ति है। तैलकी नहीं औ तिलनमें तैलकी सामध्ये है। घटकी नहीं। यातें मृत्पिडतें घटकीही उत्पत्ति होवैहै औं तैलकी नहीं । तैसे तिलनतें तैलकीही उत्पत्ति होवेहै। घटकी नहीं।।

अत्यंतभेद माननैमें दोष नहीं ॥ भेदाभेद असंगत है ॥ औ----

मेदमैं तथा अमेदमैं जो दोप महनै कहेहैं सो दोनूंपक्षके दोप महके मतमें अवस्य रहेहैं। काहेतें? भट्टने भेदसहित अभेद अंगीकार कियाहै। यातें यह अर्थ सिद्ध हुवा:-कारणकार्यका भेद वी है औ अमेद वी है।।

- १ भेद है, यातें भेदपक्षउक्तदोप होवेंगै।
- २ अभेद है, यातैं अभेदपक्षउक्तदोप होवैंगे ॥

जैसें चोरीका दोप औ द्युतका दोप जो एक एक करनैवालेकुं कहेंहैं, सो दोउ व्यसन जाके होवें ताके चोरीद्युत दोनूंके दोप होवैहैं । तैसैं गुणगुणीआदिकनके भेदाभेद माननैंतें वी भेदपक्ष औ अभेदपक्षके दोनुं दोप होवेंगे ॥ औ---

शक्तिवादीके मतमें केवलभेद अंगीकार कियेतें दोप नहीं । काहेतें ? गुणीमें गुणके धारनै-की शक्ति है। अन्यकी नहीं। यातें भेदपक्षमें जो दोष कह्या थाः-घटके रूपादिक जैसैं घटसैं मित्र हैं तैसें पटआदिक वी घटसें भिन्न हैं॥ रूपादिकनकी न्यांई परआदिक वी घटमें रहेचाहिये । अथवा पटआदिकनकी न्यांई रूपादिक वी नहीं रहेचाहिये ॥ सो दोप शक्ति नहीं अंगीकार करै ताके मतमें केवलभेद माननैतें वी दोष नहीं । उलटा--

- १ भट्टमतमें भेदअभेद दोनों माननैतें दोन्रं-पक्षके दोष उक्तदृष्टांतसैं हैं ॥ औ
- २ मेदअमेद विरोधीधर्मका असंभव-दोष है ॥

तैसैं जातिन्यक्तिका औ क्रियाकियावान्का इसरीतिसैं उपादानकारणका औ कार्यका नी केवलमेद है। तथापि न्यक्तिमैं जातिके धारनैकी शक्ति है औ कियावान्में क्रिया धारनै-की शक्ति है। अन्य धारनेकी शक्ति नहीं।

इसरीतिसें उपादान औ कार्यका तथा गुण-गुणीआदिकनका भेदाभेदरूप तादात्म्यसंबंध असंगत है।

सर्वका आपसमें भेद माननैमें भट्टउक्तदोपनक्रं शक्ति ग्रसैहै ॥

यद्यपि वेदांतसिद्धांतमें वी कार्य गुण जाति कियाका उपादान गुणी व्यक्ति कियावान्तैं अत्यंतभेद नहीं। किंतु तादात्म्यसंबंधही अंगी-कार कियाहै, तथापि वेदांतमतमें भेदाभेद्-रूप तादात्म्य नहीं। किंतु भेद औ अभेदसें विरुक्षण अनिर्वचनीयरूप तादात्म्यसंबंध है।।

१ भेदसें विलक्षण है, यातें अभेदपक्षके दोप नहीं । औ---

र अभेदसें विरुक्षण हैं, यातें भेदपक्षके दोप नहीं ॥

इसरीतिसें भेदाभेदसें विरुक्षण अनिर्वचनीय-ताँदात्म्यसंग्रंघ है ॥

परंतु भेदाभेदरूप तादात्म्य असंगत है । यातें "वाचकवाच्यका भेदाभेदरूप तादात्म्य संवंधही शक्ति है " यह भट्टअनुसारीका पक्ष

॥ ४५५ ॥ यद्यपि जहां केवलमेद होवे तहां तादास्य बने नहीं । काहेतें ? अमेदप्रतीतिके विषयका नामही तादात्म्य है । यातें केवलमेदके होते अमेदप्रतीति संमवे नहीं । तातें तादात्म्यसंवंधमें अमेदमी अपेक्षा है औं जहां केवलअमेद होवे तहां संबंध होवे नहीं । काहेतें ? दोन्ं पदार्थनका संबंध संमवेहें । अपने सक्तपसें अपना संबंध संमवे नहीं । यातें तादात्म्य वी संबंध है, यातें तामें मेदकी बी अपेक्षा है ॥ जातें तादात्म्य वी संबंध है, यातें तामें मेदकी बी अपेक्षा है ॥ इसरीतिसें मेद अमेद दोन्ंविना तादात्म्यसंबंध सने नहीं । भी मेदअमेदका एकठिकाने रहनैका विरोध है ।

समीचीन नहीं । किंतु पदके सुनतैंही अर्थके ज्ञान करनैकी जो पदमें सामर्थ्य सोई पदमें शक्ति है।

इति शक्तिनिरूपण ॥

॥ ४२८ ॥ शक्यका लक्षण ॥

लक्षणाके ज्ञानमं शक्यका ज्ञान उपयोगी है। काहेतें? शक्यसंबंध लक्षणाका खरूप है। शक्य जानेविना शक्यसंबंधरूप लक्षणाका ज्ञान होवे नहीं। यातें शक्यका लक्षण कहेहें:—

।। दोहा ।।

ब्है पदमें जा अर्थकी ,

सक्ति सक्य सो जानि ।

वाच्यअर्थ पुनि कहत तिहि,

वाचक पदहि पिछानि ।।३४॥

टीकाः-जा पदमें जा अर्थकी शक्ति होई, ता पदका सो अर्थ शक्य जानि औ शक्य-अर्थकुंही वेंच्यिअर्थ वी कहैंहैं॥

कैसें अग्निपदमें अंगाररूप अर्थकी शक्ति है। यातें अग्निपदका अंगार शक्यअर्थ औ वाच्य-अर्थ कहियेहै ॥ औ—

वाच्यअर्थका बोधकपद वाचक कहियेहै।।

तथापि इहां कित्यतभेदसित वास्तवअभेदका नाम तादात्म्यसंवंध है औ इहां भेदअभेदसें विलक्षण तादात्म्य कह्याहै। ताका यह अभिप्राय है:—

१ भेदसैं विरुक्षण कहनैकरि बास्तवभेदसैं रहित कह्या, यातें कित्यतभेदसित जनाया। बी-२ अभेदसैं विरुक्षण कहनैकरि कित्यतअभेदसैं रहित कह्या, यातें वास्तवअभेद जनाया।

इसरीतिसें सिद्धांतमें कल्पितभेदसहित वास्तव-अभेद तादात्म्यसंबंध कहियेहैं। याहीकूं अनिर्वच-नीयतादात्म्यसंबंध कहेहें॥

॥ ४५६ ॥ याहीकूं अभिधेयअर्थ औ मुस्य-अर्थ बी कहतेहैं॥

वि. हा. ३४.

॥ ४२९ ॥ लक्ष्यअर्थ औ लक्षणाका सामान्यरूप ॥ ।। अथ रुक्षणा औ जहतिआदिक भेदलक्षण ॥ ॥ क्वित्व ॥ सक्यको संबंध जो स्वरूप जानि लच्छनको । लच्छना सो भान जाको लच्छ सु पिछानिये ॥ वाच्यअर्थ सारो त्यागि वाच्यको संबंध जहां। होई परतीति तहां जहती बखानिये ॥ वाच्यजुत वाच्यके संबंधीका जु ज्ञान होय। ताहि ठौर लच्छना . अजहतीहि मानिये ॥ एक वाच्य भागत्याग होत तहां भागत्याग । दूजो नाम जहती अजहती प्रमानिये ॥ ३५ ॥ टीका:-शक्य कहिये वाच्यअर्थका

|| ४५७ || जहतिलक्षणाका सुगमउदाहरण यह है:—जिस वरका पिता परदेश गयाहोवै, सो वर श्वसुरके गृहमैं विवाहकेलर्थ पितृश्राताक्षादिकसंबंधिनक्ष्ं साथ लेजावै । तहां वस्त्र पिहरावनैके समयमैं काहुनै कहा कि 'वरके पिताक्षं वस्त्र पिहरावो' इस वाक्यमैं पिताशब्दका शक्यलर्थ जो वरका जनक सो तहां

संबंध किहये मिलाप सो लक्षणाका स्वरूप किहये लक्षण जानि ॥ औ—-

जा अर्थका पदकी शक्तिसें ज्ञान न होवे किंतु लक्षणासें भान कहिये ज्ञान होवे, सी पदका लक्ष्यअर्थ कहियेहै ।।

एकपादसें लक्षणाका स्वरूप कहां, अव---

१ जहित, २ अजहित, औ २ भागत्यागलक्षणाका लक्षण ॥ ४३०—४३२॥

लक्षणाके जहतिआदिक तिनी मेदनके लक्षण एकएक पाटमें कहेंहैं:-''बाच्य'' इत्यादिमें:—

एकएक पादसें कहैंहैं:-''बाच्य'' इत्यादिसें:-१ जहां वाच्यअर्थ संपूर्ण त्यागिके वाच्य अर्थके संवंधीकी प्रतीति होवे तहां जहतिलक्षणा कहियेहै ॥

जैसें किसीने कहाः—'' गंगामें ग्राम है " या स्थानमें गंगापदकी तीरमें जहतिलक्षणा है। काहेतें? गंगापदका वाच्यअर्थ देवनदीका प्रवाह है, ताकेविपे ग्रामकी स्थितिका असंभव है। यातें सारे वाच्यअर्थकूं त्यागिके तीरविषे गंगा-पदकी जहतिलक्ष्मणा है।

वाच्यके संबंधका नाम लक्ष्मणा है। या स्थानमें गंगापदका वाच्य जो प्रवाह ताका तीरसें संयोगसंबंध है। यातैं—

(१) गंगापदके वाच्यका जो तीरसें संबंध सो लक्ष्मणा ॥ औ—

(२) वाच्य सारेका त्याग यातें जॅहेंतिः स्थागा॥

विद्यमान है नहीं । यातें जनकरूप शक्यअर्थमें क्ताका तात्पर्य संभवे नहीं । किंतु पिताशब्दका शक्यअर्थ जो जनक, तिस सारेकूं त्यागिके ताके संवंधी पिताके श्राताका ग्रहण है । यातें जहिते जश्रणा है ।

इहां जनकरूप शक्यभर्थका जो पितृश्रातासे

॥ ४३१ ॥ २ ''वाच्यज्त'' इत्यादितृतीय-पाद्सें अजहतिलक्षणा दिखावेहैं:—

वाच्यज्त किंद्ये वाच्यअर्थसिहत । वाच्यके संवंधीका जा पदसं ज्ञान होय, ता पदमें

अजहतिलक्षणा मानिये ॥

जैसें किसीने कहा:-"शोण धावन करे-है " तहां शोणपदकी लालरंगवाले अश्वविषे अजहतिलक्षणा है। काहेतं ? शोण नाम लालरंगका है। यातं शोणपदका वाच्य लालरंग है।। ता केवलमें धावनका असंभव है। इसकारणतें शोणपदका वाच्य जो लालरंग, तासहित अश्वमें शोणपदकी अजहतिलक्षणा है।।

सहोदरतारूप संबंध है सो लक्षणा है । तिस लक्षणाकरि जानियेहै जो पितृत्रातारूप अर्थ सो पिताशब्दका लक्ष्य है ॥

किंचा काहूने कहा कि:—"कुआ चळताहै" तहां कुआराज्दका शक्यभर्थ जो जळपूरित खडा, तामें चळनरूप क्रियाके अभावतें वक्ताका तात्पर्थ संभवे नहीं । किंतु कुआसंत्रंभी दोवैळसहित चर्स (चर्मपात्र)में वक्ताका तात्पर्थ है । यातें कुआरूप सारे शक्य (बाच्य)का त्यागकरिके ताके संबंधी दोवेळसहित चर्सका प्रहण है । यातें जहतिळक्षणा है ॥ ऐसैं "मार्ग चळताहे" औं "चूळा जळताहे" इत्यादि वाक्यविपे बी जहतिळक्षणा जानिलेनी ॥

इस जहतिलक्षणाका कोई प्रंथकारने ऐसे सिद्धांतमें उपयोग दिखायाहै:—''सर्च घिल्वदं घ्रह्म ( सर्च यह जगत् निश्चयकार ब्रह्म है)'' इत्यादि श्चिति-वाक्यनिषे सर्वजगत्की ब्रह्मरूपता कहीहै । तहां अनित्यता दृश्यक्षपता-वाक्यनिषे सर्वजगत्की ब्रह्मरूपता कहता दुःखरूपता-आदिक विपरीतधर्मसहित नामरूपमय जगत्कूं नित्यद्रष्टा अविकारी चेतन आनंदादिस्वरूप ब्रह्म कहना विरुद्ध है। तामें श्चितवाक्यनका तारपर्य संभवे नहीं । किंतु वाधसामानाधिकरण्यकी रीतिसें नाम-रूपका वाधकरिके अवशेष रहा जो ताका संबंधी अधिष्ठानचेतन सो ब्रह्म है। इस अर्थमें श्चितशाक्यनका

भाषामें शोणक्रं सोन पढेंहें ॥ गुणका ओ गुणीका तादात्म्यसंबंध कहेंहें ॥ ो

लाल वी रूपका भेद होनैतें गुण है। यातें (१) घोणपदका वाच्य जो लालगुण, ताका गुणी अश्वके साथि जो तादातम्यसंबंध, सो लक्ष्मणा। औ-

(२) वाच्यका त्याग नहीं, अधिकका ग्रहण, यातें ॲंजहतिलक्षणा ॥ ॥ ४३२ ॥ ३ "एक वाच्य" इत्यादिचतुर्थ-पादसें भागत्यागलक्षणा वतावेहैं:—

तात्पर्य है। याँतं इहां सर्वशन्दका वाच्य जो नामरूप जगत्, तिस सारेका त्यागकरिके तिसके संबंधी अस्ति-भाति-प्रियरूप अधिष्ठानका ब्रह्मरूप-करिके प्रहण है। याँतें जहतिलक्षणा है।

इहां आरोपित नामरूपका अपने अधिष्ठानचेतनसें जो तादात्म्यसंबंध है सो लक्षणा है औ तिसतें जानियेहैं जो अधिष्ठानचेतन सो लक्ष्यअर्थ है। औ—

मुख्यसिद्धांतमें तो अधिष्ठानक्तं छोडिके आरोपित-की प्रतीति होवे नहीं । किंतु अधिष्ठानसें. अभिन्न होयके आरोपितकी प्रतीति होवेहै । यातें अस्तिभाति-प्रियसिहत नामरूप सर्वशब्दका किंवा जगत्-शब्दका वाच्यअर्थ है । तिसमैंसें नामरूपभागका लागकरिके अवशेप रहा जो अस्तिभातिप्रियरूप अधिष्ठानभाग सो महा है । ऐसें उक्तश्रुतिशक्यगत सर्वपदमें भागत्यागळक्षणा मानीहै ।

इसरीतिसें जहतिलक्षणाके उदाहरण कहें ।।
॥ ४५८ ॥ अजहतिलक्षणाके ये उदाहरण हैं:—
१ "काकेम्यो दिध रसताम् (चीटिनके निवारण अर्थ धूपमें दिधकूं राखिके तहां किसी किंकरकूं विठायके स्वामीनें कह्या कि:—काकोंतें दिधकूं रक्षा करना )" इस वाक्यिके काकपदका वाच्य जो वायस पक्षी, केवल तिनतें दिधकी रक्षामें वक्ताका ताल्प नहीं, किंतु दिधके मक्षक होनैकार काकके

जहां पदनके वाच्यअर्थमध्य एकमागका त्याग होने औ एकभागका ग्रहण होने, तहां भागत्यागळक्षणा कहियेहै ॥ ता भागत्याग-क्रंही जहतिअजहतिलक्षणा वी कहैहैं ॥

जैसें प्रथम देखें पदार्थकूं अन्यदेशमें देखिके किसीनें कह्या:-"सो यह है " तहां भागत्याग-लक्षणा है। काहेतें ?

- (१) अतीतकालमें औ अन्यदेशमें स्थित वस्तकं "सो" कहेंहें । यातें अतीत कालसहित औ अन्यदेशसहितवस्त "सो" पदका वाच्यअर्थ है ॥ औ
- (२) वर्त्तमानकाल समीपदेशमें स्थितवस्तुकूं "यह" कहेहैं । यातें वर्तमानकाल-

सजातीय जे विडालादिक तिनतें वी दिधकं रक्षा करना, ऐसा वक्ताका तालर्थ है। यातें काकपदके वाच्य जे वायसपक्षी. तिनका विडालादिकनके साथि जो सजातीयसंबंध, सो सक्षणा है औ वाच्यका त्याग नहीं, अधिकका प्रहण है, यातैं अजहतिलक्षणा ॥

२तैसें क्षेत्रनकी रक्षाके निमित्त मंचेपर बैठै-ह्रये पुरुष पक्षीनके उडावने निमित्त पुकारतहोते । तहां काहुके प्रति किसीनै कह्या कि:---''मंचे पुकारते हैं '' तहां मंचपदकी मंचेपर बैठै पुरुषनविषै अजहतिलक्षणा है । काहेतें ? मंचपदके वाच्य मंचमें पुकारनेका असंमव है। यातें मंचपदके बाच्य जो मंचे, तिनसहित पुरुषनविषे मंचपदकी अजहित-लक्षणा है ॥ इहां मंचपदके वाच्य जे मंचे तिनका अपनै आधेय (आश्रित ) पुरुषनके साथि आधेयता-संबंध है. सो रुक्षणा भी वाच्यका त्याग नहीं। अधिकका प्रहण है। यातें अजहतिलक्षणा है॥

३-४ तैसें छत्रीवाले जातेहैं भी लक्षिनकूं प्रवेश करानो, इत्यादिनास्यननिषे नी छत्रीर्वालेपदमें औ लकडीपदमें अपने वाच्य छत्रीयुक्तपुरुष भी काष्ट्रसमूह तिनसहित तिनके संबंधी छत्रीरहित पुरुषनका औ लक्षिक उठानैवाले पुरुषका ऋमते प्रहण है। याते

समीपदेशसहित वस्तु. सहित औ "यह" पदका वाच्यअर्थ है ॥ औ– अतीतकालसहित अन्यदेशसहित जो वस्त. सोई वर्तमानकाल औ समीपदेशसहित है, यह समुदायका वाच्यअर्थ है । सो संभवे नहीं । काहेतें ?

- औ (१) अतीतकाल वर्त्तमानकालका विरोध है।
- (२) तथा अन्यदेशका औ समीपदेशका विरोध है।

यातें दोन्पदनमें देशकाल जो वाच्यभाग ताक् त्यागिके वस्तुमात्रमें दोन्पदनकी भेंग-त्यागलक्षणा है ॥

वाच्यका त्याग नहीं । अधिकका प्रहण होनैतें अजहतिलक्षणा है।

इसरीतिसें जहां श्रुतिवाक्यमें आत्माको सत्आदिक-विशेषणनके मध्य एक किंवा दोविशेषणनका उचारण कियाहोवै, तहां तिनसहित अन्यअनुक्त सर्वविशेषणनका प्रहण होवै । यातैं तहां (तैसें ठिकाने) सिद्धांतमें वी अजहतिलक्षणाका उपयोग है ॥

४५९ "सो यह है" इस वाक्यमैं स्थित जे "सो" भौ ''यह'' ये दोपद, तिनका परस्पर समान (एक) विभक्तिके बळसें एकअर्थवान्तारूप सामानाधि-करण्यसंबंध है। तिसके बल्सें तिनके वाच्यअर्थ जे परोक्षवस्त भी अपरोक्षवस्तु, तिनकी एकता प्रतीत होवेहै औ तिन दोनूं वाच्यकूं विरोधिधर्मवान् होनैतें तिनकी एकता संभवे नहीं। यार्ते इहां लक्षणा करनी योग्य है ॥ यामैं जहति किंवा अजहति उक्षणा तौ बनै नहीं । किंत्र भागत्यागळक्षणा बनैहै । यार्ते " सो " पदका बाच्य जो परोक्षतासहितवस्तुः औ ''यह '' पदका वाच्य जो अपरोक्षतासहित वस्तु, तिन मैंसैं परोक्षता औ अपरोक्षतामागका लागकरिके अवि-रोधिवस्तुमात्रका ग्रहण है ॥

१ इहां परोक्षताअपरोक्षताभागका वस्तुके साथि साभ्रयतासंबंध है। औ--

#### (महावाक्यनमें लक्षणा ॥ ४३३-४४९॥)

"तत्त्वमिस" महावानयमें लक्षणा दिखावनैक् "तत्" यद औ"त्वं"यदका वाच्यअर्थ दिखावैहें॥ ॥ ४३३॥ "तत्"पदका वाच्यअर्थ

।। दोहा ।।
सर्वसिक्त सर्वज्ञ विभु,
ईस स्वतंत्र परोछ ।।
मायी तत्पद वाच्य सो,
जामें बंध न मोछ ॥ ३७॥

टीकाः~

- १ सर्वेदाक्ति कहिये जामैं सर्वसामर्थ्य ।
- २ सर्वज्ञ कहिये सर्ववस्तुके जाननैवाला ।
- २ विभु किहये व्यापक।
- ४ ईंदा किहेंये सर्वका श्रेरक औ----
- ५ स्वतंत्र कहिये कर्मके आधीन नहीं।। औ-
- २ वस्तुभागका अपने खरूपसें तादात्म्यसंबंध है।

यह सारे वाच्यभागका जो वस्तुके साथि आश्रयता तादाल्यसंबंध, सो स्वक्षणा है। औ—

- १ परस्परविरोधि परोक्षता औ अपरोक्षतारूप चाच्यभागका त्याग औ—
- २ अविरोधि केनळवस्तुरूप वाच्यभागका ग्रहण है।

यातें यह भागत्यागलक्षणा है ।

तैसें ''तत्त्वमसि'' आदिक महावाक्यनमें श्चित जे जीवईशके वाचक दोपद, तिनका वी परस्पर समानविभक्तिके बल्सें एकअर्थवान्तारूप सामानाधि-करण्यसंबंध है । तिसके बल्सें तिनके वाच्य जे जीवईश्वर तिनकी एकता प्रतीत होवेहै । भी तिन दोन्तूं विरोधिधर्मवान् होनैतें तिनकी एकता संभवे नहीं । यातें तहां लक्षणा अंगीकार करने योग्य है ॥

- ६ परोक्ष किहये जीवके प्रत्यक्षका विषय नहीं ॥
- ७ मायी कहिये माया जाके अधीन ॥ औ-
- ८ बंधमोक्षरहित, जामें वंध होवे ताका मोक्ष होवेहै। ईश्वर बंधरहित है। यातैं ईश्वरमें मोक्ष बी नहीं॥

इतनै धर्मवाला ईश्वरचेतन "तन्"पद्का वाच्यअर्थ है।।

॥४३४॥ अथ''त्वं"पदवाच्यनिरूपण ॥ ॥ दोहा ॥

कहे धर्म जो ईसके, सब तिनतें विपरीत ॥ व्है जिहि चेतन जीव तिहि, त्वंपदवाच्य प्रतीत ॥ ३७॥ टीकाः-जो ईशके धर्म कहे, तिनते

तामें आगे कहनैके प्रकारसें जहित किंवा अजहित-लक्षणा तो संभवे नहीं किंतु भागत्यागही संभवेहै। याँतें सर्वमहावाक्यनमें दोदो पदनके वाच्य जे जीव औ ईश्वर तिनमेंसें—

- १ धर्मसहित उपाधिरूप विरोधिचाच्यभागका त्याग । औ----
- २ अतिरोधि चेतनभागका श्रहण है॥
- १ इहां धर्मसहित मायाअविद्याका अधिष्ठानता-संबंध हैं । औ—-
- २ चेतनभागका अपनैसें तादातम्यसंबंध है। यह सारे वाच्यका चेतनभागसें जो अधिष्ठानता-तादात्म्यसंबंध, सो छक्षणा है। औ—
  - १ विरोधिवाच्यभागका त्याग औ---
  - २ अविरोधिचेतनभागका श्रहण है। यातें यह भागत्यागळक्षणा कहियेहै॥

विपरीतधर्म जामें होवै, सो जीवचेतन त्वंपदका वाच्य प्रतीत कहिये जान ॥ याका भाव यह है:-

- १ अस्पश्चित्त ।
- २ अल्पज्ञ ।
- ३ परिच्छिन्न ।
- ४ अनीश ।
- ५ कर्मके अधीन।
- ६ अविद्यामोहित । औ---
- ७ वंघमोक्षवाला । औ—
- ८ प्रत्यक्ष । काहेतें ? अपना स्वरूप किसीकूं परोक्ष नहीं । प्रत्यक्ष ही होवेहे ॥ यद्यपि ईश्वरक्तं वी अपना स्वरूप प्रत्यक्ष है, तथापि ईश्वरका स्वरूप जीवनक्तं प्रत्यक्ष नहीं । यातें परोक्ष कहियेहे । औ जीवके स्वरूपक्षं जीवईश्वर दोनों जानेहें । यातें प्रत्यक्ष कहियेहे । यातें प्रत्यक्ष कहियेहे । यातें प्रत्यक्ष कहियेहे ।

इतने धर्मवाला जीवचेतन "त्वं" पदका बाच्य कहियेहै ॥

॥ ४३५ ॥ वाच्यअर्थमें एकताका विरोध औ लक्षणकी कर्त्तव्यता ॥

#### ॥ दोहा ॥ महावाक्यमें एकता, व्है दोनोंकी भान ॥

॥ ४६०॥ यद्यपि जीव अपनै निजरूप अहं-पदके छक्ष्य कूटस्थमात्रकूं नहीं जानताहै, तथापि अहंपदका बाच्य जो अंतःकरणविशिष्टचेतन, किंवा स्यूलसूक्ष्मसंघातविशिष्टचेतन मैं हूं ऐसें जानताहै। यातें जीवकूं विवेकज्ञानतें पूर्व वी विशिष्टात्मरूपर्से अपनै स्वरूपका ज्ञान प्रसक्ष है॥

॥ ४६१ ॥ "तत्त्वमिस" इस सामवेदके छांदोग्य-उपनिषद्के पष्टअध्यायगत महावाक्यका श्वेतकेतु-पुत्रकेप्रति उदालकपितानै जिस रीतिसै नववार उपदेश

## सो न बनै यातें सुमति, लक्ष्य लक्षनिह जान ॥ ३८॥

टीकाः—सामवेदके छांदोग्यउपनिपद्मैं उदालकम्रुनिने अपने पुत्र श्वेतकेतुक् जगत्की उत्पत्ति करनैवाला ईश्वर वतायके कह्याः— ''तैंच्वमिस''। ताका यह वाच्यअर्थ हैः—

- १ "तत्" कहिये सो, जगत्की उत्पत्ति करनैवाला सर्वशक्तिसर्वज्ञताआदिकथर्म-सहित ईश्वर ।
- २ "त्वं" कहिये तूं , अल्पशक्तिअल्पज्ञता-आदिक धर्मवाला जीव ।

३ "असि" कहिये "है"

इहां "सो तूं है" इस कहनैतें ईश्वरजीवकी एँकेता वाच्यअर्थसें भान होवेहै सो वने नहीं। काहेतें ?—

- १ सर्वशक्ति औ अल्पशक्ति ।
- २ सर्वज्ञ औ अल्पज्ञ ।
- ३ विभ्र औ परिच्छिन्न ।
- ४ खतंत्र औ कर्मअधीन ।
- ५ परोक्ष औ प्रत्यक्ष ।
- ६ माया जाके अधीन औ अविद्यामीहित एक है।

यह कहना ''अग्नि शीतल हैं" इस कहनैके समान है। यातें हे सुमती! लक्षणही कहिये लक्ष-णातें लक्ष्यअर्थ जान। वाच्यअर्थमें विरोध है॥

कियाहै, सो सारी रीति हमने पंचदशीके महावाक्य-विवेकनाम पंचमप्रकरणके टिप्पणविषे सौ छांदोग्य-द्यानिषद्की भाषाटीकाविषे वी दिखाईहै ॥

| १६२ | इहां वाच्यअर्धसें एकताका भान कहा | सो "तत् त्वं" इन दोपदनके सामानाधि-करण्यरूप संत्रंघके वळतें कहाहि | सामानाधिकरण्यका उदाहरणसहित ळक्षण चतुर्थतरंगके ११३ वें दोहाके दिप्पणित्रिषे हमने ळिख्याहे | ।। दोहा ।। आदि दोय नहिं संभवे, महावाक्यमें तात ॥ भागत्याग यातें छखहु, वहे जातें कुसलात ॥ ३९॥

टीकाः—हे तात! महावाक्यमें आदि दोय किह्ये जहित अजहित नहीं संमत्रें। यातें भागत्यागलक्षणा महावाक्यमें लखहु किह्ये जानो। जातें कुसलात किह्ये विरोधका परिहार होते।।

॥४३६॥१महावाक्यमें जहतिका असंभव ॥ ॥ अथ जहतिअसंभवप्रतिपादन ॥ ॥ दोहा ॥ ज्ञेय ज साछी ब्रह्मचिन् , वाच्यमांहि सो छीन ॥

मानै जहतीलच्छना, व्हे कछु ज्ञेय नवीन ॥ ४० ॥

टीकाः-संपूर्णवेदांतका ज्ञेय, साक्षीचेतन औ ब्रह्मचित् कहिये ब्रह्मचेतन है। सो साक्षी चेतन औ ब्रह्मचेतन त्वंपद औ तत्पदके वाच्यमैं लीन किंग्रेय प्रविष्ट है।। औ—

जहितलक्षणा जहां होने, तहां वाच्यसंपूर्णका त्यागकिरके वाच्यका संबंधी अन्यज्ञेय होनेहें। यातें महावाक्यमें जहितलक्षणा मानें तो वाच्यमें आया जो चेतन, तासें नवीन किह्ये अन्यकल ज्ञेय होनेगा।। चेतनसें मिन्न असत् जडदुःखरूप है। ताके जाननेतें पुरुषार्थ सिद्ध होने नहीं। यातें महावाक्यमें जहित लक्षणा नहीं।। ॥ ४२७ ॥ २ महावाक्यमैं अजहतिका असंभव ॥

।। अथ अजहतिलक्षणाअसंभव-प्रतिपादन ।। ॥ दोहा ॥ वाच्यहु सारो रहतहै, जहां अजहती मीत ॥ वाच्यअर्थ सविरोध यूं, तजहु अजहती रीत ॥ ४१ ॥

टीकाः—हे मीत प्रिय! जहां अजहतिलक्षणा होने । तहां वाच्यअर्थ सारे रहेंहैं औ वाच्यसें अधिकका ग्रहण होनेहें ॥ महावावयनमें अंजहति-लक्षणा अंगीकार करें तो वाच्यअर्थ सारा रहेगा ओ वाच्यअर्थ महावावयनमें सिनरोध कहिये निरोधसहित हैं ॥ विरोध द्रि करनेकूं लक्षणा अंगीकार करीहे ॥ अजहति मानैतें महावावयनमें विरोध द्रि होने नहीं। यातें अजहतिकी रीति महावावयनमें तजह ॥

॥ ४३८ ॥ ३ महावाक्यमैं भागत्यागका अंगीकार ॥

अथ भागत्यागलक्षणाप्रकार ।।
 दोहा ।।
 त्यागि विरोधीधर्म सब,
 चेंतन सुद्ध असंग ॥
 लखहु लच्छनातैं सुमति,
 भागत्याग यह अंग ॥ ४२ ॥

टीकाः-हे अंग ! हे त्रिय ! तत्पद्का नाच्य ईश्वर औ त्वंपदका नाच्य जीव तिन्हके आपसमें विरोधीधर्म त्यागिके शुद्धअसंगचेतन लक्षणातैं लखहू । यह भागत्यागलक्षणा है ॥ या स्थानमें यह सिद्धांत है:—ईश्वरजीवका स्वरूप अनेकप्रकारका अद्वैतग्रंथनमें कहाहै॥

- १ विवरणग्रंथमें
  - (१) अज्ञानमें प्रतिविंग जीव औ---
  - (२) विंव ईश्वर कहाहै ॥ औ---
- २ विद्यारण्यके मतमें
  - (१) शुद्धसत्वगुणसहित मायामें आभास इश्वर । औ—
- (२) मिलनसत्वगुणसहित जो अंतः-करणका उपादानकारण अविद्याका अंग्न, तामैं आभास जीव कहाहै ॥ ॥ ४३९ ॥ जीवईश्वरके स्वरूपमें पंचदशी-कार तथा विवरणकारादिकका मत (आभास प्रतिबिंब औ अवच्छेदवाद)

॥ ४३९-४४३ ॥

यद्यपि पंचद्शीग्रंथमें विद्यारण्यस्वामीने अंतःकरणमें आभास जीव कह्याहै । तथापि अंतःकरणके आभासक्तं जीव मानें तो सुषुप्तिमें अंतःकरण रहे नहीं । यातें जीवका वी अभाव हुवाचाहिये । औ प्राज्ञरूप जीव सुषुप्तिमें रहेहै । यातें विद्यारण्यस्वामीका यह अभिप्राय हैं:-

अंतःकरणरूप परिणामक् प्राप्त जो होवै अविद्याका अंश, तामैं आमास जीव है ॥

॥ ४६३ ॥ केवळचिदाभासही जीवईश्वर नहीं है। काहेतें १ अपने तादाल्यसंबंधकरि अधिष्ठानसें अभिन्न होयके जो प्रतीत होवे सो आरोपित कहिये-हे॥ आरोपितकी अधिष्ठानसें भिन्नताकरिके प्रतीति होवे नहीं । जैसें रज्जुविषे सर्प आरोपित है यातें ताकी रज्जुसें भिन्नताकरिके प्रतीति होवे नहीं । किंतु रज्जुसें अभिन्न होयके औ रज्जुके सक्तपकूं डांपिके सर्पकी प्रतीति होवेहे तैसें मायाअविदामें

सो अविद्याका अंश सुषुप्तिमें वी रहेहै । यातै प्राज्ञका अभाव नहीं ॥ औ—

केंपैलेआमासही जीव ईश्वर नहीं है। क़िंतु

- १ मायाका अधिष्ठानचेतन औ मायासहित आभास ईश्वर है॥ औ—
- २ अविद्या अंश्वका अधिष्ठानचेतन औ अवि-द्याके अंशसहितआभास जीव है।
- १ ईश्वरकी उपाधिमें शुद्धसत्वगुण है। यातें ईश्वरमें सर्वशक्तिसर्वज्ञतादिक धर्म हैं। औ—
- २ जीवकी उपाधिमैं मिलनसत्वगुण है। यातें ईश्वरमें अल्पशक्तिअल्पज्ञतादिकधर्म हैं।

याक् आभासवाद कहेंहैं ॥ औ---

॥ ४४० ॥ विवरणके मतमें यद्यपि जीव-ईश्वर दोनंकी उपाधि एकही अज्ञान है। यातें दोनं अल्पज्ञ हुयेचाहिये। तथापि जा उपाधिमें प्रतिविंच होवे, ताका यह स्वभाव होवेहैं:—प्रतिविंचमें अपने दोप करेहें। विंचमें नहीं॥

जैसें द्र्पणरूप उपाधिमें मुखका प्रतिविंग होवैहै। ग्रीवामें स्थित मुख बिंच है।। तहां द्र्पणरूप उपाधिके क्याम पीत लघुतादिक अनेकदोप प्रतिविंचमें भान होवैहें औं ग्रीवामें स्थित जो विंच है, तामें भान होवे नहीं।। तैसें द्र्पणस्थानी जो अज्ञान, तिसविंष

जे आभास हैं। वे बी जातें आरोपित हैं यतें तिन की अपने अधिष्ठानकूटस्थ औं ब्रह्मसें भिन्नताकरिके प्रतीति संभवे नहीं। किंतु तिन दोन्ंकी अपने अधिष्ठानकूटस्थ औं ब्रह्मसें तादात्म्यसंबंधरूप एकताकूं पायके तिनके स्वरूपकूं ढांपिकेही प्रतीति होवेहैं। यातें अधिष्ठानचेतन औं उपाधिसहितचिदाभास जीवें किंवा ईश्वर है।। प्रतिविवस्प जीवमें अज्ञानकृत अस्पज्ञतादिक दोप हैं औं विवस्प ईर्थेरमें नहीं । यातें-

१ ईधरमें सर्वज्ञतादिक हैं। औ-

२ जीवमें अल्पज्ञतादिक हैं।।

॥ ४४१॥ आभास औं प्रतिविक्ता इतना भेद है:-आभासपक्षमें तो आभास मिथ्या है औं प्रतिविक्तादमें प्रतिविक्त मिथ्या नहीं। किंतु सत्य है। काहेतें १

प्रतिविचनादीका यह सिद्धांत है:-दर्गणमें जो मुखका प्रतिविच है, सो मुखकी छाया

नहीं । काहेतें १

१ छायाका यह स्वभाव है:-तिस दिशामें छायावान्के पुख जो पृष्ट होवें, उस दिशामें छायाके पुख औं पृष्ट होवेंहें ॥ ओ—

२ द्र्पणके प्रतिनियके मुख पीठि नियमें विपरीत होवहें। यातें द्र्पणमें छायारूप प्रतिनिय नहीं। किंतु द्र्पणकें विषय करनेवास्त नेयद्वारा निकसी जो अंतः करणकी यृत्ति, सो द्र्पणकें विषयकरिके तत्कालही द्र्पणसें नियन होयके ग्रीवामें स्थित मुखकें विषय करें है।।

्रेंसें भ्रमणके वेगसें अलातका चक्र भान होवेह औं चक्र नहीं, तेसें दर्पण औं मुखके विषय करनेमें वृत्तिके वेगतें मुख दर्पणमें स्थित भान होवेह औं मुख ग्रीवाविपही

॥ ४६४ ॥ यद्यपि प्रतिविज्ञवाद्र्भ शुद्धमहारी ईश्वर है । तार्म सर्वज्ञताभादिश्वर्म वी संभै नहीं, तथापि जीवने अल्पज्ञताभादिक्षश्रमंकी अपेक्षाकरिके शुद्धमहार्म विज्ञपना, ईश्वरपना, सर्वज्ञपना । इत्यादि-धर्मनका भारोप होवेहें । यास्तवर्ते जीवईश्वर दोन्ं शुद्धमहारूप हैं । तिसंगें किसी धर्मका संभव नहीं ॥

॥ ४६५ ॥ इहां सछुक विशेष है:-जलपूरित अनेक घटनविषे सूर्यके अनेकप्रतिनिय (आभास) होवहैं । तिनमें--

१ एकएक प्रतियिव स्पष्टि सहियहै। श्री---पि. सा.३५ स्थित हैं। दुर्पणमें नहीं औं छाया बी नहीं। वृत्तिके वेगसें जो दुर्पणमें मुखकी प्रतीति सोई प्रतिविंच है।।

इसरीतिसं द्रिणरूप उपाधिके संबंधसं ग्रीवामं स्थिन मुख्ही विवस्प आं प्रतिविवस्प भान होवेह आं विचारमं विवप्रतिविवभाव हैं नहीं । तैसे अज्ञानरूप उपाधिके संबंधसं असंगचेतनमें विवस्थानीईधरभाव आं प्रतिविव-स्थानीजीवभाव प्रतीत होवेह औं विचार-दृष्टिसं ईथरताजीवता है नहीं।

अज्ञानतें जो चेतनमें जीवभावकी प्रतीति, सोई अज्ञानमें प्रनिधिंच किह्येहें । यातें विवपना जो प्रतिविवपना तो मिथ्या है औ खरूपसें विवप्रतिविव सत्य है । काहेतें १ विव-प्रतिविवयका स्वरूप एष्टांतिविप तो मुख है औ दार्षात्विप चेतन हैं । सो मुख औं चेतन सत्य है ॥

- १ इसरीतिसें प्रतिनिवक्ं स्वरूपतें सत्य होनेतं सत्य कहेंहें। ओ-—
- २ आभासका स्वरूप छाया मार्नेहें, यातें मिथ्या है॥

्र यह आभासवादः औं प्रतिविववादका भेर्दे<sup>\*</sup> हैं ॥ ओ—

२ सर्ष गिलिके एक समिष्टिप्रतिधिंच कहियेहैं। तिनके मध्य जिस प्रतिधिंचका जलके अभावकारि-के अभाव होंचे तिसका सूर्यसें अभेद कहियेहै। अन्योंका नहीं। ऐसें जब सर्वप्रतिबिंचनका अभाव होंचे तब सो समिष्टप्रतिबिंचका सूर्यसें अभेद कहियेहै।

तैसें या उक्तभाभासवादीके पक्षमें---

१ अनेकबुद्धि वा ेअविद्याअंशरूप जलविपै अनेक ब्रह्मके प्रतिविद्य (आभास ) हैं । तिनमैं एकएकप्रतिविद्य व्यष्टि कहियहे । औ—

- ॥ ४४२ ॥ कितने ग्रंथनमें-
- १ ग्रुद्धसत्वगुणसहित मायाविशिष्टचेतन ईश्वर कहियेहै ॥ औ-
- २ सर्व मिलिके एक समिष्ठप्रतिर्विच कहियेहै तिनमैं
- १ अनेक व्यष्टिप्रतिबिंब जीव हैं | औ---
- र एक समष्टिप्रतिबिंब ईश्वर है।

तिनके मध्य जिस जीवका उपाधिके अभावर्ते अभाव होवे, तिसका ब्रह्मके साथि उपचारमात्र समेद कहियेहैं।

ऐसें जब सर्वजीवनका अभाव होवैगा, तब सो समष्टिप्रतिबिंबरूप ईश्वरका विदेहमोक्ष होवैगा।

१ या पक्षमें जगत् औं ब्रह्मके किंवा जीवब्रह्मके अभेदके बोधक श्रुतिवाक्यनमें भागत्यागलक्षणाका स्वीकार नहीं । किंतु ''गंगामैं ग्राम है'' इस वाक्यकी म्याई सारे वाच्यका त्याग औ ताके संबंधि ब्रह्मके प्रहणतें जहतिलक्षणाका स्वीकार है । यह अधि• धानक्रुटस्यक् छोडिके केवलबुद्धिसहित वा अविद्या-सहित आभासकूं जीव माननैहारे कोई वेदांतके एकः देशी आभासवादीका मत है।

२ या-पक्षमें पुरुषार्थ (मोक्ष )के निमित्त प्रयतन करनेवाले जीवका मोक्षदशाविषे अमाव होवेहै। यातें ''धनवृद्धिकी बांछासें व्यापार करनैवालेका मूछ-धन वी नष्ट भया" इसकी न्यांई मोक्षकी प्राप्तिके निमित्त प्रयत्न करनैवाले जीवका खरूप नष्ट होवैगा। यह अनर्थ जानिके या सिद्धांतमें किसी मुमुक्षकी प्रइंति नहीं होवैगी ।

यातें यह पक्ष समीचीन नहीं ॥ औ---पंचदशी तथा विचारसागरभादिक प्रथनमें-

- १ अधिष्ठानकूटस्यसहित साभासबुद्धि वा अविद्याकूं जीव मान्याहै। औ-
- २ अधिष्ठानब्रह्मसहित साभासमायार्कु ईश्वर मान्याहै ।

यामें वाच्यभागके एकदेशके त्यागतें की एकदेश-के अहणते

#### २ मलिनसत्वगुणसहित अंतःकरणका उपा-दान अविद्याके अंशविशिष्टचेतन जीव कहियेहै ॥

भागसागरुक्षणाकाही स्वीकार है ॥

या पक्षमें मुख्य आकाशके दष्टांतकाही अगीकार है । तो आकाशके दष्टांतका सविस्तरवर्णन पंचदशीके चित्रदीपमैं औ विचारसागरके चतुर्थतरंगमैं कियाहै॥ यापक्षकी रीतिसेंं⊸

- १ आकाराके किंवा मुखआदिकके प्रतिबिंबका अधिष्ठानरूप उपादान घटाकांश औ दर्गण-आदिक हैं । औ----
- २ परिणामीउपादान जल औ अविदाआदिक हैं। औ-
- ३ निमित्तकारण महाकाश अरु मुखआदिक बिंब औ उपाधिकी संनिधि है ॥

तिस प्रतिबिंबका बाधकरिके अपने बिंब मुख-आदिकनसें अमेद होवेहै । तथापि जहांछगि जल-दर्पणआदिक औ बिंबकी सन्निधिरूप निमित्त होती तहांलगि बाधित प्रतिविवकी वी अनुवृत्ति (प्रतीति) होवेहै । याहीकूं चाधितानुवृत्ति कहेहैं ॥

- १ चिदाभासरूप जीवका अधिष्ठानरूप उपादान-कूटस्थ है औ----
- २ परिणामी उपादान नाना बुद्धि किंवा अज्ञान-अंश हैं औ-
- ३ प्रारम्ध निमित्तकारण है।

तिनमैंसें जो चिदाभास बुद्धि वा अज्ञानअंश-रूप उपाधिसहित अपनै स्वरूपका वाधकरिके अहं-लक्ष्यअर्थ जो कूटस्थ-आदिक जीववाचकपदका अधिष्ठानरूप अपना निजरूप ताक्ता अभिमानकरिके तिस अहंपदके रूक्ष्य कूटस्थकी बिंबरूप ब्रह्मके साथि पूर्वसिद्धएकता है, ताकूं जानताहै सो मुक्त होवेहै । दूसरे बद्ध है ॥

यद्यपि उक्त ''अह ब्रह्मासि'' इस ज्ञानके समय-महावाक्यआदिकस्थलमें सिद्धांतसंमत मेंही अविद्याद्धप उपादानके नाशकार ताके कार्य - याक्तं अवच्छेदवाद फहेंहें ॥

र्सर्वही वेदांतकी प्रक्रिया अद्वेतआत्माके जनावनेक् है। यातं जानसी प्रक्रियातं जिज्ञासुक् योध होवे, सोई ताक् समीचीन है। तथापि वाक्यपृत्ति औ उपदेशसहस्रीमं भाष्यकारने आभासवादही लिख्याहै। यातं आभासवादही सुख्य है।। ताकी रीतिसं-

॥ ४४३ ॥ चारिमहावाक्यनमें भागत्यागका प्रदर्शन ॥

- १ (१) माया। औं-
  - (२) मायामें आभास । औ-
  - (३) मायाका अधिष्ठान जो चेतन ।

सो सर्वशक्तिसर्वज्ञतादिकधर्मसहित ईश्वर जगत्सिहत चिदाभासका वाध होवहै, तथापि जहांलगि प्रारम्भए निमित्त है, तहांलगि वाध भये (मिथ्या जाने ) देहादिजगत्सिहत चिदाभासकी अनुष्टति (प्रनीति ) होवहै ॥ जब प्रारम्भका अंत होवे, तब तिस प्रतीतिका अभाव होवहै । सोई ताका विदेहमोक्ष है । पूर्वज्ञतपक्षते यह पक्ष जत्तम है ॥ औ----

विवप्रतिविववादविष-

- १ प्रतिबिंबमा अधिष्ठानरूप उपादान विव है औ-
- २ परिणामीजपादान मुखआदिकवित्रका अज्ञान है।
- ३ ताका निमित्तकारण दर्पण औं विवकी सिनिधिआदिक हैं।

विवप्रतिविवसे अभेदज्ञानते प्रतिविवसावकी निवृत्ति होवेहे । परंतु जहांलिंग विव को दर्पणकी सिन्धिरूप उपाधि (निमित्त ) होवें तहांलिंग मिध्या जाने प्रतिविवसावरहित प्रतिविवसे स्वरूपकी प्रतीति होवेहे । जब दर्पणआदिक्त अपसरण होवे तब प्रतिविवसी प्रतीतिका अमाव होवेहे ।

१ तेसें एकही अज्ञानसें शुद्धनस्रस्प विवमें जीवरूप प्रातिबिवभाव प्रतीत होवेहे, ताका उपादान अज्ञान हे औ अधिष्ठान शुद्धनस है।

- हैं, सोई तत्पदका वाच्य है ॥ औ–
  - २ (१) व्यष्टिअविद्या ।
    - (२) तामें आभास । औ-
    - (३) ताका अधिष्टानचेतन।

अल्पशक्तिअल्पज्ञतादिकधर्मसहित जीव है। सो त्वंपदका बाच्य है॥

तिन्ह दोनूंकी ''तत्त्वमसि'' वाक्यने एकता बोधन करी । औं वने नहीं । यातें-

- १ आमाससहित माया औ मायाकृत सर्व-शक्तिसर्वज्ञतादिकधर्म, इत्ने वाच्यभागक्तं त्यागिके चेतनभागविष तत्पदकी भागत्यागलक्षणा ॥
- २ तेसं आभाससहितअविद्याअंश औ

२ निमित्तकारण अदृष्ट है। जब तिस प्रतिबिंबकूं अपने विंबबृद्धसें आपकी एकता प्रतीत होवे। तब ताका प्रतिविंबभाव (जीवभाव) निवृत्त होवेहै। परंतु जहांछिग प्रारब्धरूप उपाधि (निमित्त) है, तहांछिग बाधित भये जगत्सहित इस जीवके जीवभावरहित स्वरूपकी प्रतीति होवेहै। जब प्रारब्धका अंत होवेगा तब तिस प्रतीतिका अभाव होपके केवछशुद्धशृद्ध अवशेष रहेगा, सोई ताका विदेह-मोस है।

यापक्षमें स्वप्नकी न्याई मुख्य एकजीवका अंगीकार हे भे। नानाजीय जो प्रतीत होवेहें, वे जीवाभास हें । यामें तीन सत्ताका अंगीकार है। याते यह वी व्यावहारिकपक्ष कहिंथेहै । परंतु अन्यसर्व-व्यावहारिक पक्षनविषे यह पक्ष उत्तम है।

इसरीतिसें आभासवाद औ प्रतिबिंववादका भेद है ॥

॥ ४६६ ॥ इहां सर्वशब्दकरि कार्यकारणउपाधि-वाद, अविष्ठिनअनविष्ठिनवाद भौ दृष्टिसृष्टिवाद-आदिकपक्षनका प्रहण है। वेदांतके अनेकपक्षनका अनुवाद अपय्यादीक्षितकृत सिद्धांतलेशमें तथा वृत्ति-प्रभाकरके अष्टमप्रकाशमें कियाहै॥ अविद्याकृत अल्पशक्तिअल्पज्ञतादिकधर्म जो त्वंपदका वाच्यभाग, ताक्कं त्यागिके चेतनभागमें त्वंपदकी लक्षणा है ॥

इसरीतिसैं भागत्यागलक्षणातैं--

१ ईश्वर औ जीवके खरूपमें रुक्ष्य जो चेतनभाग, तिनकी एकता "तैंचमसि" महावाक्य बोधन करेहै ॥

तैसें "अयं आर्त्मी ब्रह्म " इस महावाक्यमैं--

- (१) आत्मापद्का जीव वाच्य है। औ-
- (२) ब्रह्मपदका ईश्वर वाच्य है ॥ ब्रह्म-पद्का शुद्ध वाच्य नहीं। ईश्वरही वाच्य है। यह चतुर्थतरंगमें प्रतिपादन करीआयेहैं ॥

- पूर्वकी न्यांई दोनूं पदनकी लक्षणा है। (३) लक्ष्यअर्थ परोक्ष नहीं। इस अर्थक्रं जनावनैक् अयंपद है ॥
- " अयं " कहिये सबके ॐपरोक्ष आत्मा ब्रह्म है। यह वाक्यका अर्थ है।।
  - ३ '' अहं ब्रिंह्मास्मि " इस महावास्यमें
    - (१) अहंपदका जीव वाच्य है। औ-
  - (२) ब्रह्मपदका ईश वाच्य है। दोनों पदनकी चेतनभागमें लक्षणा है ॥

|| ४६७ || यह उपदेशवाक्य इसते भिन्न तीन अनुभववाक्य कहियेहैं॥

॥ ४६८ ॥ यह अथर्वणवेदकी मांडूक्यउपनिषद्-गत महावाक्य है । याका विशेषप्रसंग हमने · श्रीपंचदशीके महावाक्यविवेकके टिप्पणविषे किंवा मांड्रक्यकी भाषाठीकाविषे छिएयाहै ॥

॥ ४६९ ॥ अपरोक्ष दोप्रकारका है ।

१ एक तौ स्वयंप्रकाश होनैकरि बुद्धिरूप ज्ञानका विषय जो आत्माका स्वरूप, सो अपरोक्ष है। २ दूसरा "मैं स्वप्रकाश आतमा हूं " इसरीतिसैं बुद्धिसैं अवलोकन करना, सो बी अपरोक्ष के महावाक्यविवेकके टिप्पणमैं लिख्याहै।।

- "में ब्रह्म हुं" यह वाक्यका अर्थ है॥ ४ " प्रज्ञानिमानंदं ब्रह्म " व<del>ाव</del>यमें--
  - (१) प्रज्ञानपदका जीव वाच्य है।
  - (२) ब्रह्मपदका ईश है। पूर्वकी न्यांई लक्ष्णा ।
  - (३) लक्ष्य जो ब्रह्मात्मा, सो आनंदगुण-वाला नहीं किंतु आनंदरूप है। इस अर्थके जनावनैक्तं आनंद्पद् है।

आत्मासें अभिन्नब्रह्म आनंदरूप है, यह वाक्यका अर्थ है।।

जैसें महावाक्यनमें भागत्यागलक्षणा है। तैसें अन्यवाक्यनमें सत्य, ज्ञान, आनंदपद वी शुद्धब्रह्मक्तं भागत्यागलक्षणासैंही. वोधन करेंहै । शक्तिसें नहीं । काहेतें ? शुद्धब्रह्म किसी-पदका वाच्य नहीं। यह सिद्धांत है। यातैं सारे पद विशिएके वाचक हैं औ शुद्धके लक्षक हैं॥

१ मायाकी आपेक्षिक सत्यता औ चैतनकी निरपेक्षिक सत्यता मिलीहुई सत्यपद्का बाच्य है। निरपेक्षिक सत्य लक्ष्य है।।

२ बुद्धिवृत्तिरूप ज्ञान औ स्वयंप्रकाशज्ञान, दोनूं मिलै तो ज्ञानपदका वाच्य औ स्वयं-प्रकाशभाग लक्ष्य ॥

कहिंयेहै ॥

तिनमें प्रथमअपरोक्ष नित्य (सदाविद्यमान) है भौ दूसरा (बुद्धिवृत्तिरूप) अपरोक्ष अनित्य ( कदाचित् होनैवाला ) है ॥

॥ ४७० ॥ यह यजुर्वेदकी बृहदारण्यक उपनिषद्-गत महावाक्य है । याका विशेषप्रसंग हमनै श्री-पंचदशीके महावाक्यविवेकके टिप्पणविषे तथा श्री-बृहदारण्यककी भाषाटीकाविषे लिख्याहै ॥

| ४७१ | यह ऋग्वेदकी ऐतरेयउपनिषद्का -महावाक्य है। याका विशेषप्रसंग हमनै श्रीपंचदशी-

३ विपयसंबंधजन्य सुखाकार सात्विक अंतः-करणकी पृत्ति औं परमत्रेमका आस्पद स्वरूप-सुख, इन दोनूं मिल आनंदपदका वाच्य औ ष्टतिभागकं त्यागिके स्वरूपभाग लक्ष्य । इसरीतिसं सर्वपदनकी शुद्धमें लक्षणा संक्षेप-शारीरकमें प्रतिपादन करीहै।। ॥ ४४४ ॥ ॥ अथ उक्तअर्थ संग्रह ॥ ॥ कवित्व ॥ ''गंगामें श्राम" जहति-- लच्छना या ठौर लखि । ''सोन धावे" लच्छना अजहति जनाईये ॥ "सोई यह वस्तु" इहां लच्छना है भागत्याग । दूजो नाम जहति अजहति सुनाईये ॥ ''तत्त्वमसि" आदि महा-वाक्यनमें भागत्याग । लच्छना न जहति अजहति वताईये ॥ वहा काहु पदको न वाच्यं यूं वखाने वेद । यातें सर्वपदनमें रीति यूं लखाइये ॥ ४३ ॥ मायामांही सत्यता जु औरभांति माखियत। ब्रह्ममांहि सत्यता सु औरभांति भाखिये ॥

दोड मिली सत्यपद वाच्य मुनि भाखतहें। नहामांहि सत्यता सु लच्छचभाग राखिये ॥ बुद्धिवृत्ति संवित दे मिले ज्ञानपद वाच्य । संवितस्वरूप लच्छ्य बुद्धिवृत्ति नाखिये ॥ आत्म औ विपैको सुख वाच्यपद आनंदको । विषेसुख त्यागि आत्म--सुख लच्छ आखिये ॥ ४४ ॥ ॥४४५॥प्रक्षः-दोन् पदनमें लक्षणा मानना निष्फल है ॥ महावाक्यनमें विरोध दूरि करनैकं दोनं-पदनमें लक्षणा अंगीकार करी ॥ तहां कोई कहेंहै:-एकपदमें लक्षणा अंगीकार कियेसैंही विरोध दृरि होवेह । दोयपदमें लक्षणा माननैका प्रयोजन नहीं ॥

॥ दोहा ॥ एकिह पदमैं लच्छना, मानै नहीं विरोध ॥ दोयपदनमैं लच्छना, निष्फल कहत सुवोध ॥ ४५॥

टीका:-सुवोध कहिये सुज्ञ । दोयपदनमें लक्षणा निष्फल कहतेहैं। काहेतें १ एकही पदमें लक्षणा मानतें विरोध दूरि होय जावेहे ॥ याका भाव यह है:—यद्यपि सर्वज्ञतादि-विशिष्टकी अल्पज्ञतादिविशिष्टके साथि एकता

नहीं बनैहैं। तथापि एकपदका लक्ष्य जो शुद्ध, ताकी विशिष्टके साथि एकता बनैहैं॥ इष्टांतः-जैसें—

- १ " ग्रूड्रमनुष्य ब्राह्मण है " इसरीतिसें ग्रूड्रत्वधर्मिनिशिष्टमनुष्यकी ब्राह्मणत्व-धर्मिनिशिष्टके साथि एकता कहना निरुद्ध है । औ—
- २ "मनुष्य ब्राह्मण है" इसरीतिसें शूद्रत्वधर्मरहित शुद्धमनुष्यक्ं ब्राह्मणस्व-विशिष्टता कहनैमें विरोध नहीं ॥ तैसें—
- १ अल्पज्ञतादिधर्मविशिष्टचेतनकी औ सर्व-ज्ञतादिधर्मविशिष्टकी एकता विरुद्ध वी है।
- २ परंतु जीववाचकपद औ ईश्वाचकपद-की चेतनमें लक्षणाकरिके चेतनमात्रकी सर्वज्ञतादि-धर्म-विशिष्टके साथि वा अल्पज्ञतादिविशिष्टके साथि एकता कहनै-मैं विरोध नहीं ॥

यातैं दोपदमें लक्षणा माननेमें कोई युनित नहीं॥

(गतप्रक्षका उत्तर ॥ ४४६-४५० ॥) ॥ ४४६ ॥ दोनुं पदनमैं लक्षणा सफल है॥

शिसमाधान ॥ कवित्व ॥
 लच्छना जो कहै एक पदमांहि ताक्रं यह ।
 पूछि दोयपदनमें
 कौनसैमें लच्छना ? ॥
 प्रथम वा दितीयमें
 कहै ताहि भाखि यह ।

वाक्यनको होयगो विरोध मृढलच्छना ॥ तीनि वाक्यमध्य जीव--वाचक प्रथमपद । ''तत्त्वमसि" यामें आदि--पद ईसलच्छना॥ प्रथम वा द्वितीयको नेम नहिं बनै यातें । भाखत द्वैपदनमें लच्छना सुलच्छना ॥ ४६॥

टीकाः-जो एकपदमें लक्षणा अंगीकार करे ताकुं यह पूछि:-दोनं पदनमेंसे कौनसे पदमें लक्षणा है?

जो ऐसै कहैं:—

- १ सर्वमहावाक्यनके प्रथमपदमें लक्षणा है। द्वितीयमें नहीं ॥
- २ यद्वा द्वितीयपदमैं लक्षणा सर्ववाक्यनमैं है। प्रथमपदमैं नहीं ॥

ताक् हे शिष्य ! यह आखि:—हे मूढ-लक्षण ! प्रथम वा द्वितीयपदमैं जो नेमतें लक्षणा सर्ववाक्यनमैं मानें तो वाक्यनका परस्पर-विरोध होवेगा । काहेतें ?—

- १ तीनवाक्य मध्य कहिये
  - (१) " अहं ब्रह्मास्मि"।
  - (२) " प्रज्ञानमानंदं ब्रह्म "।
  - (३) "अयमात्मा ब्रह्म"।

इन तीन वाक्यनमें जीववाचकपद प्रथम कहिये पूर्व है ॥ औ-

(४) '' तस्वमसि " या वाक्यमें आदिपद कहिये प्रथमपद, ईशलक्षण कहिये ईश्वरका वोधक है ॥

- (१) जो पूर्वपदमें लक्षणा सारे मानें तो तीनिवान्यनका तो यह अर्थ होवेगाः— चेतन सर्वज्ञतादि विशिष्टअंश सारे ईश्वररूप हैं।। औ—
- (२) "तत्त्रमिस" वाक्यका यह अर्थ होवेगाः—चेतन अल्पज्ञतादिविशिष्ट- संसारी जीवरूप है । काहेतें १ तीनि वाक्यनमें पूर्व जीववाचक पद हैं । ताकी चेतनभागमें लक्षणा। औ द्वितीय जो ईश्वरवाचकपद, ताके वाच्यका प्रहण । औ "तत्त्वमिस "मैं आदि ईश्ववाचकपद, ताकी चेतनभागमें लक्षणा औ द्वितीय जीववाचकपद, ताके वाच्यका ग्रहण ॥

इसरीतिसें लक्षणाका नेम करै तो वाक्यन-का परस्परविरोध होवैगा।

तैसें सर्ववाक्यनके द्वितीयपद कहिये आगिले पदमें लक्षणा मानें । तौ—

- (१) तीनि वाक्यनमें पूर्व जो जीवपद, ताके वाच्यका ग्रहण औं उत्तर ईशपदकी चेतनभागमें लक्षणा। यातें अल्पज्ञतादि-धर्मविशिष्ट चेतन है। यह तीनि-वाक्यनका अर्थ होवेगा।। औं—
- (२) "तत्त्वमसि "में आदि ईशपद । ताके वाच्यका ग्रहण औ द्वितीय जीवपदकी चेतनभागमें लक्षणा । यातें सर्वज्ञतादि-धर्मविशिष्ट चेतन है । यह "तत्त्वमसि" का अर्थ होनैतें परस्परविरोधही होवैगा ॥

इसरीतिसें प्रथम वा द्वितीयपदमें लक्षणाका नेम वनै नहीं। यातें सुलक्षणा कहिये सुंदरि है लक्षण जिनके, ते आचार्य द्वेंपदनमें लक्षणा भाखतहैं। और— ॥ ४४७ ॥ ईशवाचकपदमें लक्षणा है। याका उत्तर ॥

जो ऐसें कहै:-प्रथमपद वा द्वितीयदमें लक्षणा है। यह नियम नहीं करेहै । किंतु सर्ववाक्यनमें जो ईश्वरवाचकपद, तामें लक्षणा है। यह नियम करेहै।। सो ईश्वरवाचक पूर्व होवें वा उत्तर होवें। यातें वाक्यनका परस्पर-विरोध नहीं।। ताका-

॥ समाधान ॥ दोहा ॥ ईसपदिह लच्छक कहै, सब अनर्थकी खानि ॥ ज्ञेय होय श्वतिवाक्यमें, व्है पुरुषारथ हानि ॥ ४७ ॥

टीकाः-जो ईश्वरवाचकपदक्रंही लक्षक कहें, तौ सर्वअनर्थ अल्पज्ञता पराधीनता जन्ममरणसें आदिलेके जो दुःखके साधन, तिनकी खानि जो संसारी जीव, सो श्रुति वाक्यनमें ज्ञेय होवें। यातें पुरुपार्थ कहिये मोक्षकी हानि होवेगी।

याका भाव यह हैं:-जो ईश्वरवाचक पद्मैंही लक्षणा मानें तो महावाक्यनका यह अर्थ होवेगा:-'' तत्पदका लक्ष्य जो अद्वयअसंग-मायामलरहित चेतन, सो कामकर्मअविद्याके आधीन अल्पज्ञ, अल्पज्ञक्ति, परिच्छिन, पुण्यपाप, सुखदुःख, जन्ममरण, गमन-आगमन आदिकअनंतअनर्थका पात्र है "। जो महावाक्यका ऐसा अर्थ होवे तो जिज्ञासुक्रं इसी अर्थविषे बुद्धिकी स्थिति करनी होवेगी औ जामें बुद्धिकी स्थिति होवेहै । प्राणवियोगसें अनंतर ताहीक्रं प्राप्त होवेहै । यातें वेदवाक्यनके विचारसें सुसुक्षुक्तं अनर्थकीही प्राप्ति होवेगी। आनंदकी प्राप्ति नहीं होवेगी। यातें ईश्वर-

वाचकपदमें रुक्षणा है । जीववाचकमें नहीं । यह नियम असंगत है । और---

॥ ४४८ ॥ जीववाचकपदमैं लक्षणा है । याका उत्तर ॥

जो ऐसें कहैं:- सर्वमहावाक्यनमें जो जीववाचकपद हैं, तिन्हमें लक्षणा है। ईश-वाचकमें नहीं। यातें पुरुषार्थकी हानि नहीं। काहेतें श जीववाचकपद में लक्षणा मानें तो महावाक्यनका यह अर्थ होवेगा:- "जो त्वंपद-का लक्ष्य चेतनमाग सो सर्वशक्ति, सर्वश्न, स्वतंत्र, औ जन्मादिक वंधरहित ईश्वररूप है।।" इस अर्थमें बुद्धिकी स्थितिसें जिज्ञासुकं अति-उत्तमईश्वरभावकीही प्राप्ति होवेगी। यातें जीववाचकपद में लक्षणाका नियम करेहें।। ताका--

समाधान ॥ दोहा ॥ साछी त्वंपद लख्य कहु, कैसे ईसस्वरूप १॥ यातैं दोपद लच्छना, भाखत जतिवर—भूप॥ ४८॥

टीकाः—त्वंपदका लक्ष्य जो साक्षी, सो ईशस्वरूप कैसे १ यह कहू । अर्थ यहः-त्वंपदके लक्ष्यक्रं ईश्वररूप कहना वने नहीं, यातें यति जो संन्यासी तिनमें वर जो श्रेष्ठ, तिनके भूप स्वामी, दोनं पदमें लक्षणा भाखतहें।।

याका भाव यह है: जो जीववाचक पदमें लक्षणा मानें औ ईशवाचकमें नहीं। ताक़ं यह प्रेहें:-१ त्वंपदकी लक्षणा व्यापकचेतनमें है। २ अथवा जितने देशमें जीवकी उपाधि है उतने देशमें स्थित जो साक्षीचेतन, तामें संपदकी लक्षणा है?

(१) जो व्यापकचेतनमें त्वंपदकी रुक्षणा कहैं तो वने नहीं । काहेतें १ वाच्यअर्थमें जाका प्रवेश होने, तामें भागत्यागरुक्षणा होनेहें औ वाच्यमें प्रवेश व्यापकचेतनका नहीं । किंतु जीवपनेकी उपाधिदेशमें स्थित जो साक्षीचेतनमें तिका वाच्यमें प्रवेश है। यातें साक्षीचेतनमें तिका ताका वाच्यमें प्रवेश है। यातें साक्षीचेतनमें तिका ता साक्षीचेतनमें सर्वके हृद्यका प्रेरण औ सर्वप्रपंचमें व्यापकतादिक ईश्वरके धर्मनका असंभव है। औ साक्षी सदाअपरोक्ष है। ताकेविष परीक्षता ईश्वरधर्मका अत्यंतअसंभव है। औ—

२ मायारहितक् मायाविशिष्ट कहना असंभव है ॥ जैसें दंडरहितक् दंडी कहना औ संस्काररहित द्विजवालकक् संस्कारविशिष्ट कहना असंभव है । यातें साक्षीचेतनका ईश्वरसें अमेद कहै तो महावाक्य असंभवअर्थके प्रतिपादक होवेंगे ॥ औ—

॥ ४४९ ॥ दोन् पदनमें लक्षणा औ ओतप्रोतभाव॥

दोनं पदनमें लक्षणा मानें तौ दोष नहीं। काहेतें ? जो एकताके विरोधी धर्म हैं, तिन्ह सबकूं त्यागिके दोनं पदनमें प्रकाशरूप चेतन जो वाच्यभाग, ता सर्वधर्मरहित चेतनमें दोनं पदनकी लक्षणा है।।

उपाधि औ उपाधिकृत धर्मनतें चेतनका मेद है। स्वरूपसें नहीं। उपाधि औ उपाधि-कृत धर्मनका त्याग कियेतें दोनूं पदनके लक्ष्य चेतनकी एकता संमवेहे।। जैसें घटाकाशमें घटदृष्टि त्यागिके मठिवशिष्टआकाशतें एकता बनै नहीं औ मठदृष्टि त्याग कियेतें एकता बनैहैं।। ॥ दोहा ॥ तत् त्वं त्वं तत् रीति यह, सब वाक्यनमें जानि ॥ जातें होय परोछता, परिच्छिन्नता हानि ॥ ४९ ॥

टीकाः-सर्ववाक्यन्में "तत् त्वं " "त्वं तत् " इसरीतिसें ओतंपोतभावकी रीति जानि । जा ओतप्रोतभाव कियेतें वाक्यके अर्थमें परोक्ष औ परिच्छिन्नताभ्रांतिकी हानि होवहैं ॥

१ "तत् त्वं ' या कहनैतें तत्पदके अर्थका
॥ ४७२ ॥ गमन औ आगमनरूप परिचयिना
मार्गके सम्यक्मानके समावकी न्यांई ओतप्रोतमाविना सम्यक्अभेदज्ञान होये नहीं । यातें महावाक्यके उपदेशके अनंतर जिज्ञासुक्ं ओतप्रोतभाव
कत्तेन्य है । याहीक्ं अन्वय औ व्यतिद्वार वी
कीर्हें ॥

॥ ४७३ ॥ इहां यह प्रश्न है:—महावावय-उपदेशके अनंतर जिज्ञासुकूं ब्रह्म भी आत्मिविषे परोक्षता भी परिच्छिनताभांति प्रतीत होवेहे, सो कारणिवना संभवे नहीं । तहां अन्य तो कोई भांतिका कारण संभवे नहीं । किंतु ब्रह्मिविषे स्थित माया भी आत्माविषे स्थित अविद्या, भांतिका कारण संभवे । सो मायाअविद्या, ब्रह्म भी आत्माके आश्रित होयके पूर्व रहीथी । सो जब जिज्ञासुनै "तत्त्वं " पदार्थका शोधन किया तब दोनूं नष्ट होगई ॥

जैसें घटखरूपके विचार कियेद्वये घटनिष्ठ अविद्या रहे नहीं, तैसें महा भा भाषाके विचार कियेद्वये तिनविषे स्थित मायाअविद्या रहें नहीं । कि. सा. ३६ त्वंपदके अर्थसें अभेद कहा । सो त्वंपदका अर्थ साधी नित्य अपरोध है। यातें परोक्षता-भ्रांतिकी हानि । औ—

२ "त्वं तत् "या कहनैतें त्वंपदके अर्थका तत्पदके अर्थसें अभेद कहा। सो तत्पदका अर्थ व्यापक है। यातें परिच्छिन्नताआंतिकी हानि॥

१ तेंसं---

(१) " अहं ब्रह्म "।

(२) "प्रज्ञानं ब्रह्म "।

(३) " आत्मा ब्रह्म " यातें परिच्छित्रताहानि॥

ર औ—

किंतु तिस अधिकारीकी दृष्टिसें वाधित होवेहें औ
तृतीयचेतनका अभाव है ओ चेतनसें विना अन्यजडवस्तुके आश्रित मायाअविद्या रहें नहीं औ मायाअविद्याकी स्थितिविना उक्त दोप्रकारकी आंति संभवे
नहीं ओ जिज्ञासुके चित्तभें प्रतीयमान जे आंति,
तिनकी मायाअविद्याविना अन्य गति (कारण) संभवे
नहीं । इस अर्थापत्तिप्रमाणसें मायाअविद्याकी स्थितिकी कल्पना होवेहें । यातें महावाक्यके उपदेशअनंतर वे मायाअविद्या कहां स्थित होयके परोक्षतापारिच्छिनताआंतिकूं उपजावेहें । यह प्रश्न है । याका---

यह उत्तर हैं:—यद्यपि पदार्थशोधनके धनंतर इति (विचारित) जे वहा को आत्मा, तिनविषे तो मायाभविद्या संभवें नहीं, तथापि महावाक्यकी अर्धरूप जो ब्रह्मभात्माकी एकता, सो सम्यक्ज्ञात भई नहीं । किंतु अज्ञात है । तिस एकताविषे मायाभविद्या स्थित होयके परोक्षतारूप भी परिच्छिन्नतारूप भ्रांतिकूं उपजावेहै । तिस भ्रांतिके निवारणअर्थ भ्रोतप्रोतमाव कर्त्तव्य है । ओतप्रोतमावके किये एकताका सम्यक्ज्ञान होयके मायाभविद्याकी निवृत्ति होवेहै ।

(१) " ब्रह्म अहं "।

(२) " ब्रह्म प्रज्ञानं"।

(३) " ब्रह्म आत्मा "।

यातें परोक्षताहानि ॥

॥ दोहा ॥

जीवब्रह्मकी एकता,
कहत वेद-स्मृति-बेन ॥
सिष्य तहां पहिचानिये,
भागत्यागकी सैन ॥ ५०॥
टीकाः-हे शिष्य । जो वेदवैन औ स्मृति-बैन, जीवब्रह्मकी एकता कहै । तहां सारै भागत्यागकी सैन पहिचानिये।
॥ ४५०॥ ग्रंथ (३३३ उक्त )की समाप्ति॥

॥ दोहा ॥
अस सिष गुरु उपदेस सुनि,
भौ ततकाल निहाल ॥
भलै विचारै याहि जो,
ताके नसत जंजाल ॥ ५१ ॥
॥ सोरठा ॥
मध्यागुरु सरवानि

मिथ्याग्ररु सुरवानि,
कियो प्रंथ उपदेस यह ॥
सुनत करत तमहानि,
यह ताकी भाषा करी ॥ ५२॥
॥ दोहा ॥

अग्रघदेवकूं स्वप्रमें,

यह किय गुरु उपदेस ॥

नस्यो न तहु दुखमूल वह,
मिथ्या बनको वेस ॥ ५३॥
वेप किस्ये स्वरूप। अन्य अर्थ स्पष्ट।
॥ ४५१॥ प्रश्नः—अर्थसहित ग्रंथ पढा
तो बी मन दुःखका मूल भासताहै॥
॥ अग्रध उर्वाच ॥

।। चौपाई।।

भगवन यह तुम ग्रंथ पढायो।
अर्थसहित सो मो हिय आयो।
बनदुख मूल तऊ मुहिं भासै।
कहु उपाय जातें यह नासै।। ५४॥
(गतप्रश्नका उत्तर।। ४५२–४५३॥)
॥ ४५२॥ वनका नाशक हेतु यही
(उक्त) है॥ अग्रधदेवके स्वप्नकी
समाप्ति (नाश)॥
बोले गुरु सुनि सिषकी बानि।

अस उपाय को और नहीं है। बनका नासक हेतु यही है। १५॥ महावाक्यको अर्थ विचारहु। ''मैं अग्रध" यूं टेरि पुकारहु॥ सुनि पुनि वाक्य विचारे चेला। ''अहं अग्रध" यह दीनो हेला। ५६॥ निद्रा गई नैन परकासे।

स्रनि सिष व्है जातें बन हानी ॥

वन गुरु प्रथ सबै वह नासे ॥

भयो सुखी वनदुख विसरायो । हुतो अग्रध निजरूप सु पायो ॥५७॥ ॥ ४५३ ॥ मिथ्यागुरुवेदतैं अज्ञानजन्य मिथ्याजगतका परिहार होवेहै ॥

॥ दोहा ॥

अत्रघदेवमें नींदत, मो वनदुख जिहि रीति ॥ आतममें अज्ञानतें, त्यूं जगदुःख प्रतीति ॥ ५८ ॥ ज्यूं मिथ्या गुरु प्रंथतें, मिथ्या वन संहार ॥ त्यूं मिथ्या गुरु वेदतें,
मिथ्या जग परिहार ॥ ५९ ॥
लच्छ्यअर्थ लखि वाक्यको,
वहे जिज्ञासु निहाल ॥
निरावरन सो आप है,
दादू दीनदयाल ॥ ६० ॥

 श्रिविचारसागरे गुरुवेदादि-साधनमिश्यावर्णनं नाम षष्ठस्तरंगः समाप्तः ॥ ६ ॥





## ॥ श्रीविचारसागर ॥

## ॥ सप्तमस्तरंगः॥ ७ ॥ अथ जीवन्भुँक्ति–विदेहेँभुक्ति–वर्णनम् ।

ां।४५४॥ ज्ञानीके व्यवहारमें नियम नहीं॥ ॥ दोहा ॥ उत्तम मध्य कनिष्ठ तिहु, सुनि अस गुरुउपदेस ॥ ब्रह्म आत्म उत्तम लख्यो, रह्यो न संसै छेस ॥ १ ॥ टीका:-यद्यपि गुरुने उपदेश गुरुउपदेशतें साथिही किया, तथापि साक्षात्कार उत्तमतत्त्वदृष्टिक्तं हुवा । ॥ दोहा ॥ भ्रमन करत ज्यूं पवनतें, सूको पीपरपात ॥ सेषकर्म प्रारब्धतैं, क्रिया करत दरसात ॥ २॥ कबहुक चढि रथ बाँजि गज, बाग बगीचे देखि ॥ नमपाद पुनि एकले, फिर आवत तिहिं लेखि ॥ ३ ॥-

विविधवेष सज्या सयन, उत्तमभोजन भोग ॥ कबहुक अनसन गिरिगुहा, रजिन सिला संयोग॥ ४॥ करि प्रनाम पूजन करत, कहुँ जन लाख हजार॥ उभैलोकतें भ्रष्ट लिख, कहत कर्मि धिकार ॥ ५॥ जो ताकी पूजा करत, संचित सुकृत सु लेत ॥ दोषदृष्टि तिहि जो लखै, ताहि पापफल देत ॥ ६॥ ऐसै ताके देहको, बिना नियम व्यवहार ॥ कबहु न अम संदेह व्है, लह्यो तत्त्वनिर्धार ॥ ७॥

|| ४७५ || निदेहमुक्तिका व्यक्षण आगे ४७५ वें अकविषे कहियेगा || || ४७६ || घोडा || नहिं ताकूं कर्त्तव्य कछु, भयो भेदभ्रम नास ॥ उपज्यो वेदप्रमानतें, अद्धय ब्रह्मप्रकास ॥ ८ ॥ (ज्ञानीके व्यवहारमें नेमका आक्षेप ॥ ४५५-४७३ ॥ ) ॥ ४५५ ॥ ज्ञानीकूं समाधि औ शरीर-निर्वाहतें अधिक अप्रवृत्तिके नियमका आक्षेप ॥ ४५५-४५८ ॥

॥ दोहा ॥

ज्ञानीके व्यवहारमें, कोऊ कहत है नेम ॥ त्रिपुटि तजै दुख हेतु लखि, लहै समाधि सप्रेम ॥ ९ ॥ व्हे किंचित व्यवहार जो, भिच्छासन जलपान ॥ भूलै नाहिं समाधिसुख, व्है त्रिप्रदीतें ग्लान ॥ १० ॥ लहै प्रयत्न समाधिको. पुनि ज्ञानी इह हेत ॥ जो समाधिसुख तजि भ्रमत, नर कुकर खर मेत ॥ ११ ॥ गौडपादमुनि कारिका, लिख्यो समाधिप्रकार ॥ ज्ञानी तजी विच्छेप यूं, लहै सकलसुखसार ॥ १२ ॥

अष्टअंगविन होत नहिं, सो समाधिसुख मूल ॥ अप्टअंग ते अव सुनो, जे समाधि अनुकूछ ॥ १३ ॥ पांचपांच यमनियम लखि, आसन वहतप्रकार ॥ प्रानायाम अनेकविध. प्रत्याहार विचार ॥ १४ ॥ छठो धारना ध्यान पुनि. अरु सविकल्पसमाधि ॥ अप्टअंग ये साधिके. निर्विकल्प आराधि ॥ १५ ॥ सुनि समाधि कर्त्तव्यता, तत्त्वदृष्टि हसि देत।। उत्तर कछु भाखत नहीं, लिख तिहि बकत सप्रेत ॥ १६॥ टीकाः-जैसें सप्रेत कहिये प्रेतसहित भूतके आवेशवाला वकै तैसे अन्यथा कहता सनिके तत्त्वदृष्टि हसैंहै ॥

अन्यदोहाका अक्षरअर्थ स्पष्ट है।।

भाव यह है: - ज्ञानवान् के शरीरव्यवहारका नियम नहीं। काहेतें ? ज्ञानिक व्यवहारमें अज्ञान को ताका कार्य मेदश्रमके कार्य रागद्देप तो हैं नहीं। किंतु ज्ञानवान् के बी शारव्यकर्म शेप रहेहें, सोई ताके व्यवहारमें निमित्त हैं।। सो शारव्यकर्म पुरुषमेदसें नाना-प्रकारका होवेहै। यातें ज्ञानीके शारव्यकर्मजन्य व्यवहारका नियम नहीं। यह सिद्धांतपक्ष है।।

कींई ऐसें कहेहें:-ज्ञानीके व्यवहारमें और किसी कर्मका तौ नियम नहीं है, परंछ ज्ञानवान्के निष्टत्तिका नियम है । प्रवृत्ति होवे तौ देहस्थितिके हेतु मिक्षा अशन कौपीन आच्छादनमात्र ग्रहणमें प्रवृत्ति होवेहें । अन्य प्रवृत्ति होवे नहीं । काहेतें १ ज्ञानकी उत्पत्तिसें प्रथम जिज्ञासाकालमें विपयनमें दोषदृष्टिं वराग्य होवेहें । सो वराग्य ज्ञानकी उत्पत्तिसें अनंतर वी दोषदृष्टितें तथा विपयनमें मिथ्या-वृद्धिसें होवेहें ॥

१ अपरोक्षरूपतैं मिथ्या जाने पदार्थनमें सत्यबुद्धि होवै नहीं ॥

२ दोषदृष्टितें राग होवे नहीं औ प्रवृत्ति रागतें होवेंहै । ज्ञानीके राग संभव नहीं, यातें प्रवृत्ति होवे नहीं ॥

शरीरनिर्वाहक भोजनादिकनमें प्रवृत्ति तो रागतें विना प्रारब्धकर्मतें संभवेहै । कर्म तीनि प्रकारके हैं:-१ संचित,२आगामी,औ ३ प्रारब्ध। तिनमें--

- १ भूतशरीरनमैं किये कर्म फलारंभरहित संचित कहियेहैं॥
- २ मविष्यंत्कर्म आगामी कहियेहैं।
- ३ भूतशरीरनमें किया वर्त्तमानशरीरका हेतु कर्म प्रारच्ध कहियेहै । तिनमें—
- १ संचितकर्मका ज्ञानतें नाश होवेहै ॥
- २ ज्ञानवान्क्ं आत्मामें कर्तृत्वश्रांति नहीं। यातें ताक्ं आगामीकर्मका संभव नहीं॥ औ—
- २ जिस पारव्धकर्मने ज्ञानीके शरीरका

॥ ४७७ ॥ केवल संन्यासीकूंही ज्ञानका मुख्य अघिकारी माननैहारे शंकरानंदखामीआदिक ॥

॥ ४७८॥ वर्त्तमानशरीरविषे किया कर्म आगामीकर्म कहियेहैं॥ आरंभ कियाहै, सोई प्रारव्धकर्म श्ररीरस्थितिके हेतु भिक्षादिकनमें प्रवृत्ति करवावेहै । प्रारव्धकर्मका भोगविना नाश होवे नहीं और—

कैंहूं ऐसा लिख्याहै: संचितआगामी-कर्मकी न्यांई ज्ञानीके प्रारव्धकर्म वी रहे नहीं, यातें भोजनादिकप्रवृत्ति वी ज्ञानीकुं संभवें नहीं । ताका यह अभिप्राय है: -ज्ञानीकी दृष्टितं आत्मामें कर्म औ ताके फलका संवंध नहीं, यातें आत्मामें सर्वकर्मका निपेधअभिप्रायतें प्रारव्धका निपेध कियाहै औ ज्ञानतें पूर्व किये प्रारव्धका ज्ञानीके श्ररीरकुं भोग होने नहीं । इस अभिप्रायतें प्रारव्धका निपेध नहीं । काहेतें ?

सूत्रकारने यह छिख्याहै।

- १ ज्ञानीके संचितकर्मका ज्ञानते नाव होवेहे ।
- २ आगामीका संबंध होवै नहीं।
- ३ प्रारब्धका भोगतें नाश होवेहैं।

यातें प्रारव्धके वलतें शरीरनिर्वाहक किया ज्ञानीकी होवेहैं। अधिक नहीं। परंतु—

11 ४५६ ।। कर्म नानाप्रकारके हैं । जहां एककर्म नानाधरीरका आरंभक होने । ऐसें कर्मतें रचित प्रथमधरीरमें जाकूं ज्ञान होने, तहां ज्ञानवान्कूं अन्यधरीरकी प्राप्ति हुई-चाहिये। काहेतें ? फलका जाने आरंभ कियाहै, सी प्रारच्ध कहियेहैं । ताका भीगविना नाध होने नहीं ॥ अनेकधरीरका हेतु कर्म एक है, ताने प्रथमधरीर जो उपजाया तामें ज्ञान हुवा, ता कर्मके फल ज्ञानतें अनंतर औरधरीर शेप

१ ४७९ ।। अपरोक्षानुभृति औ विवेक्तचूडामणि- आदिक ग्रंथनविषे ॥

हुईचाहिये । और---

॥ ४५७ ॥ जो ऐसें कहै:-प्रारब्ध-किंत-

यह समाधान है:-जहां अनेकग्ररीरनका ज्ञानीका व्यवहार होवेहै । याकेविपै--आरंभक एककर्म होवे, तहां अंतशरीरमेंही ज्ञान वंधिक है। जैसें—

- १ विपयनमें आसक्ति।
- २ बुद्धिमंदता ।
- ३ भेदवादिवचनमें विश्वास ।

ये तीनुं ज्ञानके प्रतिबंधक हैं। तैसें विर्लर्क्षण-प्रारब्ध वी ज्ञानका प्रतिवंधक है ॥ औ---

ज्ञानके प्रतिबंधक होते जहां ज्ञानसाधन-

॥ ४८० ॥ "न तस्य प्राणा धुत्कामंते । धत्रैव समवलीयंते (तिस ज्ञानीके प्राण गमन करते नहीं। किंतु इहां मरणके स्थानविपैही छीन होवेहें )'' इत्यादि वेदवाक्यनका नगारा है ॥

॥ ४८१ ॥ ज्ञानके त्रिविधप्रतिबंधका निवृत्तिके . अपायसहित वर्णन श्रीपंचदशीगत ध्यानदीपविपै लिस्याहै औ तिसका नाममात्रकथन पूर्व पंचम-तरंगगत दिप्पणविषे हम करिकायेहैं ॥

रहेहैं। यातें ज्ञानवान्कूं वी अन्यशरीरकी प्राप्ति अवणादिक होवें, तहां ज्ञान होवें नहीं किंतु प्रतिवंधक दूरि हुयेतैं प्रथमजन्मविषे किये जो श्रवणादिक हैं, तिनतेंही अन्यशरीरमें ज्ञान होवेहै । कर्गका फल जितने शरीर होवें, उतने शरीर जैसें वींमदेवने पूर्वजन्मविषे श्रवणादिक किये, ज्ञानीकं वी होवेहें। प्रारव्धके भोगतें अधिक तव प्रारव्धका फल एकशरीर शेप होते ज्ञान होवें नहीं। याते ज्ञान वी सफल होवैहै। सो नहीं हुवा । किंतु श्रवणादिक करते वर्त्तमान-वने नहीं । काहेतं ? यह वेर्देका ढंढोरा है:- शरीरका पात होयके अन्यशरीरकी प्राप्ति ह्रयेतें " ज्ञानवानुके प्राण अन्यलोकमं वा इसलोकके पूर्वजन्ममं किये श्रवणादिकनतें गर्भविषै ज्ञान अन्यशरीरमें गमन नहीं करते। किंतु तिसी हुवाहै। यातें ज्ञानसें अनंतर अन्यशरीरका स्थानमें अंतःकरण इंद्रियसहित लीन होनेंहें ॥" संबंध होने नहीं ॥ औ वर्त्तमानशरीरकी चेष्टा औ प्राणगमनविना अन्यशरीरकी प्राप्ति संभवे । प्रारव्धंसं होवेहे ॥ तहां जितनी चेष्टा शरीरकी नहीं । यातें ज्ञानवान्कुं प्रारव्धशेषतें और- निर्वाहक है सोई होवें । रागजन्य अधिकचेष्टा शरीर होवेहें। यह कहना तो संभवे नहीं।। होवे नहीं। यातें सर्वप्रवृत्तिरहित ज्ञानी होवेहे।।

॥ ४५८ ॥ इसरीतिसैं

ऐसी बांका है:-मनका स्वभाव अति-होंबंहे । पूर्वशरीरमें ज्ञान होवे नहीं । काहेतें ? चंचल है । निर्रीलंच मनकी स्थिति होवे नहीं । अनेकशरीरनका आरंभकप्रारव्धही ज्ञानका प्रति- किसी ऑलंबर्ते मनकी स्थिति होवेहै । यातैं मनके किसी आलंबकी प्राप्तिनिमित्त बी ज्ञानवानकी प्रवृत्ति होवैहै ॥ ताका-

> यह समाधान है:-यद्यपि समाधिहीन पुरुपका मन चंचल होवेहै तथापि समाधितें मनका विजय होवैहैं औ ज्ञानवान् समाधि-विपे स्थित होवेहै । यातें ज्ञानवानकी प्रवृत्ति होवै नहीं ॥

॥ ४८२ ॥ जन्मांतरका हेतु प्रारम्धशेष ॥

॥ ४८३ ॥ इहां "वामदेव " शब्दकरि ऋषभ-देवके पुत्र भरतराजाका वी ग्रहण है । भरतका बी तीनजन्मका हेत्र प्रारम्भशेष था । तिसकरि साधन-सामप्रीके होते वी ज्ञान भया नहीं । पीछे तृतीय-जनमविषे उपदेशतें विनाही पूर्वकृतविचारसें ज्ञान भया ॥

॥ ४८४ ॥ आश्रयरहित ॥ ॥ ४८५ ॥ आश्रयतें ॥

#### ॥ १५९ ॥ समाधिके अष्टअंग 11 843-884 11

सो समाधि इन अष्टअंगनतें होवैहै:-१ यम, २ नियम, ३ आसन, ४ प्राणायाम, ५ प्रत्याहार, ६ धारणा, ७ ध्यान औ ८ स-विकल्पसमाधि, इन अष्टअंगनतें समाधि होबैहै ॥

॥ ४६० ॥ १ अहिंसा, २ सत्य, ३ अस्तेय, ४ ब्रह्मचर्य, औ ५ अपरिग्रह, ये पांच यम कहैंहैं ॥

॥ ४६१ ॥ १ शौच, २ संतोष, ३ तप, ४ खाध्याय औ ५ ईश्वरप्रणिधान, ये पांच नियम कहियेहैं ॥ औ-

ज्ञानसमुद्रग्रंथमें दश्वकारके यम औ दश-प्रकारके नियम कहेहैं। सो पुराणकी रीतिसें कहेहैं । वेदांतसंप्रदायमें यमनियमके पांचपांचही भेद हैं ॥ और-

॥ ४६२ ॥ आसनके भेद अनंत हैं। तिनमैं:-१ स्वस्तिक, २ गोग्रुख, ३ वीर, ४ कुर्म; ५ पद्म, ६ क्रक्कुट, ७ उत्तान, ८ कूर्मक, ९ धनुष, १० मत्स्य, ११ पश्चिम-तान, १२ मयूर, १३ सब, १४ सिंह, १५ भद्र, औ १६ सिद्ध । इत्यादिक चौऱ्यासी-आसन योगग्रंथनमें लिखेहैं। तिनके लक्षण वी तहां लिखेहैं। ग्रंथके विस्तारभयतें तथा वेदांतमें अत्यंतउपयोगी नहीं, यातैं लक्षण लिखे नहीं ॥ तिनमें बी १ सिंह, २ भद्र, ३ पद्म, औ ४ सिद्ध, ये चारिआसन प्रधान हैं ॥ तिन चारिमें बी-

सिद्धआसन अत्यंतप्रधान है । ताका यह लक्षण है:-वामपादकी एडी गुदा मेंदूके मध्य सीवनमें दाविके घरे । दक्षिणपादकी

एडी मेढ्के ऊपरि दाविके धरे । भृकुटीके अंतर दृष्टि राखे । र्स्थाणुकी न्यांई सरल-निश्रलशरीरतैं स्थितिकं सिद्धासन कहैहैं॥ और—

कोई ऐसै कहैंहैं:-वामपादकी एडी सीवनमें नहीं लगावै। फिंतु मेंडूके ऊपरि लगावै। ताके ऊपरि दक्षिणएडी धरे ॥ औ पूर्वकी न्यांई यह सिद्धासनही अतिप्रधान है। काहेतें ? कितने आसन तौ रोगनाशके हेतुहैं। और कोई आसन ऐसैं हैं, प्राणायामादिक समाधिके अंग जिनतें होवेंहें, औ सिद्धासन समाधि कालमें होवेहैं। यातें अतिप्रधान है।। याहीक़ं वज्रासन, मुक्तासन, और गुप्तासन कहेंहैं॥

॥ ४६३ ॥ आसनसिद्धिसैं प्राणायाम वी करें I सो प्राणायाम बहुत-प्रकारका है। तथापि संक्षेपतें यह लक्षण हैं:-

- १ नासाके वामछिद्रद्वारा इंडा नाम नाडीतैं वायुक्तं पूरण करे, ताक्तं पूरक कहेहैं। २ दक्षिणतें त्यागे, ताक्तं रेचक कहेहैं।
- ३ सुषुम्णातैं रोके, ताकूं कुंभक कहेंहैं।

इसरीतिसें पूरक रेचक ईंभकई प्राणायाम कहैहैं। सो दोप्रकारका है:- १ एक अगर्भ है तैसें २ दूसरा सगर्भ है ॥

- १ प्रणवके उचारणरहित प्रींणायाम अगर्भ कहियेहैं ॥
- २ प्रणवके उच्चारणसहित प्राणायाम सगर्भ कहियेहै।।

।। ४६४ ॥ १ विषयनतैं सकलइंद्रियनके निरोधक् प्रत्याहार कहेहैं।

२ अंतरायसहित अंतःकरणकी स्थिति धारणा कहियेहैं।

भाव है । यातें तिस प्राणायामकी रीति " हठ-॥ ४८७ ॥ सारे हठयोगका प्राणायाममें अंतर- प्रदीपिकाआदिक " प्रंथनमें स्पष्ट लिखीहै ॥

<sup>॥</sup> ४८६ ॥ खंभेकी न्यांई ॥

३ अंतरायरहित अद्वितीयवस्तुविषे अंतः-करणका प्रवाह, ध्यान कहियेहै ॥

॥ ४६५ ॥ व्युत्थानसंस्कारनका तिरस्कार औ निरोधसंस्कारनकी प्रगटता हुया अंतःकरण-का एकाग्रतारूप परिणाम, समाधि किधे-है। सो समाधि दोप्रकारकी है:— १ एक सविकल्प्समाधि है। औ २ दूसरी निर्विकल्प-समाधि है।

१ ज्ञाता-ज्ञान-ज्ञेयरूप त्रिपुटीभानसहित अद्वितीयत्रहाविषे अंतःकरणकी वृत्तिकी स्थिति सचिकल्पसमाधि कहियेहैं। सो सविकल्प-समायि दोप्रकारकी हैं:-(१) एक तो शब्दानु-विद्व है औ (२) दूसरी शब्दाननुविद्व है ॥

- (१) " अहं ब्रह्मास्मि " इस शब्दकरिके अनुविद्ध कहिये सहित होवे, सो शब्दानुविद्ध कहियेहैं॥
- (२) शन्दरहितक्तं शन्दाननुविद्ध कहैहैं ॥ २ त्रिपुटीभानरहित अखंडब्रह्मकार अंतः-करणवृत्तिकी स्थिति, निर्विकल्पसमाधि कहियेहैं॥

इसरीतिसैं सविकल्प औ निर्विकल्पसमाधिके दो भेद हैं। तिनमैं—

- (१) सविकल्पसमाधि साधन है। औ---
- (२) निर्विकल्पसमाधि फल है।

१ साधनरूप जो सविकल्पसमाधि है, ताक़ेविपै यद्यपि त्रिपुटीरूप द्वेत प्रतीत होवेहै, तथापि सो द्वेत इसरीतिसें ब्रह्मरूप करिके प्रतीत होवेहैं:— जैसें मृत्तिकाविकारनक्ं मृत्तिकारूप जानेतें विवेकीकं मृत्तिकाके विकार घटादिक प्रतीत वी होवेहें, परंतु मृत्तिकारूपही प्रतीत होवेहें, तैसें सविकल्पसमाधिमें त्रिपुटी-द्वेत ब्रह्मरूपही प्रतीत होवेहें।

। १८८ । समाधिविषै जो अंतःकरणका अभाव होवै तौ योगीका देह निद्रालुकी न्यांई वि. सा. ३७

२ निर्विकल्पसमाधिविषै वी सविकल्प-समाधिकी न्यांई त्रिपुटीरूप द्वैत विद्यमान बी होवेहैं, तो वी त्रिपुटीद्वैतकी प्रतीति होवे नहीं। जैसे जलमें लवणक् गेरें, तहां लवण विद्यमान होवेहैं, परंतु नेत्रसं लवणकी सर्वथा प्रतीति होवे नहीं।।

इसरीतिसें सविकल्पनिर्विकल्पसमाधिका यह भेद सिद्ध हुवाः—

- १ सविकल्पसमाधिमें व्रसह्पकरिके द्वैतकी प्रतीति होवेहै । औ—
- २ निर्विकल्पसमाधिमें त्रिपुटीरूप द्वैतकी अप्रतीति होवहै ॥

॥४६६॥ सुपुप्तिसैं निर्विकल्पसमाधि-का भेद्र ॥

तैसें सुप्रिप्तें निर्विकल्पका यह भेद हैं:-

१ सुपुप्तिमें अंतःकरणकी ब्रह्माकारवृत्तिका अभाव होवेहैं । औ—

२ निर्विकल्पसमाधिमें ब्रह्माकारवृत्ति तौ अंतःकरणकी होवेहै, ताका मान होवे नहीं ॥

इसरीतिसैं—

- १ सुषुक्षिमें तौ वृत्तिसहित अंतःकरणका अभाव होवेहै । औ—
- ३ निर्विकल्पसमाधिमें वृत्तिसहित अंतःकर्रेण तों होवैहैं, ताकी प्रतीति होवै नहीं॥

निर्विकल्पसमाधिविषे अंतः करणकी जो व्रह्माकारवृत्ति होनेहैं, ताका हेतु सविकल्प-समाधिका अभ्यास है। यातें साधनरूप अष्ट-अंगनमें सविकल्पसमाधि गिनीहै। निर्विकल्प-समाधि फल है॥

गिन्या चाहिये भी गिरता नहीं । यातें समाधिनिषे अंतःकरण होवेहै, यह जानियेहै ॥ ॥४६७॥ निर्विकल्पसमाधि दोप्रकारकी ॥

सो निर्विकल्पसमाधि बी दोष्रकारकी होवै-है:-१ एक अद्वेतभावनारूप औ २ दूसरी अद्वेतावस्थानरूप होवेहैं।

/१ अद्वैतन्नह्माकार अंतःकरणकी अज्ञात-द्वित्तिसहित होवै, सो अद्वैतभावना-रूप निर्विकल्पसमाधि कहियेहै ॥

२ या समाधिमें अभ्यास अधिक हुयेतें ब्रह्माकारपृत्ति वी शांत होय जानेहैं । यातें पृत्तिरहितक्कं अद्वेतावस्थानरूप निर्विकल्पसमाधि कहेहें ।।

जैसें तप्तलोहके ऊपरि जलकी चूंद गेरी तप्तलोहमें प्रवेश करेहै, तैसें अद्वेतभावनारूप समाधिके दृढअभ्यासतें अत्यंतप्रकाशमान ब्रह्म-विषे वृत्तिका लय होवेहै । साँ अद्वैतिंवस्थान-रूप निर्विकल्पसमाधि फल है औ अद्वेतभावना-रूप निर्विकल्पसमाधि ताका साधन है ॥

॥ ४६८ ॥ अद्वैतावस्थानरूप समाधिसैं सुष्तिका भेद ॥

अद्वैतावस्थानरूप . समाधि औ सुषुप्तिका इतना मेद है:-

१ सुषुप्तिमें वृत्तिका लय अज्ञानमें होवेहै।

॥ ४८९ ॥ यातें सो अद्वैतमावनारूप समाधि ॥ ॥ ४९० ॥ यह अद्वैतावस्थानरूप निःर्विकल्प-समाधिही ज्ञानकी सप्तमभूमिकारूप योगका परम-अविध है ॥

॥ ४९१ ॥ इहां यह रहस्य है: यद्यपि उक्त-समाधिविषे निःशेषरजतमके तिरोधानतें आविभीवक् प्राप्त भये शुद्धसत्वगुणरूप उपादानिवेषेही वृत्तिका छय संभवेहे । निर्विकारब्रह्मप्रकाशिषे नहीं । तस-छोहिवेषे जलविंदुके लयका दृष्टांत कहा । तहां वी विचारदृष्टिसें पार्थिवलोहिवेषे जलविंदुका लय नहीं । किंतु जलका उपादान जो अग्निमात्र ताकेविषे जलविंदुका लय होवेहे । ताका तसलोहिवेषे अपचार

- २ अद्वैतावस्थानसमाधिमैं वृत्तिका र्लंथे ब्रह्मप्रकाशमें होवेहै ॥ औ—
  - १ सुजुक्षिका आनंद अज्ञानआवृत है । औ २ समाधिमैं निरावरणब्रह्मानंदका भान होवेहै ॥ परंतु—-

॥ ४६९ ॥ निर्विकल्पसमाधिके लय, विक्षेप, कषाय; औ रसास्वाद, ये चारिविम्न ॥ ४६९-४७२ ॥

निर्विकल्पसमाधिमैं चारिविन्न होवैहैं, सो निषेघ करनैक्ं कहियेहैं:–१ रुय, २ विक्षेप, ३ कपाय, औ ४ रसाखाद ।

१ आलस्यकरिके अथवा निद्राकरिके वृत्तिके अभावकं लय कहेंहें। ता लयतें सुपृष्ठि-समान अवस्था होवेंहें। ब्रह्मानंदका भान होवें नहीं। यातें निद्राआलस्यादिक निमित्ततें जब वृत्तिका अपने उपादान अंतःकरणमें लय होतादिखे तव योगी सावधान होयके निद्रा-दिकनकं रोकिके वृत्तिकं जगावे। इसरीतिसें लयक्ष्प विमका विरोधी जो निद्राआलस्य-विरोधसहित वृत्तिका प्रवाहरूप जागरण, ताकं गौडपादाचार्य चित्तें संबोधन कहेंहें॥

( कथन ) होवेहैं । तथापि ब्रह्मप्रकाशके भानरूप निमित्तकारे दृत्तिका लय हुवाहै । यातें उपचारतें ब्रह्मप्रकाशविषे लय कहियेहै ।

किंचा तिस समाधिमान् ब्रह्मविद्धरिष्ठकी दृष्टिसें गुणादिक प्रतीत होवें नहीं । किंतु शुद्धब्रह्म प्रतीत होवेहें । तहां तिस (ब्रह्मविवर्त) वृत्ति (दृष्टि)का समाव भया । यातें बी ब्रह्मप्रकाशविषे वृत्तिका स्थ कहियेहें ॥

 ॥ ४९२ ॥ यह अर्थ गौडपादाचार्यकृत मांड्रम्य-उपनिषद्की कारिकाविषे लिख्याहै । तिसकी वेदांतदीपिकानाम भाषाठीकाविषे हमने बी लिख्याहै ॥

॥ ४७० ॥ २ विक्षेपका यह अर्थ है:-जैसें वाज वा विल्लीतें डिरके चटिका गृहमें प्रवेश करे, तव भयव्याकुलक् गृहके अंतर तत्काल स्थान दिखे नहीं, यातें फेरि वाहरि आयके भय अथवा मरणरूप खेदकूं प्राप्त होवेहैं, तैसें अनात्मपदार्थनकुं दुःखहेतु जानिके अद्वैतानंदकूं विषय करनैवास्ते अंतर्भुख हुई जो वृत्ति, तहां वृत्तिका विषय चेतन अतिसूक्ष्म है। यातैं किंचित् काल वृत्तिकी स्थितिविना तत्कालही चेतन-स्वरूप आनंदका लाभ नहीं होवेहै। तातें वृत्ति वहिर्मुख होवेहै । इसरीतिसें वहिर्मुखवृत्ति विक्षेप कहियेहै ॥ सो वृत्तिकी स्थिरताविना स्वरूपआनंदका अलाभ होवेहै । यातें अंतर्प्रख-वृत्ति हुयेतें वी जितनैकाल वृत्ति ब्रह्माकार होवै नहीं उतनैकाल वाह्यपदार्थनमें दोपभावनातें वृत्तिक्तं विद्धिखता योगी होने देवे नहीं । किंतु वृत्तिकी अंतर्भ्रखताही स्थापन करें ॥

विधेपरूप विषका विरोधी जो योगीका प्रयत, ताक्तं गोडपादाचार्यने सम कहाहै ॥

॥ ४७१ ॥ ३ रागादिक दोपनकं कषाय क-हैंहैं। यद्यपि रागादिक दोप्रंकारके हैं:-(१) एक बाह्य हैं औ (२) दूसरे आंतर हैं।!

- (१) पुत्रस्त्रीधनआदिक जिनके वर्तमान होवें सो बाह्य कहियेहैं॥
- (२) भूतका वा भावीका चिंतनरूप जो मनोराज्य सो आंतर कहियेहैं॥ सो दोनूंत्रकारके रागादिक समाधिमें प्रवृत्त योगीविपै संभवे नहीं। काहेतें?

॥ ४९३ ॥ "कोई छोक मेरी निंदा मिति करो. किंतु सर्व स्तुतिहीकूं करो" इस आप्रहका दढसंस्कार लोकवासना है ॥

॥ ४९४ ॥ "स्थूल किंवा सूक्ष्मदेहके रोगादिरूप मलका औषधआदिककरि किंवा

चित्तकी पांच भूमिका हैं:-तिनमें (१) एक क्षेप नाम भूमिका है। (२) द्जी मृदता। (३) तीजी विक्षेप । (४) चोथी एकाग्रता । औ (५) पांचमी निरोधभूमिका है ॥

- (१) लोकेंबासना, देहेंबेंासना शार्स्सवासना इसतें आदिलेके रजोगुणका परिणाम जो दृढअनात्मवासना, ताक्रं क्षेप कहेंहैं ।
- (२) निद्राञालस्यादिक तमोगुणपरिणामक्तं मुढता कहेंहैं।
- (३) ध्यानमें प्रवृत्तचित्तकी कदाचित् वाह्य-प्रवृत्तिकुं विक्षेप कहेहैं।
- (४) अंतःकरणका अतीतपरिणाम वर्त्तमान परिणाम समानाकार होवै, ताक्रं एकाग्रता कहेहैं ॥

यह एकाग्रताका लक्षण योगसूत्रमें पतंजलिने कह्याहै । ताका भाव यह हैः–समाधिकालमैं योगीके अंतःकरणमें एकाग्रता होवैहै । सो एकाग्रता वृत्तिका अभावरूप नहीं । किंतु जितने अंतःकरणके परिणाम समाधिकालमें होवैहैं, सो सारै ब्रह्मकुंही विषय करेहैं । यातैं अंतः-करणके अतीतपरिणाम औ वर्तमानपरिणाम केवल ब्रह्माकार होनैतें समानाकार होवैहैं।

(५) ता एकाग्रताकी वृद्धिकं निरोध कहैंहैं।। ये पांचभूमिका अंतःकरणकी हैं। भूमिका नाम अवस्थाका है ॥ ये पांचभूमिकासहित अंतःकरणके ये क्रमतें

शोभापुष्टिभादिरूप किंवा पुन्यरूप गुणका संपादन करूंगा'' इस आग्रहका दढसंस्कार देहवासना है ॥

॥ ४९५ ॥ "सर्वेशास्त्रनके पाठकूं किंवा अर्थकूं किंग तिस तिस शास्त्रउक्त आवरणकूं मैं धारण तीर्थाटनकारे निःशेष निवारण करूंगा औ तिसविषे । करूंगा" इस आप्रहका रहसंस्कार शास्त्रवासना है।

नाम हैं:-(१) क्षिप्त, (२) मूढ, (३) विक्षिप्त, (४) एकाग्र औ (५) निरुद्ध । तिनमैं—

(१-२) क्षिस औ मृढअंतःकरणका तौ समाधिविषै अधिकार नहीं।

(३) विक्षिसअंतःकरणकूं अधिकार है।।

(४-५) एकाग्र औ निरुद्धअंतःकरण समा-धिकालमें होवेहैं।

यह योगग्रंथनमें कह्याहै ।

रागादिकदोषसहित अंतःकरण क्षिप्तही है । ता क्षिप्तअंतःकरणका योगमें अधिकार नहीं । यातें रागादिक दोषरूप कषाय समाधिके विंर्मैं हैं । यह कहना संभवे नहीं ।

तथापि यह समाधान है:— वाह्य अथवा अंतर जो रींगादिक हैं, सो तौ क्षिप्त- अंतः करणमें ही होवेहें । ताका अधिकार वी नहीं । तौ वी अनेकजन्मविषे पूर्व अनुभव किये जो वाह्यअंतररागद्वेप, तिनके सूक्ष्म- संस्कार विक्षिप्तादिकअंतः करणमें वी संभवे- हैं, यातें रागद्वेपका नाम कपाय नहीं । किंत

॥ ४९६ ॥ जा पुरुषकूं राजाके पास जानैका अधिकार होवै, ताकूं तौ चोढीदारने विघ्न किया ऐसा कथन संभवे भी जाकूं तहां जानैका अधिकार ही नहीं, ताकूं चोढीदारने विघ्न किया ऐसा कहना संभवे नहीं । तैसें क्षिप्तअंतःकरणका जो समाधिमें अधिकार होवे तौ तिसकूं रागादिदोषक्रप कथाय समाधिके विघ्न होवें । जातें ता क्षिप्तअंतःकरणका समाधिकें अधिकार नहीं, यातें ताकूं रागादिदोषक्रप कथाय समाधिकें अधिकार नहीं, यातें ताकूं रागादिदोषक्रप कथाय समाधिकें विघ्न होतें । उन्हों ता क्षिप्तअंतःकरणका

॥ ४९७ ॥ इहां यह प्रक्रिया है:—१ उद्युक्त, २ आशास्त्रप, भी ३ वासनारूप भेदतें रागादिक तीनभातिके हैं॥

१ बाह्यप्रकृतिके हेतु जे रागादिक वे उचुक-राग कहियेहैं। ताहीकूं वाह्यराग वी कहेहै। की— २ मनोराज्यकूप जे रागादिक वे आशास्त्र राग

रागद्वेपादिकनके संस्कार केंषाय कहियेहैं। सो संस्कार अंतःकरण रहे जितनें दूरि होवै नहीं। यातें समाधिकालमें वी अंतःकरणमें रहेहें, परंतु रागद्वेपादिकनके उद्भृतसंस्कार समाधिके विरोधी हैं। अनुद्भृत विरोधी नहीं॥

प्रगटकं उद्भूत कहेंहैं।

अप्रगटकुं अनुद्भूत कहेंहैं।।

समाधिमें प्रवृत्ते योगीक्षं जो रागद्वेषके संस्कारनकी प्रगटता होवे तो विषयनमें दोष-दर्शनतें दाविदेवे ।

विक्षेपकपायका यह भेद हैं:-

- (१) वाह्यविषयाकारष्ट्रतिक्रं विक्षेप कहै-हैं ॥ औ---
- (२) योगीके प्रयत्नतें जहां वृत्ति अंतर्भुख तौ होवे, परंतु रागादिकनके उद्भूतसंस्कारनतें अंतर्भुख हुई वृत्ति वी रूकिजावे, ब्रह्मकुं विषयमें करे नहीं, ताकं कषाय कहेहें । विषयमें दोपद्श्वनसहित योगीके प्रयत्नतें कपायविष्ठकी निवृत्ति होवेहे ।।

कहियेहैं। तिनहीकूं आंतरराग बी कहेहैं। औ——

३ जन्मांतरिविपै पूर्वअनुभव किये जे रागादिक, तिनके जे संस्कार, वे वासनारूप रागादिक कहियेहैं। तिनभें वासनारूप रागादिक उद्भृत औ अनुद्भृतभेदतैं दोभांतिक हैं।

यह अर्थ जीवन्युक्तिविवेकनाम ग्रंथविषै विद्यारण्य-स्वामीनै लिख्याहै ।।

॥ ४९८ ॥ यामें यह दृष्टांत है: जैसें राजाके मिछनेअर्थ गृहतें निकस्या जो कोई घनिक, ताकूं राजद्वारमें जामत् होयके स्थित जो द्वारपाछ सो रोक देवै, तेसें सर्वविषयोंतें उपराम होयके निर्विक्ष्य-समाधिके आनंदअर्थ अंतर्मुख भया जो योगीका मन, ताकूं बीचमें (समाधिआनंदछामतें पूर्व ) उद्भुतरागा-दिकका संस्काररूप कषाय रोक देवेहे । यातें सो समाधिका विन्न है।

॥ ४७२ ॥ ४ रसास्त्रादका यह अर्थ है:--योगीकं ब्रह्मानंदका अनुभव होवेहे आ विक्षेप-रूप दुःखकी निवृत्तिका अनुभव होवह । कहं दुःखकी निवृत्तिसँ वी आनंद होवेह ॥

जैसें भारवाहीपुरुपका भार उतरेंसे ताहै। आनंद होवे, तहां आनंदमं और तो कोई विषय हेतु ह नहीं। किंतु भारजन्यदुः खकी निवृत्तिसं यह कहेंहै:-"मेरेकं आनंद हुवाहे" उत्तर निर्विकल्पसमाधिके आरंभमें यात दुःखकी निष्टित्त वी आनंदका हेतु है।। सिवकल्पसमाधिक सोपाधिकआनंदक्तं त्यागि तेसे योगीक्तं समाधिमं विक्षेपजन्य दुःखकी सक नहीं। किंतु ताहीक्तं अनुभव करे, सो निष्टित्तिसं जो आनंद होवे ताका अनुभव रसास्वाद कहियेहै। यातं विक्षेपनिष्टित्तिजन्य रसास्वाद कहियेहैं ॥

योगी अलंबुद्धि करि लेके ता सकलउपाधि- सो दोन् प्रकारका रसास्वाद निर्विकल्पसमाधि-रहित ब्रह्मानंदाकार वृक्तिके अभावतं ताका के परमानंदके अनुभवका विरोधी होनेतें अनुभव समाधिमं होव नहीं । यातं दुःखनिवृक्ति- विष्ठ है । यातं ताक् वी त्यागे ॥ जन्य आनंदका अनुभवरूप रसास्वाद वी एसं निर्विकल्पसमाधिमें चारिविष्ठ समाधिमं विष्ठ है।।

वांछितकी प्राप्तिविना वी विरोधीकी निवृत्ति- होवेहें । यातें-में आनंदकी उत्पत्तिमें अन्यदृष्टांतः— ॥ ४७३॥ ज्ञानवान्की बाह्यप्रवृत्तिके जैसे पृथिवीमें निधि होवें सो निधि अत्यंत्- अयंग्यके आवेषकी समाप्ति॥ विपथरसपैतें रक्षित होने । तहां निधिप्राप्तिसं प्रथम वी निधिप्राप्तिका विरोधी जो सर्प है, 🐪 सावधानतासे चारिविधकूं रोकिके समाधिमें ताकी निष्टित्तिसं आनंद होवेहे । तहां सर्प- परमानंदकं विद्वाच् अनुभव करेहे । ताहीकं निवृत्तिके आनंदमं जो अलंबुद्धि कर ती जीवन्मुक्त कहेंहैं।। उद्यम त्यागनैते निधिष्राप्तिका परमानंद प्राप्त इसरीतिसे ज्ञानीका चित्त निरालंब नहीं होवे नहीं । तैसे अद्वतव्रक्षरूप निधि है । होवह ॥ देहादिक अनात्मयदार्थनकी प्रतीतिरूप जो जब प्रारम्थवलते समाधिसे उत्थान होनै, विक्षेप सो सर्प है । विक्षेपरूप सर्पकी निवृत्ति- तव वी समाधिमें जो परमानंदका अनुभव जन्य जो अवांतरआनंदरूपी रसका अनुभवरूप कियाहै, ताकी स्मृति होवेहै । यातें उत्थान-आस्वादन है, सो निधिरूपी अद्वेतन्रसकी कालमें वी ज्ञानीका चित्त निरालंव नहीं । औ-प्राप्तिजन्य जो महाआनंद है, ताकी प्राप्तिका ज्ञानवान्की जो भोजनादिकन्में प्रवृत्ति प्रतिवंधक होनैंतं विघ्न कहियेहै ।

सविकल्पसमाधिसं उत्तर निर्विकल्पसमाधि होवेह आ सविकल्पसमाधिमें त्रिपुटी प्रतीत होवहे, यातें सविकल्पसमाधिका आनंद त्रिपुटी-रूप उपाधिसहित होनतें सोपाधिक कहियेहैं औं निर्विकल्पसमाधिमें त्रिपुटी प्रतीत होवें नहीं । यातें निरुपाधिक आनंद निर्विकल्प-समाधिमं होवेह ॥ इसरीतिसं सविकल्पसमाधिसं आनंदका अनुभव अथवा सविकल्पसमाधिके जो दुःखनिवृत्तिजन्य आनंदके अनुभवसंही आनंदका अनुभव रसास्वाद कहियेहैं॥

होवहें, सो चारिविष्ठ समाधिके आरंभमें

असंभवके आक्षेपकी समाप्ति ॥

होवेहैं, सो केवल प्रारव्धसें होवेहैं । परंतु अथवा रसास्त्रादका यह और अर्थ है:- भोजनादिक व्यवहारमैं ज्ञानी खेद मानिके

प्रवृत्त होवेहै। काहेतें ? भोजनादिकनमें प्रवृत्ति वी समाधिसखकी विरोधी है भोजनादिक शरीरनिर्वाहकी प्रवृत्तिही खेदरूप प्रतीत होने, ताकी अधिकप्रवृत्ति संभवे नहीं । इसरीतिसें बहुतआचार्येनि यही लिख्याहै । औ जीवन्युक्तिका ची आनंद बाह्यप्रदृत्तिमें होवे नहीं । किंतु निदृत्तिमें होवे-है। यातें जीवन्य्रक्तिके सुखार्थी ज्ञानवानकी बाह्यप्रवृत्ति संभवे नहीं ।।

#### (॥ अंक ४५५-४७३ गत आक्षेपका समाधान ॥ ४७४-४७८॥)

॥ ४७४ ॥ ज्ञानी निरंकुश है। प्रारब्धसैं व्यवहारसिद्धि॥

तथापि ज्ञानवान्के निष्टत्तिका वी नियम कहना संमवे नहीं। काहेतें ? निवृत्तिमें अथवा प्रवृत्तिमें वेदकी आज्ञारूप विधि तौ ज्ञानीकूं है नहीं, जातें ज्ञानीके व्यवहारमें नियम होते । यातें ज्ञानी निरंकुश है । ताका व्यवहार प्रारव्धसैं होवैहै ॥

- १ जिस ज्ञानीका प्रारव्ध मिक्षामोजनमात्र-फलका हेतु है, ताकी मिक्षाभोजनमात्रमें प्रवृत्ति होवैहै ।
- २ जाका प्रारब्ध अधिकभोगका हेतु होवै ताकी अधिकमें बी प्रवृत्ति होवेंहैं। और—

जो ऐसैं कहैं:-जाका प्रारब्ध भोजनमात्रका हेतु होवै, ताहीकुं ज्ञान होवैहै। अधिकव्यवहारका हेतु जाका प्रारब्ध होवै, ताकूं ज्ञान होवे नहीं । यातें मिक्षामोजनादिक व्यवहारतें अधिकव्यवहार बानीका होने नहीं ! जाकी अधिकप्रवृत्ति होवै, सो ज्ञानी नहीं ॥

॥ ४९९ ॥ अब इहांसैं प्रथकार पूर्वउक्त झानवानुके निवृत्तिके नियमविषे शंकाका समाधान कहेहैं ॥

सो चांका बनै नहीं। काहेतें? याज्ञवल्य-जनकादिक ज्ञानी कहेहैं। समाविजयतें धन-संग्रहव्यवहार याज्ञवल्क्यका तथा राज्यपालन-जनकका कहाहै औ वासिष्टग्रंथमें **व्यवहार** अनेक ज्ञानी पुरुपनके व्यवहार नानाप्रकारके कहेहैं । यातैं ज्ञानीके प्रवृत्ति अथवा निवृत्तिका नियम नहीं।

यद्यपि याज्ञवल्क्यनै समाविजयतैं उत्तर विद्यत्संन्यासरूप निवृत्तिही धारीहै और प्रवृत्तिमें म्लानिके हेतु नानादोप कहेहें, तथापि 'याज्ञवल्क्यकूं विद्वत्संन्यासतें पूर्व ज्ञान नहीं था' यह कहना तौ संभवे नहीं किंतु ज्ञान तौ प्रथम बी था । परंत्र विद्वत्संन्यासतैं पूर्व जीवन्सुक्तिका आनंद प्राप्त हुवा नहीं। यातें जीवन्युक्तिके आनंदवासतैं सर्वसंग्रहका त्याग कियाहै ॥ याज्ञवल्क्यका प्रारम्थ कुछकाल अधिकमोगका हेतु था औ उत्तरकाल न्यूनभोगका हेतु था। यातैं प्रथम तौ याज्ञवल्क्यकूं ग्लानिविना अधिकमोग औ आगे ग्लानितें सर्वभोगनका त्याग हुवाहै ॥ औ---

- १ जनकका प्रारब्ध मरणपर्यंत राज्य-,पालनादिकसमृद्धिभोगका हेतु हुवाहै। यातें सदा त्यागका अभावही हुवाहै। भोगनमें ग्लानि ची हुई नहीं। औ—
- २ वामदेवादिकनका प्रारब्ध भोगका हेतु हुवाहै। तिनक् सदा भोगनमें ग्लानितें प्रवृत्तिका अभावही कहाहै । औ
- ३ वासिष्ठमें ऐसा वी प्रसंग है:-श्रिखर-ध्वजनी ज्ञानतें अनंतर अधिकप्रदृति हुईहै ॥

इसरीतिसैं नानाप्रकारके विलक्षणव्यवहार

ज्ञानी पुरुपनके कहेहैं, तिन सर्वक्तं ज्ञांन समान है औ ताका फल मोक्ष बी समान है औ प्रारच्धभेदसें च्यवहारका भेद हैं। व्यवहारकी न्यूनतासें जीवन्धुक्तिके सुखकी अधिकता औ व्यवहारकी अधिकता सें जीवन्धुक्तिके सुखकी अधिकता के व्यवहारकी अधिकतासें जीवन्धुक्तिके सुखकी न्यूनता होवेहें। याके विपे:—

॥ ४०५॥ ज्ञानीकूं विदेहमोक्षत्याग वापरलोककी इच्छा होवे नहीं ॥

कोई यह दाँकी करैहै: जो जीवन्युक्तिके मुखकूं त्यागिके तुच्छभोगनमें प्रवृत्त होवे, सो विदेहमोक्षक्तं वी त्यागिके वैकुंठादिक लोककी इच्छा धारिके जावेगा।

सो शंका वनै नहीं। काहेतें ?

- १ जीवन्मुक्तिके सुखका त्याग औ मोगनमें प्रवृत्ति तौ ज्ञानीकी प्रारव्धवरुतैं संभवेहें । औ —
- २ विदेहमोक्षका त्यागः औ परलोकक् गमन संभवे नहीं। काहेतें ?
- (१) ज्ञानीके प्राण बाहरि गमन करें नहीं।

| | ५०० | | इहां यह सांप्रदायिक श्लोक है:— कृष्णो भोगी शुकस्त्यागी राजानो जनकराघवौ | वसिष्ठः कर्मकर्त्ता च त एते ज्ञानिनः समाः ॥ १ ॥ अस्यार्थः—

१ कृष्ण भोगी है।

२ शुकदेव लागी भयाहै ।

३ जनक अरु रामचंद्र राजा भयेहैं। भौ---

४ वसिष्ठमुनि कर्मका कत्ती भयाहै ॥

इसरितिसें इनका प्रारम्भदतें विलक्षणन्यवहार भयाहै । तथापि वे औ वे (आधुनिक) ज्ञानी समान हैं ॥ १॥

उक्तअर्थके प्रतिपादक ये चित्रदीपके बी श्लोक हैं:-आरब्धकर्मनानात्वाद्वधानामन्यथान्यथा। वर्त्तनं तेन शास्त्रार्थे भ्रमितन्यं न पंडितै:॥२॥ यातें परलोकक् गमन संभवे नहीं।

(२) विदेहमोक्षका त्याग वी संभवे नहीं। काहेतें ? ज्ञानतें अज्ञानकी निष्टित्त होयके प्रारव्धभोगतैं अनंतर स्थलस्हम-अज्ञानका चेतनमें लय शरीराकार विदेहमोक्ष कहियेहैं । सो अवश्य होवेंहै । जो मूलअज्ञान याकी रहै अथवा नष्टअज्ञानकी फेरि उत्पत्ति होवै तौ विदेहमोक्षका अभाव होवै । सो मूलअज्ञानका विरोधी ज्ञान हुयेतैं अज्ञान बाकी रहे नहीं औ प्रमाणतें नाश हुये अज्ञानकी फेरि उत्पत्ति होवै नहीं । यातें विदेहमोक्षका अभाव होवै नहीं ! औ-

२विदेहमोक्षके त्यागमैं तथा परलोकके गमनमैं ज्ञानीकी इच्छा वी संभवे नहीं। काहेतें ?

(१) ज्ञात्तीक्तं इच्छा केवल प्रारम्धसे होनेहैं। जितनी सामग्रीविना प्रारम्धका मोग संभवे नहीं, उतनी सामग्रीक्तं प्रारम्ध रचेहै। इच्छा-

स्वस्वकर्माजुसारेण वर्त्ततां ते यथातथा। अविशिष्टः सर्ववोधः समा मुक्तिरिति स्थितिः॥३॥

प्रारव्धकर्मके नाना होनैकरि ज्ञानिनका और-औरप्रकारसें (परस्परविलक्षण) वर्त्तनाहे। तिसकरि पंडितजनोंने दढबोधर्सें मोक्षके प्रतिपादक शास्त्रके अर्थविषे श्रांत होना योग्य नहीं ॥ २ ॥

सो ज्ञानी अपनै अपनै कर्मके अनुसार करि जैसैं तैसैं (विलक्षण) वर्त्तन करो । सर्वका बोध समान है भौ मुक्ति समान है । यह स्थिति (शास्त्र भौ विद्वानोंका निर्धार) है ॥ ३ ॥

॥ ५०१ ॥ यह रांका दैतिविवेकविषे विद्यारण्य स्वामीने लिखीहै ॥ विना भोग संभवे नहीं। यातें ज्ञानीकी इच्छा वी प्रारव्धका फल है॥ औ—

(२) अन्यलोकमें अथवा इसलोकमें अन्य श्रारका संबंध ज्ञानीकं प्रारव्धसें वी होवें नहीं । यह पूर्व इसीतरंगमें प्रतिपादन करि आयेहें । यातें ज्ञानीकं प्रारव्धसें विदेहमोक्षके त्यागकी वा परलोकके गमनकी इँचेंछा होवें नहीं ॥ ॥ ४७६ ॥ ज्ञानीकी मंदप्रारव्धसें जीवनमुक्तिसुखकी विरोधि प्रवृत्ति ॥ जीवनमुक्तिसुखकी विरोधी वर्त्तमानश्चरीरमें अधिकमोगनकी इच्छा तो मिक्षामोजना-दिकनकी न्यांई जनकादिकनकं संमवेहे॥

॥ ५०२ ॥ द्दैतविवेकिविषे पूर्वउक्तशंकारूप तर्कके कत्ता श्रीविद्यारण्यस्वामीका "मंदप्रारव्यसें भोगादिकमें प्रवृत्त ज्ञानीकूं विदेहमोक्षके त्यागकी वा परलोकके गमनकी इच्छा होवेगी " इस अर्थविषे अभिप्राय नहीं । किंतु प्रयत्नरहित जे ज्ञानी हैं तिनकूं यथेष्टाचरंणकी हेतु भोगादिककी आसक्ति छुडायके जीवन्मुक्तिके मुखविषे आसक्त करनैमें अभिप्राय है ।

जैसें रोगिष्ठपदार्थके खानैवाले पुत्रकूं परमहितेच्छु जो तिसकी माता सो "हे पुत्र! जब तूं
आरोग्यकी इच्छा व्यागिके देखनैमात्र सुंदर इन
रोगिष्ठपदार्थनकूं विवेक छोडिके खाताहै, तव
वंचकोंके कियेद्वये विषयुक्त व्हुके मक्षणके लोभकारि तूं जीवनकी इच्छा बी त्याग देगा " ऐसे कहनैवाली माताका "पुत्रकूं जीवनके त्यागकी औ
विषयुक्त व्हुके खानैकी इच्छा होवेगी " इस अर्थमें
अि प्राय नहीं। किंतु तर्ककारि रोगके हेतु रोगिष्ठपदार्थनके मक्षणकी आसिक्त छुडायके आरोग्य
(नीरोगता) में आसक्त करनैविषे अभिप्राय है॥

तैसें विद्यारण्यस्वामीका वी "विवेकक् छोडिके (उपेक्षाकरिके ) मंदप्रारम्धके फल्में सहायकवासना कार किंवा केथलशासनाकार विक्षेपके हेतु कामादिककी

या स्थानमें यह रहस्य है:-ज्ञानीकी वाह्य
प्रवृत्ति जीवन्युक्तिकी विरोधी नहीं । किंतु
जीवन्युक्तिके विरुक्षणसुखकी विरोधी है,
काहेतें ? आत्मा नित्यस्त है । अविद्यासें वंध
प्रतीत होवेंहै ॥ जिसकालमें ज्ञान होवेंहैं,
तिसीकालमें अविद्याकृत वंधभ्रम नष्ट होवेंहैं ।
ज्ञान हुयेतें फेरि वंधभ्रांति होवे नहीं ॥ अरीरसहितकं वंधभ्रमका अभावही जीवन्युक्ति
कहियेहें ॥ देहादिकनकी प्रवृत्तिमें तथा निवृत्तिमें
ज्ञानीकं वंधभ्रांति आत्मामें होवे नहीं, यातें
वाह्य प्रवृत्तिसें वी जीवन्युक्ति द्रि होवे नहीं ॥
तो वी वाह्यप्रवृत्तिमें जीवन्युक्तकं विरुक्षणसुख
होवे नहीं। एकाप्रतारूप अंतःकरणपरिणामतें

परवशतारूप प्रमादकूं प्राप्त भये झानीकूं जीवन्मुक्ति-रूप जीवनके त्यागकी भी परलोकके भोगकी इच्छा होवैंगी "इस अर्थमें अभिप्राय नहीं। किंतु अनिष्टापादनरूप तर्कसे ताकूं यथेष्टाचरणरूप रोगकी हेतु भोगमें प्रवृत्ति छुडायके जीवन्मुक्तिके विलक्षण-सुखरूप आरोग्यमें आसक्त करनैविषे अभिप्राय है॥ औं—

दढवोधवान् मोक्षकी इच्छासें रहित हुया दी मुक्त होवेहै । या अर्थमें भाष्यकारका वचन प्रमाण है ॥ स्त्रोकः---

देहात्मज्ञानवज्ज्ञानं देहात्मज्ञानवाधकम् ।| आत्मन्येव भवेद्यस्य स नेच्छन्नपि मुच्यते॥१॥

अर्थ:—अज्ञानीक् देहिविषै आत्मबुद्धिकी न्यांई जाकूं देहिविषै आत्मज्ञानका वाधक ज्ञान ब्रह्मसें अभिन आत्माविषै होवै, सो वृक्षसें छूटे हस्तवाले नरकी न्यांई न इच्छताहुया वी मुक्त होवैहै ॥१॥ औं—

स्वप्नतें जागे पुरुषकूं जैसें स्वप्नश्रांतिकी निवृत्तिके त्यागविषे अरु स्वप्नगत परछोकंके गमनविषे इच्छा संभवे नहीं; तैसें ज्ञानीकूं वंधश्रांतिकी निवृत्तिरूप विदेहमोक्षके त्यागविषे अरु स्वर्गादिपरछोकके गमन-विषे इच्छा संभवे नहीं। सप्तमस्तरगः ७ 1

सुख होवैहै । सो एकाग्रतापरिणाम बाह्यवृत्तिमैं होवै नहीं ।

इसरीतिसें प्रारम्भेदतें ज्ञानी पुरुषनके व्यवहार नानाप्रकारके हैं। परंतु जाका प्रारम्ध अधिकप्रवृत्तिका हेतु होनेहैं, ताका मंद्रैपारम्ध कहियेहैं। काहेतें श्रि अधिकप्रवृत्ति एकाप्रताकी विरोधी है औ एकाप्रताविना निरुपाधिक आनंद प्रतीत होने नहीं। यह समाधिनिरूपणमें कहीहै।। और—

॥ ४७७ ॥ ज्ञानीके व्यवहारका अनियम

11 208-008 11

जो 'धूँवे कह्याः-''ज्ञानवान्कूं सर्वअनात्म-पदार्थनमें मिथ्याषुद्धि होवेहै, राग होवे नहीं, यातें प्रवृत्ति संभवे नहीं "सो दांका बी बनै नहीं। काहेतें १

जैसें देहविषे मिथ्याचुद्धि वी ज्ञानीकूं

॥ ५०३ ॥ जैसें सारी पृथिवीके राज्यक्ं प्राप्त भये पुरुषक्ं रोगका हेतु प्रारम्ध भोगका विरोधि होनैतें मंद कहियेहै, तैसें अविद्यातत्कार्यरूप शत्रुनका संहारकरिके ब्रह्ममावकं प्राप्त भये ज्ञानीका अधिकप्रवृत्तिका हेतु प्रारम्ध एकं।प्रताका विरोधि होनैतें मंद कहियेहै ।

इहां मंद्रपदका निक्रष्ट अर्थ है। शिथिल अर्थ नहीं। काहेतें ? जैसें उक्तराजा शिथिलप्रारच्यजन्य- मुसाप्य वा कष्टसाप्य रोगकी तो औषधआदिक प्रयत्नसें निवृत्ति करेहै। परंतु तीवतरप्रारच्यजन्य असाप्यरोगकी निवृत्ति करेहै। परंतु तीवतरप्रारच्यजन्य असाप्यरोगकी निवृत्ति करनी तिसतें अशक्य है। तैसें शिथिल-प्रारच्यके फल्फ्प प्रवृत्तिकुं तो ज्ञानी जीवन्मुक्तिके सुखअर्थ वासना (रागद्देष)के निवारणरूप प्रयत्नसें दूरी करेहै। परंतु तीवतरप्रारच्यकी फल्फ्प प्रवृत्ति तिसकरि निवारण करनेकुं अशक्य है। इसरीतिसें व्यवस्थाके किये प्रारच्य भी पुरुषार्थ दोनुं सफल होवेहैं। यातें अधिकप्रवृत्तिका हेतु प्रारच्य शिथिल नहीं है। किंतु निकृष्ट है। यातें मंद्र कहियेहैं। वि. सां, ३८

होवैहै तौ बी देहके अनुक्ल जो मिश्वादिक हैं, तिनमें केवल प्रारव्यसें प्रवृत्ति होवेहैं, तैसें जिसका अधिकभोगका प्रारब्ध होवे, तिस ज्ञानीकी अधिकप्रवृत्ति वी होवेहैं।।

जैसें बाजीगरकें तमासे हूं मिध्या जानिके सर्वलोकनकी प्रवृत्ति होवेहै, तैसें सर्वपदार्थनमें ज्ञानी कूं मिध्या बुद्धि हुयेसें बी प्रवृत्ति संभवेहै।। और—

॥ ४७८ ॥ जो ऐसें कहैं:-जाकूं जिस पदार्थमें दोपदृष्टि होने ताकेमिने तिस पुरुषकी प्रवृत्ति होने नहीं । ज्ञानीकूं अनात्मपदार्थनमें दोपदृष्टि होनेहै, राग होने नहीं, यातें प्रवृत्ति संभने नहीं ॥

सो बी बने नहीं। काहेतें ? जिस अपध्य-सेवनमें रोगीने अन्वयव्यतिरेकतें दोषनिश्वय कियाहै, ता अपध्यसेवनमें प्रारब्धतें जैसें रोगीकी प्रवृत्ति होवेहे, तैसें प्रीरब्धसें ज्ञानीकी

॥ ५०४ ॥ पूर्व षष्टतरंगगत ४०६ वें अंकविषे कह्या ॥

!! ५०५ || इहां यह विवेक है:---१ मंद,
 २ तीव भी ३ तीवतर इन भेदतें प्रारम्धकर्म तीनि
 भांतिका है ||

- १ जाका उपादेयफल मिक्षाके अनकी न्यांई अधिकप्रयत्नसें प्राप्त होने अरु जाका अकस्मात् प्राप्त भया हेयफल सुसाध्य रोगकी न्यांई अल्पप्रयत्नसें निवृत्त होने, ऐसा जो प्रारब्ध सो मंद्रप्रारब्ध है ॥ औ—
- २ जाका उपादेयफळ निमंत्रणके अनकी न्याई अहपप्रयत्नसें प्राप्त होवे अरु जाका अकस्मात् प्राप्त भया हेयफळ कष्टसाध्यरोगकी न्याई अधिकप्रयत्नसें निवृत्त होवे, ऐसा जो प्रारब्ध सो तीनप्रारब्ध है॥ औ—
- २ जाका उपादेयफळ आसनपर प्राप्त भये अन्नकी न्यांई विनाप्रयस्नसैं आपही प्राप्त होवे अरु जाका बळाकारसैं प्राप्त भया हेयफळ

सर्वव्यवहारमें प्रवृत्ति दोषदृष्टि हुये बी संभवेहै । इसरीतिसें ज्ञानीके व्यवहारका नियंर्म नहीं ॥

यह पक्ष विद्यारण्यस्वामीनै विस्तारसै तृतिं-दीपमैं प्रतिपादन कियाहै, यातैं तत्त्वदृष्टिका व्यवहार नियमरहित है। समाधिरूप नियमकी विधि सुनिके तत्त्वदृष्टि हसेहै।।

बलीवर्दके डामकी न्यांई मरणांतप्रयत्नसें बी निवृत्त होवे नहीं, ऐसा जो प्रारन्थ सो तीवतरप्रारन्थ है।।

इसरीतिसें मंद भी तीनप्रारव्धका फल प्रयत्नके आधीन है। तिस प्रयत्नकी हेतु ग्रुमाग्रुभवासना है। तिस वासनाकी निवृत्ति वी पुरुषार्थसें (पुरुषके प्रयत्नसें) होवेहे॥ तिनमें—

- १ ग्रुभवासनाकी निवृत्ति कुसत्संगादिक पुरुषार्थसें होवेहै । शो—
- २ अशुभवासनाकी निवृत्ति सत्संग अरु विवेकज्ञानादिकसैं होवैहै ।

जातैं ज्ञानी सत्संग अरु विवेकज्ञानादिगुणकरि संपन्न है, याँतें ताके चित्तमें कोई अशुभप्रवृत्तिकी हेतु अशुभवासना होवें नहीं । किंतु शुभप्रवृत्तिकी हेतु शुभवासनाही होवेहें । याँतें तिस ज्ञानीकी मंद ओ तीव्रप्रारव्धके निषिद्धफळविषे विधिनिषेधसें जन्य गुणदोषबुद्धिके अभाव हुये वी शुभवासनारूप स्वभावसेंही पागळवेष्णवकी न्यांई बी ब्राह्मणादिकके बाळककी न्यांई प्रवृत्ति संभवे नहीं । किंतु निवृत्तिही संभवेहें ॥ औ—

रोगीकी अन्वयव्यतिरेकतें दोषनिश्चयके होते बी जो अपध्यसेवनमें प्रवृत्ति होवैहें, सो प्रयत्नशील रोगीकी नहीं होवैहें । किंतु जिह्वालोल्लप प्रयत्नरहित रोगीकी अपध्यसेवनमें प्रवृत्ति होवैहें औ किसी प्रयत्नशील रोगीकी बी अपध्यसेवनमें प्रवृत्ति होवैहे, सो तीवतरप्रारब्धका फल है ॥

इसरीतिसें दोषनिश्चयरूप स्रो मिथ्यात्वनिश्चयरूप दृढविवेकयुक्त ज्ञानीकी मंद वा तीव प्रारम्भके फल्भूत समेद्याचरणरूप निषिद्धप्रवृत्ति संभवे नहीं ॥ ॥ ४७९ ॥ तत्त्वदृष्टिका देशादिअपेक्षा-रहित देहपात ॥ ४७९-४८० ॥ ॥ दोहा ॥ भ्रमन करत कछ काल यूं, तत्त्वदृष्टि सुज्ञान ॥

जो प्रारम्भका भक्त कहैं कि:— प्रारम्भका भल सर्वथा अनिवार्य है, यातें पुरुपप्रयस्त व्यर्थ है। सो कथन वने नहीं:—काहेतें ! जो ऐसें होवे तो सर्वज्ञरचित वैद्यशास्त्र, मंत्रशास्त्र, औ योगशास्त्र आदिक उपायके बोधक शास्त्र व्यर्थ होवेंगे औ दृष्टमलके हेतु उपायनके बोधक तिन शास्त्रनक्त्रं व्यर्थ कहना वने नहीं। इस व्यवस्थाकार प्रारम्थ औ पुरुषार्थ दोन्ं सफल होवेहें। यह वासिष्ठआदिक उत्तमग्रंथनका मत है।।

इहां कछु अधिक विचार है, सो हम प्रमाद-मुद्गरमैं लिखेंगे। इहां प्रसंगसैं दिशामात्र जनाईहै॥

॥ ५०६ ॥ इहां यह अभिप्राय है:-स्वाधीन-कार्यविषे नियम होवेहे । पराधीनकार्यविषे नियम संभवे नहीं ॥ जातें ज्ञानीके शरीरनका व्यवहार नानाप्रारव्यके आधीन है। यातें हाथसें छूटे वाण वेगके आधीन गौके वेधकी न्यांई प्रारब्धके आधीन ज्ञानीके देहके व्यवहारका नियम संभवे नहीं॥

यद्यपि रागादिवासनाकूं रोकिके खाधीनिवतः वाले केइक ज्ञानी, मंद किंवा तीन्नप्रारम्भके फल्रूप शरीरके न्यवहारकूं नियमभैंही रखतेहैं; तथापि तीनतरप्रारम्भके फल्रूप शरीरके न्यवहारका नियम ज्ञानीसें बी बने नहीं ॥

॥ ५०७ ॥ ज्ञानीकूं प्रीतिस विना प्रारम्भोग होनेहे भौ सो प्रारम्भ इच्छा भनिच्छा भौ परेच्छा-मेदतें तीनिमांतिका है। यह अर्थ श्रीविद्यारण्य-स्वामीने तृतिदीपविषे १४३ सें १६२ वें छोकपर्यंत लिख्याहै। जाकूं जाननैकी इच्छा होने, सो तहां देखलेने । विस्तारके भयतें इहां लिख्या नहीं ॥

# भोगे निजपारव्य तब, लीन भये तिहिं प्रान ॥ १७ ॥ रोकाः-

- १ प्रारव्धभोगतें अनंतर ज्ञानीके प्राण गमन करें नहीं । यातें 'तत्त्वदृष्टिके प्राण लीन हुये' यह कह्या ।। औ—
- २ ज्ञानीके श्ररीरत्यागमें कालविशेपकी अपेक्षा नहीं । उत्तरायणमें अथवा दक्षिणायनमें देहपात होवे । सर्वथा मुक्त है।
- ३ तैसे देशविशेपकी अपेक्षा नहीं । काशी-आदिक प्रनीतदेशमें अथवा अत्यंतमलीन देशमें ज्ञानीका देहपात होने । सर्वथा मुँक्त है।।
- ४ तैसैं आसनविशेषकी अपेक्षा नहीं । पृथिवीमैं सबआसनतें अथवा सिद्ध-आसनतें देहपात होवें ॥
- ५ तैसें सावधान ब्रह्मचितन करतेका अथवा रोगच्याकुल हाहाशब्द पुकारतेका देहपात होवे । सर्वथा मुक्त है । काहेतें १ जिसकालमें ज्ञानतें अज्ञान निवृत्त हुया तिसी कालमें ज्ञानी मुक्तें है ॥

यातैं ज्ञानीक्तं विदेहमोक्षमें देशकालआसना-दिकनकी अपेक्षा नहीं।

जैसें ज्ञानीकं देहपातमें देशकालादिकनकी अपेक्षा नहीं, तैसें ज्ञानके निमित्त श्रवणमें वी देशकालआसनादिकनकी अपेक्षा नहीं। औं

॥ ५०८ ॥ इहां यह सांप्रदायिक वचन है:----॥ स्ठोकः ॥

देद्दः पततु वा काइयां श्वपचस्य गृहेऽथवा ॥ क्षानसंप्राप्तिसमये सर्वथा मुक्त एव सः ॥ १ ॥ अस्पार्थः—क्षानीका देह काशीविषे पडो ॥ ४८० ॥ उपासकक् देशकालादिकनकी अपेक्षा है।

यद्यपि भीष्मादिक ज्ञानी कहेहैं औ भीष्मने उत्तरायणिना प्राण त्याग किये नहीं तथापि भीष्मादिक अधिकारी पुरुष हैं, यातें उपासकनके उपदेशवासते तिन्होंने कालिक्शेपकी प्रतीक्षा करीहै। औ—

विसप्टमीष्मादिक अधिकारी हैं, यातेंहीं उनक्रं अनेकजन्म हुयेहैं। काहेतें ? अधिकारी- पुरुपनका एककल्पपर्यंत प्रारच्ध होवेहें। कल्पके अंतिवना विदेहमोक्ष होवें नहीं औं कल्पके मीतिर तिनक्रं इच्छावलतें नानाशरीर होवेहें। तथापि आत्मखरूपविषे तिनक्रं जन्ममरणभ्रांति होवें नहीं । यातें जीवन्मुक्त हैं।। तिन अधिकारी पुरुपनका व्यवहार संपूर्ण अन्यके उपदेशनिमित्त है।। औं—

अन्यज्ञानीके न्यवहारमें कोई नियम नहीं । इस अभिप्रायमें तत्त्वदृष्टिके देहपातका देशकाल-आसनादिक कुछ कहा नहीं ।।

॥ ४८१ ॥ अदृष्टिका देशादिकअपेक्षा-सहित देहपात ॥

॥ दोहा ॥ दूजो सिष्य अदृष्टि तिहि, गंगातट सुभथान ॥ देस इकंत पवित्र अति, कियो ब्रह्मको ध्यान ॥ १८ ॥

अथवा चांडालके गृहिषिषे पडो । परंतु ज्ञानप्राप्तिके समयमें बंधम्रांतिकी निवृत्तितें सो ज्ञानी सर्वथा (सर्वप्रकारसें ) मुक्तही है ॥ १॥

मुक्त पन सः ॥ १ ॥ ॥ ५०९ ॥ यह अध विद्यारण्यस्वामीनै वी देह काशीविषे पडो भूतविवेकको अंतमैं लिख्याहै ॥

सास्त्ररीति तजि देहकूं, पूरव कह्यो जु राह ॥ जाय मिल्यो सो ब्रह्मतैं, पायो अधिक उछाह ॥ १९ ॥ टीकाः-जैसें ज्ञानीकं देशकालकी अपेक्षा

नहीं, तासें विपरीत उपासकक्तं जाननी । उत्तमदेशमें उत्तमउत्तरायणादिक कालमें उपासक शरीर तजै, तब उपासनाका फल

होवै औ—

ज्ञानीकुं मरणसमे सावधानतासें ज्ञेयकी स्मृतिकी अपेक्षा नहीं । उपासककं मरणसमै ध्येयके स्वरूपकी स्मृतिकी अपेक्षा है।

- १ जिस ध्येयका पूर्व ध्यान कियाहै, ता ध्येयकी स्पृति मरणसमै होवै, तव उपासनाका फल होवैहै ॥
- २ जैसें ध्येयकी स्मृति चाहिये तैसें ध्येयब्रह्मकी प्राप्तिका जो मार्ग पंचम-तरंगमें कहाहै, ताकी वी स्मृति चाहिये। काहेतें ? मार्गचितन वी उपासनाका अंग है । औ

**ज्ञाननिमित्त श्र्**वणमें देशकालआसनकी अपेक्षा नहीं । ध्यानमें उत्तमदेश, निरंतरकाल औ सिद्धादिक आसनकी अपेक्षा है । यातें अदृष्टिकं उत्तमदेश, गंगातीरमें स्थिति, औ मरणसमे वी योगशास्त्ररीतिसें देहपात कहा।

(॥ तर्केदृष्टिका निश्चय । विद्याके अष्टादशप्रस्थान ४८२-४९१ ॥ )

॥ ४८२ ॥ सर्वशास्त्रनकूं ब्रह्मज्ञानकी

हेतुता । ॥ दोहा ॥ तर्कदृष्टि पुनि तीसरो, लहि गुरुमुखउपदेस ॥ अष्टादसप्रस्थान जिन, अवगाहन करि वेस ॥ २०॥ जेति बानी वैखरी, ताको अलं पिछान ॥ हेतु मुंक्तिको ज्ञान लखि, अद्रयनिश्चय ज्ञान ॥ २१ ॥

टीकाः-तर्कदृष्टि नाम तीसरा उपदेशकुं श्रवण करिके सुनैअर्थमें अन्यशासनका विरोध दूरि करनैक् सर्वशास्त्रनका अमिप्राय विचारिके यह निश्रय किया:-

- १ सकलशास्त्रनका परमप्रयोजन मोक्ष है।
- २ मोक्षका साधन ज्ञान है।
- ३ सो ज्ञान अद्वयनिश्वयरूप है।
- ४ भेदनिश्चय यथार्थज्ञान नहीं !
- ५ सारे ज्ञास्त्र साक्षात् अथवा परंपरातैं व्रह्मज्ञानके हेतु हैं ॥

यद्यपि संस्कृतवैखरीवाणीके अष्टादशप्रस्थान हैं। तिनमैं-

- १ कोई कर्मक्षं प्रतिपादन करेहैं।
- २ कोई विषयसुखके उपायनकं प्रतिपादन करेंहैं।
- ३ कोई ब्रह्मभिन्न देवनकी उपासनाकूं वोधन करैहें।
- ४ तैसें ज्ञाननिमित्त जो न्यायसांख्यआदिक शास्त्र हैं, सो वी भेदज्ञानकूंही यथार्थज्ञान कहेंहैं ।

यातें सर्वकं अद्वेतव्रह्मकी वीधकता वने नहीं ॥

तथापि सकलशास्त्रनके कर्त्ता सर्वज्ञ हुयेहैं औ कुपाछ हुयेहैं, यातें तिनके किये मूलसूत्रन-का तौ वेदके अनुसारही अर्थ है । परंतु तिनके न्याख्यानकर्ता भ्रांत हुयेहैं। मूलसूत्र- कारनके अभिप्रायतैं विलक्षणअर्थ कियाहै। सो वेदसैं विरुद्ध तिन सूत्रनका अर्थ नहीं। किंतु सर्वशास्त्रनका वेदानुसारी अर्थ है। यह तर्भदृष्टिनै उत्तमसंस्कारतैं निश्रय किया ॥

॥ ४८३ ॥ विद्याके अष्टादशप्रस्थान ॥ ये हैं:-अष्टादशप्रस्थान चारिवेद, चारिउपवेद, पद् वेदके अंग, प्रराण, न्याय, मीमांसा औ धर्मशास्त्र । इस-

रीतिसें वैखरीवाणीरूप विद्याके अठारह भेद हैं। तिन्हकं प्रेंस्थान कहेंहैं ॥

॥४८४॥ चारिवेदका ब्रह्मज्ञानमें तात्पर्य ॥

ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद औ अथर्ववेद, ये चारिवेद हैं। तिनमें-

१ कितनै वचन ज्ञेयब्रह्मकुं बोधन करेहैं।

२ कितने ध्येयकूं बोधन करैहें । औ--

३ बाकी कर्मकुं वोधन करेंहैं।

जो कर्मके बोधक वेदवचन हैं,तिनका वी अंतः-करणश्रद्धिद्वारा ज्ञानही प्रयोजन है ॥ औ---

प्रवृत्तिमें किसी वेदवचनका अभिप्राय नहीं। निषिद्धस्त्राभाविक प्रचृत्तिसैं रोकनैमैं

॥ ५२० ॥ विदांके अंगक् प्रस्थान कहेहैं ॥ विद्याके अष्टादशप्रस्थान अग्निपुराणके आरंभमें तथा मधुसुदनस्वामीकृत प्रस्थानभेदमैं लिखेहैं ।

॥ ५११ ॥ गर नाम जहर, तिसका दान कहिये देना, सो गरदान कहियेहै। तिसरैं आदिलेके॥

॥ ५१२ ॥ जैसें—

१ " पर्णीत मायीका संग करना " औ---

२ " ऋतुमती भाषीका संग करना " औ---

३ " द्वतशेष ( होमकरिके अवशेष रहे मांस)का मक्षण करना '' औ---

४ " सूत्रामणियागविषे सुरापान करना "

इसादि वेदके विधिवचनोंका जैसें अन्य (राग) तें प्राप्त सर्वस्त्रीका संग किंवा सर्वदा पूर्णीत स्त्रीका संग किंवा मांसमद्यकी सेवा, तिनविषै प्रवृत्ति करावनैभे

अभिप्राय है। यातें अभिचारादिकर्मका प्रतिपादक जो अथर्ववेद है, ताका वी निच्चित्रमें तात्पर्ये है ॥ जो द्वेपतें शत्रुमारणमें प्रवृत्त होने तौ गरदानेसें अथवा अग्निदाहसें शत्रुक्तं नहीं मारै। इसवास्तैं अभिचारकर्म इयेनयागादिक कहियेहैं॥ शत्रुमारणके निमित्त जो कर्म सो अभिचार कहियेहैं ।। ऐसा श्येन नाम यज्ञ है ॥

इयेनयागका वोधक जो वेदवचन है ताका यह अर्थ नहीं:-श्रत्रुमारणकामनावाला इयेनयागर्मे प्रचत्त होवै। किंतु शत्रुमारणकी जाकूं कामना होवे, सो ब्येनयागतें भिन्न जो गेरिंदानादिक शत्रुमारणके उपाय हैं, तिनमैं प्रवृत्त होवे नहीं । इसरीतिसें द्वेपतें प्राप्त जो गरदानादिक तिनते निवृत्तिमें श्येनयागवीधक वचनका अभिप्राय है। प्रवृत्तिमें नहीं। काहेतें १ प्रवृत्ति द्रेपतैं प्राप्त है। जो अन्यतें प्राप्त होनै तामें वाक्यका अभिप्रीय होवे नहीं ॥

इसरीतिसें सारे अथर्ववेदका निवृत्तिर्मै तात्पर्य है ॥ और तीनिवेदनमें कुर्मवोधकवाक्य-नका अंतःकरणशुद्धिद्वारा ज्ञानमें उपयोग स्पष्ट है ॥ तैसें-

अभिप्राय नहीं । किंतु तिनविषे स्वाभाविक जो प्रश्च है तिसके संकोचद्वारा निवृत्तिमें अभिप्राय है. यातें वे वेदवाक्य परिसंख्याविधिरूप हैं। नियमविधिरूप किंवा अपूर्वविधिरूप नहीं ॥

तैसें स्पेनपागबोधक अधर्ववेदके वचनका बी अन्यतें (द्वेषतें) प्राप्त शत्रुमारणविषे प्रवृत्तिमें अभिप्राय नहीं । किंतु तिस स्वाभाविक प्रवृत्तिके रोकनैद्वारा तिन गरदानआदिकनतैं निवृत्तिमैं अभिप्राय है । यातैं यह स्थेनयाग्वोधक वचन बी **परि**-संख्याविधिरूप है ॥

अन्यतें प्राप्तअर्थका तिसके संकोचके निमित्त बोधक जो वेदवचन सो परिसंख्यारूप कहियेहै। इन विधिवचनोंका सविस्तरवर्णन वेदांतपदार्थ-मंजूषाविषे कियाहै ॥

#### ॥ ४८५ ॥ चारिउपवेदका ब्रह्मज्ञानमैं तात्पर्थ ॥

चारि उपवेद हैं:-आयुर्वेद, धतुर्वेद, गांधर्ववेद औ अर्थवेद । तिनमैं---

१ आयुर्वेद्के कर्ता ब्रह्मा, प्रजापित, अश्विनीक्रमार, धन्वंतिर आदिक हैं । चरक वाग्महादिकृत चिकित्साशास्त्र आयुर्वेद है औ वात्स्यायनकृत कामशास्त्र वी आयुर्वेद्के अंतर्भृत है। काहेतें १ कामशास्त्रका विषय वाजीकरण-स्तंभनादिक वी चरकादिकने कथन कियेहें। तिस आयुर्वेदका वैराग्यमें ही अभिप्राय है। काहेतें १ आयुर्वेदकी रीतिसें रोगादिकनकी निवृत्ति हुयेतें वी फेरी रोगादिक उत्पन्न होवेहें, यातें लोकिकउपाय तुच्छ हें, इसअर्थमें आयुर्वेदका अभिप्राय है। औ औपध-दानादिकनतें पुण्य होयके अंतःकरणकी शुद्धि-द्वारा वी ज्ञानमें उपयोग है।। तैसें—

२ विश्वामित्रकृत धनुर्चेद्मैं आयुध निरू-पण कियेहैं । आयुध चारिप्रकारके हैं:— (१) मुक्त, (२) अमुक्त, (३) मुक्तामुक्त, औ (४) यंत्रमुक्त ।

- (१) चक्रादिक हाथसैं फैंकिये, सो मुक्त कहियहै।।
- (२) खङ्गादिक अमुक्त कहियेहैं।
- (३) वरछीआदिक मुक्तामुक्त कहियेहै।
- (४) सरगोलीआदिक यंत्रमुक्त कहियेहै । इसरीतिसें चारिप्रकारके आयुध हैं तिनमें—
  - (१) मुक्तआयुधकुं अस्त्र कहैहैं ॥
  - (२) अमुक्तकुं शस्त्र कहेहें ॥

इन चारिप्रकारके आयुधनक् ब्रह्मा, विष्णु, पशुपति, प्रजापति, अग्नि, वरुण आदिकदेवता

मंत्र कहेहें । क्षत्रिय कुमार अधिकारी कहेंहें औ तिनके अनुसारी ब्राह्मणादिक वी अधिकारी कहेहें । तिनके चारीमेद कहेहें:—१ पदाित, २ रथारूढ, ३ अश्वारूढ, औ ४ गजारूढ । और युद्धमें सकुन मंगल कहेहें ॥

- (१) इतना अर्थ घतुर्नेदके प्रथमपादमें कह्याहै । औ—
- (२) आचार्यका रुक्षण तथा आचार्यतैं शस्त्रोंके ग्रहणकी रीति, धनुर्वेदके द्वितीयपादमैं कहीहै । औ—
- (३) गुरुसंप्रदायतें प्राप्त हुये शस्त्रोंका अभ्यास तथा मंत्रसिद्धि-देवतासिद्धिका प्रकार तृतीयपादमें कहाहै ।
- (४) सिद्ध हुये मंत्रनका प्रय़ोग चहुर्थे-पादमैं कह्याहै ।

इतना अर्थ धनुर्वेदमें है। सो ब्रह्माप्रजापति-आदिकनतें विश्वामित्रक्तं प्राप्त हुवाहै। तानैं प्रकट कियाहै औ विश्वामित्रतें धनुर्वेद उत्पन्न नहीं हुवा।।

दुप्टचौरादिकनतें प्रजापालन क्षत्रियका धर्मघोधक धनुर्वेद है। यातें ताका वी अंतः-करणशुद्धि करिके ज्ञानद्वारा मोक्षमेंही अभिप्राय है॥ तैसें---

३ गांधवेवेद भरतने प्रगट कियाहें। तामें खर, ताल, मूर्छनासहित गीत, नृत्य, औ वाद्यका निरूपण विस्तारसें कियाहें। देवता-का आराधन, निर्विकल्पसमाधिकी सिद्धि गांधवेवेदका प्रयोजन कहाहें। यातें ताका वी अंतःकरणकी एकाप्रताकरिके ज्ञानद्वारा मोश्रही प्रयोजन है। तैसैं—

४ अर्थवेद बी नानाप्रकारका है:-नीति-शास्त्र, अश्वशास्त्र, शिल्पशास्त्र, सूपकार-शास्त्रसें आदिलेके धनप्राप्तिके उपायबोधकशास्त्र अर्थवेर्दे कहियेहैं। धनप्राप्तिके सकलउपायनमें निपुणपुरुपक् वी भाग्यविना वी धनकी प्राप्ति होवै नहीं। यातें अर्थवेदका वी वैराग्यमेंही तात्पर्य है। तैसें—

॥ ४८६ ॥ चारिवेदनके पट्अंगनका अर्थसहित प्रयोजन ॥

चारिवेदनके षर्अंग ये हैं:-१ शिक्षा, २ कल्प, ३ व्याकरण, ४ निरुक्त, ५ ज्योतिप, औ ६ पिंगल । ये छे वेदके उपयोगी होनैतें वेदके अंग कहियेहैं । तिनमें--

१ शिक्षाका कर्ता पाणिनि है । वेदके शब्दनमें अक्षरोंके स्थानका ज्ञान औ उँदीत्त, अँतुंदात्त, और स्वरितंकी ज्ञान शिक्षतिं होवेहै ॥ वेदनके व्याख्यानरूप जो अनेकप्रतिशाखा नाम ग्रंथ हैं सो वी शिक्षाके अंतर्भूत हैं। तसं — ॥

२ वेदबोधित कर्मके अनुष्टानकी रीति कल्पसूत्रनतें जानीजावेहैं । यज्ञ करावनैवाले ब्राह्मण ऋत्विक् कहिये हैं । तिनके भिन्न-भिन्न करनैयोग्य जो कर्म, तिनके प्रकारके बोधक कल्पसूत्र हैं । तिन कल्पसूत्रके कर्ता कात्यायनआश्वलायनादिम्रनि हैं । यातें कल्पसूत्र बी वेदके उपयोगी होनैतें वेदके अंग हैं । तैसें--

३ ज्याकरणतें वेदके शब्दनका शुद्धताका ज्ञान होतेहैं। सो ज्याकरणसूत्ररूप अष्टअध्याय पाणिनिनाम मुनिने कियाहै। कात्यायनं औ पतंजिलेने तिन सूत्रनके ज्याख्यानरूप बार्तिक औ भाष्य कियहें और जो ज्याकरण हैं। तिनमें वेदके शब्दनका विचार नहीं। यातै पुराणादिकनमें उपयोगी तो हैं, परंतु वेदके

उपयोगी नहीं । औ पाणिनिकृत्व्याकरण वेदके शब्दनकी वी सिद्धि करेहैं । यातें वेदका अंग हैं ।। तैसें—

४ यास्कनाम मुनिने त्रयोदशअध्यायरूप निमक्त कियाहै। तहां वेदके मंत्रनमें अप्रसिद्ध पदनके अर्थशोधके निमित्त नाम निरूपण कियेहें। यातें वैदिक अप्रसिद्धपदनके अर्थज्ञानमें उपयोगी होनेतें निरुक्त वी वेदका अंग है। संज्ञाका बोधक जो पंचाध्यायरूप निषंद्ध नाम ग्रंथ यास्कने कियाहै सो वी निरुक्तके अंतर्भूत है।। और अमरसिंह हेमादिकनने किये जो संज्ञाके वोधक कोप हैं सो सारे निरुक्तके अंतर्भूत हैं।। तैसें—

५ आदित्यगर्गादिकृत ज्योतिष वी वेदका अंग है। काहेतें १ वैदिककर्मके आरंभमें कालका ज्ञान चाहिये। सो कालज्ञान ज्योतिपतें होवे है। यातें वेदका अंग है।।—

६ पिंगलग्रुनिनै सूत्र अप्टअध्यायतैं छंद निरूपण कियेहैं,तिनतें वैदिकगायत्रीआदिकछंद-नका ज्ञान होवेहै, यातें पिंगलकृतसूत्र वी वेदके अंग हैं ॥ तैसें—

यह पर् जो वेदके अंग हैं तिनमें वेदके उपयोगी जो अर्थ नहीं, ताका प्रसंगतें निरू-पण कियाहै। प्रधानतासें नहीं। यातें वेदका जो प्रयोजन है सोई षर्अंगनका प्रयोजन है। पृथक् नहीं।

॥ ४८७ ॥ अष्टादशपुराण तथा उप-पुराणका अर्थ ॥

पुराण अष्टादश हैं । व्यासनाम मुनिनै कियेहैं। तिनके ये नाम हैं:-१ ब्रह्म। २ पद्म।

<sup>॥</sup> ५१३ ॥ याहीकूं स्थापत्यवेद बी कहैहैं ॥

<sup>॥</sup> ५१४ ॥ उचस्वर उदात्त कहियेहै ॥

<sup>॥</sup> ५१५ ॥ नीचस्वर अजुदात्त कहियेहै ।

<sup>॥</sup> ५१६ ॥ समानस्वरका ज्ञान स्वरितका ज्ञान कहिंथेहै ।

७ मार्कंडेय । ८ आग्नेय । ९ मविष्य । १० मननद्वारा वेदांतजन्य ज्ञानही फल हैं ।। ओं-ब्रह्मवैवर्त । ११ लैंग । १२ वाराह । १३ स्कंद 🕛 👚 १४ वामन । १५ कौर्म । १६ मात्स्य । १७ | सूत्र कियेहैं । तिनका बी न्यायमैं अंतर्भाव गारुड औ १८ ब्रह्मांड । ये अष्टादशपुराण है । तैसे-व्यासनै कियेहैं 11 तैसें--

कालीपुराणादिक और वहुत हैं। सो उप-पुराण हैं। कोई उपपुराण वी अष्टादश कहेंहैं। सो नियम नहीं । उपप्रराण बहुत हैं ।

भागवत दो हैं:-एक तो वैष्णवभागवत है औ दुसरा भगवतीमागवत है । दोनूंकी समानसंख्या औ २ दुसरी ब्रह्मेंभीमांसा ॥ अष्टादशसहस्र है औ दोनूंके द्वादशस्कंध हैं। परंतु तिनमें एक पुराण है औ दूसरा उपपुराण है ॥ दोनूं च्यासकृत हैं । यातें दोनूं प्रमाण हैं ॥

जैसें व्यासनै पुराण कियेहैं तैसें उपपुराण वी कोई व्यासनै कियेहैं । कोई उपपुराण पराशरआदिक अन्यसर्वज्ञ मुनियोंनै कियेहैं । यातें उपप्रराण वी प्रमाण हैं ॥

जो उपनिषदनका अर्थ है सोई उपप्रराण-सहित पुराणका अर्थ है । यह वार्ता आँगे प्रतिपादन करेंगे। तेंसें-

॥ ४८८ ॥ न्याय औ वैशेषिकसूत्रनका फल ॥

पंचअध्यायरूप न्यायसूत्र गौतमनै कियेहैं। तिनमें युक्ति प्रधान है।। युक्तिचिंतनतें पुरुषकी तीत्रबुद्धि होवेहै, तव मनन करनैविपे समर्थ

॥ ५१७ ॥ यह वार्त्ता आगे ५१० सें ५१७ वें अंकपर्यंत प्रतिपादन करेंगे । धर्मशास्त्रमें कर्मकांडका अर्थ है औ पुराणनमें उपनिषद्रूप ज्ञानकांडका अर्थ है । यह सूतसंहिताके न्याख्यानमें श्रीविद्यारण्यस्वामीने छिएया है ॥

॥ ५१८॥ न्यायसूत्रनका मननदारा वेदांत-जन्यज्ञानही फल है । यह अर्थ भ्यायपारंगतशिरोमणि

३ वैष्णव । ४ शैव । ५ भागवत । ६ नारदीय । होवेहैं । यातें युक्तिप्रधान न्यें। यसूत्रनका वी

कणादनाम मुनिनै दशअध्यायरूप वैशेषिक-

॥४८९॥ धर्ममीमांसा औ ब्रह्ममीमांसा भेदतें दो मीसांसा औ संकर्षणकांडका

मीमांसाके दो भेद हैं:-१एक धर्ममीमांसां।

- १ धर्ममीमांसाक् पूर्वमीमांसा कहेहैं ॥
- २ व्रह्ममीमांसाक्तं उत्तरमीमांसा कहेहैं ॥
- १ धर्ममीमांसाके द्वाद्शअध्याय हें ञैमिनीनाम ताका कर्त्ता है। कर्मअनुष्टानकी री<u>ति</u> तामें प्रतिपादन करीहै । यातें विधिसें कर्ममें प्रवृत्ति धर्ममीमांसाका फल है।कर्भमें प्रवृत्तिसें अंतःकरणञ्चद्धि, तासैं ज्ञान औं ज्ञानतें मोक्ष, इसरीतिसैं धर्ममीमांसाका मोक्षफल हैं। औ धर्मेमीमांसाके द्वादशअध्यायनमें आपसमें अर्थका मेद है, सो कठिन है। यातैं लिख्या नहीं॥औ संकर्पणकांड पंचअध्यायरूप जैमिनिनै कियाहै। ताकेविपे उपासना कहीहै । ताका बी धर्ममी-मांसाके विषे अंतर्भाव है ॥ तैसैं-

२ ब्रह्ममीमांसाके चारीअध्याय हैं । ताका कत्ती व्यास है। एकएक अध्यायके चारिचारि-पाद हैं ॥ तहां---

मद्याचार्यने वी अपने प्रंथमें छिख्याहै । यार्ते इनका उक्तफल संभवेहै ॥

॥ ५१९ ॥ जिसविषे धर्मकी मीमांसा (विचार) है, सो धर्ममीमांसा कहियेहैं ॥

॥ ५२० ॥ जिसविषे ब्रह्मकी मीमांसा (विचार) है, सो बहामीमांसा कहियहै॥

१ प्रथमअध्यायमें यह अर्थ है:-सारे-उपनिषद्वाक्य ब्रह्मक्तं प्रतिपादन करेहें। अन्यक्तं नहीं।

२ उपनिपद्वाक्यनका मंदबुद्धि पुरुपक्तं आपसमें विरोध प्रतीत होवेंहे, ताका परिहार द्वितीयअध्यायमें कहाहै।

३ ज्ञान तथा उपासनाके साधनका विचार तृतीयअध्यायमें कहाहि । ओ-

४ ज्ञानउपासनाका फल चतुर्थअध्यायमें कहाहै ॥

यह ब्रह्ममीमांसारूप शारीरकशासही सर्व-शास्त्रनमें प्रधान है। मुम्रुश्चर्क् यही उपादेय है। ताके व्याख्यानरूप ग्रंथ यद्यपि नाना हैं तथापि श्रीशंकरकृतभौष्यरूप व्याख्यानही मुम्रुश्चर्क्क श्रोतव्य है। ताका ज्ञानद्वारा मोक्षफल स्पष्ट्ही है। तैसं—

॥ ४९० ॥ स्मृतिआदिक ग्रंथनके कर्त्ता औ प्रयोजन ॥

मनु, याज्ञवरुवय, विष्णु, यम, अंगिरा, वसिष्ठ, दक्ष, संवर्त्त, शातातप, पराश्चर, गौतम, शृंख, लिखित, हारीत, आपस्तंव, श्रुक्र, वृहस्पति, व्यास, कात्यायन, देवल, नारद इत्यादिक सर्वज्ञ हुयेहैं ॥ तिनोने वेदके अनुसार स्मृतिनामग्रंथ कियेहैं ॥ सो धर्मश्चास्त्र कहियेहैं । तिनमें वर्णआश्रमके कायिक वाचिक मानसिक धर्म कहेहैं ॥ तिनका वी अंतःकरण-

॥ ५२१॥ शंकराचार्यक्रतभाष्य, रामानुज-भाष्य, मध्वभाष्य, भास्कराचार्यकृतभाष्य, विष्णु-खामीकृतभाष्य, 'विज्ञानेद्रभिक्षुकृतभाष्य, नीलकंठ-भाष्य, इसादिभाष्यरूप व्याख्यान॥

॥ ५२२ ॥ इहां भाष्यशब्दकरि श्रीशंकराचार्यके शिष्यप्रशिष्यनके किये तिस भाष्यके व्याख्यानींका वि. सा. ३९

द्युद्धिद्वारा ज्ञान होयके मोक्षही प्रयोजन है।। तैसें—

व्यासने महाभारत औ वाल्मिकिने रामायण कियाहै, तिनका वी धर्मशास्त्रमें अंतर्भाव है, ओ—

देवताआराधनके निमित्त जो मंत्रशास्त्र हैं, ताका वी धर्मशासमें अंतर्भाव है। देवता-आराधनका अंतःकरणशुद्धि प्रयोजन है॥ तैसैं-

सांख्यशास्त्र, योगशास्त्र, वैष्णवतंत्र, शैव-तंत्रादिक वी धर्मशास्त्रके अंतर्भूत हैं। काहेतें १ इनमें वी मानसंधर्मका निरूपण है।। तहां-

॥ ४९१ ॥ सांख्यशास्त्रका फल ॥ सांख्यशास्त्र पद्अध्यायरूप कपिलनै कियाहै । ताके—

- १ प्रथमअध्यायमें विषय निरूपण कियेहैं।
- २ द्वितीयअध्यायमें महत्तत्त्वअहंकारादिक प्रधानके कार्य कहेहैं।
- ३ तृतीयअध्यायमें विषयनतें वैराग्य कहाहै।
- ४ चोथे अध्यायमैं विरक्तोंकी आख्यायिका कहीहै।
- ५ पंचमै अध्यायमैं परपक्षका खंडन कहाहै।
- ६ छठे अध्यायमें सारे अर्थका संक्षेपतें संग्रह कियाहै ॥ .

प्रकृतिपुरुषके विवेकतें पुरुषका असंगज्ञान सांख्यशास्त्रका प्रयोजन है ॥ ताका वी त्वंपदके लक्ष्यअर्थशोधनद्वारा महावाक्यजन्य- ज्ञानमें उपयोग होनेतें मोक्षही फल है ॥ तैसें वी महण है ॥ वे माष्यके व्याख्यान अनेक हैं । तिनके नाममात्रका कीर्तन हमनें पंचदशीगत तृतिदीपके १०२ वें स्रोकके टिप्पणिविषे कियाहै । तहां देखलेना ॥

॥ ५२३ ॥ उपासनारूप धर्म ॥

१। ४९२ ॥ योगशास्त्रका फल औ
 शारीरक उक्तिसैं अविरोध ॥

योगशास्त्र चारिपादरूप है। पतंजिल ताका कर्चा है, सो पतंजिल शेपका अवतार है। एकऋषि संध्याउपासन करेथा, ताकी अंजिलेंमें प्रकट होयके पृथिवीमें पड्याहै। यातें पतंजिल नाम कहियेहैं॥ तानै—

१ शरीरका रोगरूपी मल दूरि करने वास्ते चिकित्साग्रंथ कियाहै॥ औ—

२ अशुद्धश्रब्दका उचारणरूपी जो वाणीका मल है, ताके नाशक्तं पाणिनीव्याकरणका भाष्य कियाहै ॥ तैसैं—

३ विक्षेपरूप अंतःकरणका मल है, ताके नाशकूं योगसूत्र कियेहैं ॥ तहां—

१ प्रथमपाद्मैं चित्तवृत्तिका निरोधरूप समाधि औ ताके साधन अभ्यासवैराग्यादिक कहेहैं ॥ तैसैं—

२ विश्विसचित्तकूं समाधिके साधन, यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, औं समाधि, ये आठ समाधिके अंग द्वितीयपादमें कहेहें।

३ तृतीयपाद्मैं योगकी विभूति कहीहै।

४ चतुर्थपादमें योगका फल मोक्ष कहाहै। इसरीतिसें योगशास्त्र वी ज्ञानसाधन निदि-ध्यासनकुं संपादनद्वारा मोक्षका हेतु है।। औ-

शारीरक सूत्रमें जो सांख्ययोगका खंडन कियाहै, सो तिनके न्याख्यान जो उपनिपदनसैं विरुद्ध कियेहैं, तिनका खंडन कियाहै। सूत्रनका नहीं॥ तैसैं–

॥ ४९३ ॥ पांचरात्र औ पाशुपततंत्र-आदिकका फल ॥

न्यायवैशेपिकका खंडन वी विरुद्ध न्यारूयान-का है। तैसे नारद्ने पंचरात्रनाम तंत्र कियाहै। तामें वासुदेवमें अंतःकरण स्थापन कह्याहै, ताका शी अंतःकरणकी स्थिरतासें ज्ञानद्वारा मोक्षही फल है। सारे वैष्णवग्रंथ पंचरात्रके अंतर्भूत हैं। सो पंचरात्र धर्मशास्त्रके अंतर्भूत हैं।

तैसैं पाञ्चपततंत्रमें पञ्चपतिका आराधन कह्याहै। ताका कर्चा पञ्चपति है। ताका वी अंतःकरणकी निश्वलताद्वारा मोक्षसाधन ज्ञान फल है॥ और—

॥ ४९४ ॥ रोवप्रंथादिकनका फल औ वाममार्ग ।

जो शैवग्रंथ हैं, सो सारे पाशुपततंत्रके अंतर्भूत हैं।।

तैसैं गणेश, सूर्य, देवीकी उपासनाबोधक प्रथनका चित्तकी निश्वलताद्वारा ज्ञान फल है ् औ सर्वका धर्मशास्त्रमैं अंतर्भाव है । परंतु—

देवीकी उपासनाके बोधक ग्रंथनमें दो-संग्रदाय हैं:--एक दक्षिणसंग्रदाय औ दूसरी उत्तर-संग्रदाय है। उत्तरसंग्रदायकं वाममार्ग कहेहैं॥ तिनमें:---

१ दक्षिणसंप्रदायकी रीतिसं जिनः ग्रंथनमें देवीकी उपासना है, सो तौ धर्मशास्त्रके अंतर्भूत, है ॥ औ—

२ वाममार्ग जिन ग्रंथनमें है, सो धर्मशास्त्रें विरुद्ध है, यातें अग्रमाण है ॥

यद्यपि वामतंत्र शिवने कियाहै तथापि सकलशास्त्र औ वेदसें विरुद्ध है, यातें प्रमाण नहीं ॥

जैसें विष्णुके बुद्धअवतारने नास्तिकग्रंथ कियेहें सो वेदविरुद्ध हैं ।। यातें प्रमाण नहीं । तैसें शिवकृत वामतंत्र वी अत्यंतविरुद्ध है । मिद्दिरादिक अत्यंतअञ्जद्ध पदार्थनका तामें ग्रहण हि ख्याहै । औ उत्तमपदार्थनके जो नाम हैं,

सोई मलिन पदार्थनके नाम लोकवंचनके निमित्त कहें । मदिराका नाम तीर्थ । मांसका नाम शुद्ध । मदिरापात्रका नाम पद्मा । प्याजैंका नाम व्यास । लसुनका नाम शुकदेव । मदिराकारी कलालका नाम दीक्षित कहेंहैं ॥ तैसे वेडेंगेंसिबी चर्मकारी आदिक चांडोंकीसेवीक्रं प्रागसेवी काशीसेवी कहें ।। ओ भैरवीचक्रमें स्थित जो चांडालादिक हैं, तिनकं ब्राह्मण फंहेंहें।औ अत्यंत व्यभिचारिणीक्तं योगिनी औ व्यभि-चारीक् योगी कहेंहें। ऐसं अनेकप्रकारसं निपिद्ध तिनका व्यवहार है। पूजनके ुसमे अनेक-दोपवती स्त्रीकं उत्तमशक्ति कहेंहैं। जातिकी चांडाली अतिन्यभिचारिणी रजखलाखीकं देवी-बुद्धिसे पूजन करेहें । ताकी उच्छिप्टमदिरा पान करेहें औं अधिकमदिरापानसं जो वमन करिदेवें, ताकं पृथिवीमें नहीं गिरने देवेहें। किंत आचार्यसहित दसरे सावधान भक्षण करे-हैं । वमनक मेरवी कहेहें ॥ औ..... में जिव्हा लगायके मंत्रनका जप करेहैं ॥ १ मदिरा, २ मांस, ३ मत्स्य, ४ मुद्रा, औ ५ मंत्र, इन पंच मकारक्तं भोगमोक्षनिमित्त सेवन करेहें ।। प्रथमहितीयादिक तिन मकारनके अवसिद्ध नामनतें व्यवहार करेहें आदिलेके वामतंत्रका सकलन्यवहार इस-लोकतें औ परलोकतें भ्रष्ट करेहै। इसी कारणतें कर्णच्छेदी योगी औ अवधृतगुसाई तैसें अनेकसंन्यासी औ ब्राह्मणादिक ेवाममार्गकुं सेवन करेंहैं तो वी लोकवेदनिदित जानिके गुप्त राखैहें ॥

अधिक क्या कहें ? वामतंत्रकी रीति सुनिके म्लेच्छके वी रोमांच होय जावें । ऐसा निंदित वामतंत्र है ।। सर्वेगी जो अभक्षण करेहैं, सो सारे निदितमार्ग वामतंत्रमें कहेहैं। अतिनीच व्यवहार लिखने योग्य नहीं। यातें विशेपप्रकार लिख्या नहीं। सर्वथा वामतंत्र त्यागने योग्य है॥ तैसें-

॥ ४९५ ॥ ॥ नास्तिकमत ॥

नास्तिकमत नी त्यागनै योग्य है। नास्तिकन-के पद्भेद हैं:-१माध्यमिक, २ योगाचार, ३ सोत्रांतिक, ४ वैभापिक, ५ चार्बीक औ ६ दिगंवर । ये छह वेदक् प्रमाण नहीं मानेहें। तिनका आपसमें विरुक्षणसिद्धांत है।।

१ माध्यमिक श्रून्यवादी हैं।

२ योगाचारके मतमें सारे पदार्थ विज्ञानसें भिन्न नहीं । विज्ञानही तत्त्व हैं । सो विज्ञान क्षणिक हैं।

३ सौत्रांतिकमतमें विज्ञानका आकार वाह्य-पदार्थ विषयविना होते नहीं । यातें विज्ञानतें बाह्यपदार्थनका अनुमान होतेहैं । इसरीतिसें सौत्रांतिकमतमें अनुमानप्रमाणके विषय वाह्य-पदार्थ हैं । प्रत्यक्ष नहीं । और स्थिर नहीं । किंतु सारे पदार्थ क्षणिक हैं ।। औ—

४ वैभापिकमतमें वाह्यपदार्थ क्षणिक तौ हैं, परंतु प्रत्यक्षप्रमाणके विषय हैं। इतना मेद है।। ये चारी मत सगतके हैं॥

५ चार्वाकमतमें पदार्थ क्षणिक नहीं । परंतु तिसके मतमें देह आत्मा है ॥ औ—

६ दिगंबरमतमें देह आत्मा नहीं। देहसें आत्मा मित्र हैं। परंतु जितना देहका परिमाण होवे, उतना आत्माका परिमाण है।

इसरीतिसें इनका आपसमें मतका मेद है। और नी इनकी आपसमें मतकी निरुक्षणता बहुत है। परंतु सारे नेदके निरोधी हैं। यातैं

 <sup>॥</sup> ५२४ ॥ पलांडुका किहये कांदेका ॥
 ॥ ५२५ ॥ वेश्याका सेवन करनैवाला ॥

<sup>॥</sup> ५२६ ॥ चांडालीका सेवन करनैवाला ॥

नास्तिक हैं। इसीकारणतें तिनके मतका उप-पादन औ खंडन विशेषकरिके लिख्या नहीं॥ इसरीतिसें—

॥ ४९६ ॥ साहित्यआदिकके तात्पर्यपूर्वक तर्कदृष्टिका सारग्राही निश्चय ॥
वाममार्ग औ नास्तिक मतनके ग्रंथ यद्यपि
संस्कृतवाणीरूप हैं, तथापि वेदवाहा हैं।
यातें वेदके अनुसारी विद्याके प्रस्थान अष्टाद्शही हैं॥

और सम्मटआदिकनै जो साँहित्यग्रंथ कियेहैं तिनका वी कामग्रास्त्रमें अंतर्भाव है। तैसें सकलकान्यनका वी किसीकीं कामग्रास्त्रमें औ किसीकी धर्मशास्त्रमें अंतर्भाव है।।

इसरीतिसें अष्टादश्विद्याके ग्रस्थान सारे व्रक्षज्ञानद्वारा मोक्षके हेतु हैं। कोई साक्षात्-ज्ञानका हेतु है। कोई परंपरातें ज्ञानका हेतु है। यह तर्कदृष्टिने सकलशास्त्रनका अभिंगीय निश्चय किया॥

यद्यपि उत्तरमीमांसाविना सारे शास्त्र जिज्ञासुक्तं हेय हैं। यह शारीरकमें सूत्रकारमाण्य-कारने प्रतिपादन कियाहै। यातें अन्यशास्त्र वी मोक्षके उपयोगी हैं। यह कहना संमवै नहीं। तथापि सारप्राहीदृष्टिसें तर्कदृष्टिनें यह सार निश्चय किया।।

॥ ५२७ ॥ अरुंकारके ग्रंथ ॥

॥ ४९७ ॥ तर्कदृष्टिका एकविद्वान्सँ मिलाप ॥

॥ दोहा ॥

सुनि प्रसिद्ध विद्वान पुनि, मिल्यो आप तिहि जाय॥ निश्रय अपनो ताहि तिहि, दीनो सकल सुनाय॥ २२॥

टीका:-गुरुद्वारा सुने अर्थमें बुद्धिकी स्थिरताके निमित्त सकलग्राखनका अभिप्राय विचाच्या, तो वी फेरि संदेह हुवा:-जो शाखनका अभिप्राय में निश्चय किया सोई है अथवा अन्य अभिप्राय हैं ?। काहेतें ? तर्कहिए किएअधिकारी कह्याहें । यातें वारंवार कुतर्कतें संदेह होवेहै । ताकी निष्टत्तिवास्तै अन्य-विद्वान्के निश्चयतें अपने निश्चयकी एकता करनेंकुं गया ।।

॥ दोहा ॥ तर्कदृष्टिके वैन सुनि, सो वोल्यो बुधसंत ॥ जो मोसूं तैं यह कह्यो, सोइ मुख्यसिद्धांत ॥ २३ ॥

॥ श्लोकः ॥

भक्तिहाने यत्र विष्णोर्यत्र वेदाः परा प्रमा ॥

मतानि तानि सर्वाणि जीनोद्धारस्य हेतवः ॥ १ ॥

अस्यार्थः — जिन मतोविषै विष्णुके (न्यापकपरमात्माके ) भक्ति किंवा ज्ञान हैं, फिर जिन मतोविषै चारीवेद परमप्रमाण हैं, वे सर्वमत साक्षात्
किंवा परंपरातें जीवनके उद्धारके हेतु हैं ॥ १ ॥

<sup>॥</sup> ५२८ ॥ नायकाभेद औ रसभेदआदिक अर्थके प्रतिपादक काव्यप्रंथका ॥

<sup>॥</sup> ५२९ ॥ भगवत्चरित्रके प्रतिपादक काव्य-प्रथका ॥

<sup>॥</sup> ५३०॥ इहां किसी सारग्राही दृष्टिवाले पंडितका वचन है:—

संशय सकल नसाय यं, लख्यो ब्रह्म अपरोछ । जग जान्यो जिन सब असत, तैसें वंध रु मोछ ॥ २४ ॥

॥ ४९८॥ ज्ञानीकूं इच्छाका संभव . औ इच्छाके अभावका अभिप्राय ॥

सेष रह्यो प्रारब्ध यूं, इच्छा उपजी येह ॥ चिल तत्कालिह देखिये, जननिजनक जुत गेह ॥ २५ ॥

टीका:-"ज्ञानीका सकलव्यवहार अज्ञानी-की न्यांई प्रारब्धसें होवेहै " यह पूर्व कहीहै। यातं इच्छा संभवेहै । औ कहं शास्त्रमें ऐसा लिख्याहै:-ज्ञानीकं इच्छा होवै नहीं । ताका यह अभिप्राय नहीं:-ज्ञानीका अंतःकरण पदार्थकी इच्छारूप परिणामकं प्राप्त होवे नहीं। काहेतें १ अंतःकरणके इच्छादिक सहजधर्म हैं औ-

अंतःकरण यद्यपि भूतनके सत्वगुणका कार्य कह्याहै तथापि रजीगुणतमोगुणसहित सत्वगुणका कार्य है। केवलसत्वगुणका नहीं। केवलसत्वगुणका कार्य होवै तौ चलस्वभाव अंतःकरणका नहीं हुवाचाहिये । तैसें राजसी-वृत्ति कामक्रोधादिक औं मृढतादिक तामसीवृत्ति किसी अंतःकरणकी नहीं हुईचाहिये। यातें केवलसत्वगुणका अंतःकरण कार्ये नहीं । किंतु अप्रधानरजोगुगतमोगुगसहित प्रधानसत्वगुग-वाले भूतनते अंतःकरण उपजेहैं, यातें अंतः-करण्में तीनूं गुण रहैहैं । सो तीनूं गुण वी पुरुपनके जितने अंतः करण हैं तिनमें सम

॥ ५३१ ॥ अंतःकरणसहित चिदामासका ॥

किंतु न्यूनअधिक हैं । यातें गुणोंकी न्यूनता-अधिकतासें सर्वके विलक्षणस्वभाव हैं। इस-रीतिसें तीन्युणोंका कार्य अंतःकरण है।।

जितने अंतःकरण रहे उतने रजोगुणका परिणामंरूप इच्छाका अभाव बनै नहीं । यातैं ज्ञानीकुं इच्छा होवे नहीं। ताका यह अभिप्राय है:-अज्ञानी औ ज्ञानी दोनूंकूं इच्छा तौ समान होवैहै । परंतु-

१ अज्ञानी तौ इच्छादिक आत्माके धर्म जानेहें । औ----

२ ज्ञानीकं जिस कालमें इच्छादिक होवेहैं, तिसकालमें ची आत्माके धर्म इच्छादिकनकुं जाने नहीं ! किंतु काम, संकल्प, संदेह, राग, द्वेप, श्रद्धा, भय, लज्जा, इच्छादिक अंतः करणके परिणाम हैं। यातें अंतः करणके धर्म जानैंहैं ॥

इसरीतिसें इच्छादिक होवे बी हैं । आत्माके धर्म इच्छादिक ज्ञानीकं प्रतीत होवें नहीं। यातें ज्ञानीमें इच्छाका अभाव कह्याहै ॥ तैसैं---

मनवाणीतनसैं जो च्यवहार ज्ञानी करे सो सारा ज्ञानीकुं आत्मामें प्रतीत होने नहीं । किंतु सारी क्रिया मनवाणीतनमें है ॥ औ---

''आत्मा असंग हैं" यह ज्ञानीकौं निश्रय है। यातें सर्वन्यवहारकर्ता बी ज्ञानी अकर्ता है। इसी कारणतें श्रुतिमें यह कह्या है:- " ज्ञानतें उत्तर किये जो वर्तमानशरीरमैं शुभअशुभकर्म, तिनके फल पुण्यपापका संबंध होने नहीं ।।"

प्रारव्धवलतें अज्ञानीकी न्यांई सर्वव्यवहार औ ताकी इच्छा संभवेहै ॥

॥ ४९९ ॥ शुभसंततिराजाका प्रसंग 11 899-406 11

शुभसंततिनाम राजाक्तं त्यागिके तीनूं पुत्र

निकसे। तहां पुत्रकी कथा कही। अव पिताका प्रसंग कहेहैं:—

॥ दोहा ॥
पुत्र गये लखि गहतैं,
पितु चित उपज्यो खेद ॥
सूनो राज न तिनि तज्यो,
नहिं यथार्थ निर्वेद ॥ २६ ॥

टीका:-पुत्र ग्रहतें निकसे, तय राजाकृं तीव्रवेराग्यके अभावतें तिनके वियोगका दुःख हुवा। तैसें मंद्वेराग्य हुवाहै । यातें विपय-भोगका सुख होवे नहीं औ वाहरि निकसनेकी इच्छा करी। सो पुत्रनके निकसनेतें स्वाराज छोडि सकें नहीं। यातें वी दुःख हुवा। जो तीव्रवेराग्य होता तौ स्नाराजवी त्यागि देता, सो वेराग्य तीव्र हुआ नहीं। किंतु मंद हुआ है, यातें त्यागि सके नहीं। आं भोगनमें आसिक नहीं। यातें तमयथा खेदही हैं। यथार्थ-निर्वेद कहिये तीव्रवेराग्य नहीं।। मंद्वेराग्यका फल उपासकी जिज्ञासा कहेंहैं:-

॥ ५०० ॥ शुभसंतितका पंडितोंसें प्रश्नः-"ऐसा कौन देव है, जो सोवै नहीं. किंतु जागताहै ?" ॥

॥ चौपाई ॥

सुभसंतित पितु सो वडभागा।
भयो प्रथम तिहिं मंदिवरागा।।
जिज्ञासा उपजी यह ताकूं।
देव ध्येय को ध्याऊ जाकूं?।। २७॥
पंडित निरनो करन बुळाये।
यथायोग्य आसन वैठाये॥

प्रस्न कियो यह सवके आगे।
अस को देव न सोवे जागे? ॥२०॥
पुरुपारथ हित जन जिहि जावे॥
भक्तिमानके मनमें रावे॥
सुनि यह पृथिवीपतिकी वानी।
इक तिनमें वोल्यो सुज्ञानी॥ २९॥
॥ ५०१॥ विष्णुउपासकका उत्तर॥

सुन राजा तुहि कहूं सु देवा। सिव विरंचिलागे जिहि सेवा॥ संख चक्र धारी हितकारी। पद्म गदा घर परउपकारी॥ ३०॥

मंगलमूर्ती विस्तु कृपाल् । निज सेवक लिख करत निहाल् ॥ सिक्त गनेस सूर सिव जे हैं। सब आज्ञा ताकीमें ते हैं॥ ३१॥

भारत सकलग्रंथ यह भाखे । पद्मपुरान तापनी आखे ॥ विस्नुरूपतें उपजत सवही । परें भीर जाचें तिहि तवही ॥ ३२॥

्रितापनी कहीये नृसिंहतापनी । राम-तापनी गोपालतापनी उपनिपद् ]

विविधवेषको धरि अवतारा । सवदेवनकूं देत सहारा ॥ यातें ताकी कीजै पूजा । विस्तुसमान सेव्य नहिं दूजा ॥ ३३॥

् विस्तु भक्त सिव उत्तम कहिये। तथापि सेन्य स्वरूप न लहिये॥

रूप अमंगल सिवको सवसम । ंध्यान करें नहिं ताको यूं हम ॥३४॥ िसब कहिये मुखा, ताके सम अमंगल ] राख डमरु गजचमें कपाला। धरै आप किहिं करै निहाला॥ ताको पुत गनेस हु तैसो। रूप विलेच्छन नरपेंसु जैसो ॥ ३५॥ सठ हठतें ध्यावत जो देवी। तासमरूप धरत तिहिं सेवी ॥ तिय निंदित असुची न प्वित्रा। औग्रन गिनैं न जात विचित्रा ॥३६॥ कपट कृटको आकर कहिये। पराधीन निज तंत्र न लहिये॥ ऐसो रूप जु चहिये जाकूं। सो सेवह नर खरसम ताकू ॥ ३७ ॥ अमत फिरै निसदिन यह भानू। रहत न निश्रल छन इक थानू ॥ भ्रमतौ फिरै उपासक ताको। तिहि समान सेवक जौ जाको ॥३८॥ आन देव यातैं सव त्यागै। सेवनीय इक हरि नित जागै।। पूजन ध्यान करन विधि जो है।

॥ ५३२ ॥ महादेवकूं आत्माराम होनैतें सर्व-पदार्थनमें सम किहये तुरुयता (मिथ्यापने)की छुद्धि है। किंवा सम किहये एक (म्रद्धा) की छुद्धि है। यातें सो सर्वविभूतनविषे विरक्त होयके चर्मकपाछा-दिक निदितवस्तुकूंही धारताहै। सो महिमस्तोत्रविषै पुष्पदंताचार्यने नी कहाहै:—''हे वरद! इंद्रआदिक देव तुम्हारी भृकुटीसें रचित तिस तिस समृद्धिकूं धारतेहैं

नारदपंचरात्रमें सो है ॥ ३९॥

टीकाः—विष्णुक्तं त्यागिके प्रसिद्ध जो चारिउपासना हैं, तिन एकएकका निपेध कियेतें बी स्मार्चउपासनाका वी निपेध किया। काहेतें १ पांचृंदेवनक्तं समग्रुद्धिकरिके उपासे, ताक्तं स्मार्चउपासना कहेंहैं । शिवआदिक चारिदेवनक्तं विष्णुकी समता निपेधनैतेंस्मार्चउपासनाका निपेध वी अर्थसें कियाहै।।

॥ ५०२ ॥ शिवसेवकका उत्तर ॥

सिवसेवक मुनि सुनि तिहि बैना। क्रोधसहित बोल्यो चल नैना॥ सुन राजन वानी इक मोरी। जामैं वचन प्रमान करोरी॥ ४०॥

सिवसमान आन को कहिये। मांगे देत जाहि जो चहिये॥ सब विभूति हरिकूं दे मागी॥ धरत विभूति आप नितत्यागी॥४१॥

चर्म कपाल हेतु इहि घारै। सम नहिं उत्तम अधम विचारे॥ नय रहत उपदेसत येहि। नहिं विरागसम सुख व्है केही॥४२॥

टीकाः-वैष्णवने चर्मकपालादिक निदितः वस्तुका धारण आक्षेप किया। ताका यह समा-धान है:-महादेवक्रं सर्वपदार्थनमें समैंबैद्धि है।।

ओ तुम्हारे पास कुटुंबका उपकरण (साधन) नंदि-केश्वर, खटांग (चारपाइएकी पिट्टेक्ट्रप काष्ठमय शस्त्र), कुठार, गजचर्भ, मस्म ओ सर्प हैं। इस हेतुतें जानियेहें कि स्वात्माराम पुरुषकूं विषय-रूप मृगतृष्णा (जल्बुद्धिसें प्रहण करीहुई सूर्यकी किरण) अमावती नहीं। ॥ द्वितीयपादका अन्वय यह है:-समविचारे । उत्तम अधम नहीं विचारे ॥

सदावर्त ऐसो दे भारी। कासीपुरी मरे नरनारी॥ सो सौयुज्यमुक्तिक्रं जावै। गर्भवाससंकट नहिं पावै॥ ४३॥

सिवसमान नरनारी ते सब्। लहत सु दिन्यभोग सगरे तब।। करत आप अद्धयउपदेसा। तजत लिंग यूं ब्रह्मप्रवेसा ॥ ४४॥

जनीच रंचहु नहिं देखे । मुक्ति सबनक्तं दे इक लेखे ॥ सिवसमान राजन को दाता। भक्त अभक्त सबनको त्राता ॥ ४५॥

विस्तुसुभाव सुन्यो हम ऐसो । जगमें जन प्राकृत व्है तैसो ॥ त्राता भक्त अभक्त न त्राता । यह प्रसिद्ध सबजगमें नाता ॥ ४६॥

हरिसेवक हर सेव्य बखान्यो । रामचंद्र रामेश्वर मान्यो ॥ स्कंदपुरान व्यास बहु भाख्यो । हरिसेवक हर सेव्यहि राख्यो ॥ ४७॥

कह्यो जु भारत पद्मपुराना । सबदेवनतें हरि अधिकाना ॥

|| ५३३ || शिवसमान ऐश्वर्ययुक्त शिवलोककूं || || ५३४ || ये पंडित दक्षिणदिशामें शिव फांचीपुरी है, तिसविषे भयेहें औ वे बडे शिवके

## भारततातपर्य नहिं देव्यो । जो अप्पयदीछित बुध लेव्यो ॥ ४८॥

टीकाः वैष्णवने यह कह्याः "भारतादिक प्रंथनमें विष्णु सर्वदेवनका पूज्य कह्याहै । सो वने नहीं । काहेतें ? भारतप्रंथका तात्पर्य देखेतें शिवकूंही ईश्वरता प्रतीत होवेहे । यह अँप्य-दीक्षित नाम विद्वान्ने सकलपुराणइतिहासका तात्पर्य लिख्याहै ॥

तहां भारतमें यह प्रसंग है:—अश्वत्थामाने नारायणअस औ आग्नेयअस्नका प्रयोग किया, तव बहुतसेनाका तो संहार वी हुवा । परंतु पंचपांडवोंमें कोई मन्या नहीं । तव रथकूं त्यागिके धनुर्वेद औ आचार्यकूं धिकार करता बनकूं चल्या । तहां व्यास-भगवान् ताकूं मिले औ यह कह्याः—"हे ब्राह्मण ! तूं आचार्य औ वेदकूं धिकार मित कहू । ये अर्जुन कृष्ण दोनं नरनारायणरूप हैं । इन्ंने शिवका पूजन बहुत कियाहे । यात इनकी मिक्तके आधीन हुवा त्रिश्चली महादेव इनके रथके आगे रहेहै । यात इन दोनं के उपि प्रयोग किये अनेकशस्त्रअस्तनकी सामर्थ्यक्रं महादेव नाश करीदेवेहैं "।।

इस भारतप्रसंगतें नारायणरूप कृष्णकी विभूति महादेवकी कृपातें उपजीहै। यह सिद्ध होनेहैं। यातें विष्णुचरित्रके प्रतिपादक जो ग्रंथ हैं, सो शिवकी अधिकताकं प्रतिपादन करेहें। काहेतें १ तिन ग्रंथनमें विष्णु सेन्य कहाहै, सो विष्णु भारतप्रसंगतें शिवका भक्त है यातें जिस शिवकी भक्तितें विष्णु सेन्य होवेहै, सो शिवही

उपासक थे । इनोनैं सिद्धांतलेशनाम वेदांतका प्रंथ बी कियाँहै ॥ परमसेन्य है। इसरीतिसें अप्पयदीक्षितने सकल वैष्णवग्रंथनका प्रतिपाद्य शिव कह्याहै ॥ ॥ चौपाई ॥

सिव सवको प्रतिपाद्य वखान्यो । भक्तनमें उत्तम हरि गान्यो ॥ ईस देव पद सवमें कहिये। महतसहित इक सिवमैं लहिये ॥४९॥

टीका:-महादेव, महेश, शिवकं कहेंहैं। औरनकूं देव ईश कहेहें ॥

सिवतैं भिन्न असिव जो कहिये। तिहिं तिज सिव कल्यानिह लहिये ॥ जलसायी जिहिं नाम वखान्यो। सो जागै यह मिध्या गान्यो ॥ ५० ॥

टीका:-कल्याणकूं शिव कहेहें, तातें भिन्न अशिव है। ताका यह अर्थ सिद्ध हुवाः-शिवतं भिन्न औरदेवता अशिव कहिये अकल्याण-देवतानक्रं रूप हैं । तिन अकल्याणरूप त्यागिके कल्याणरूप शिवकूं उपासै ॥

विख लख जब सबकूं उपज्यो हर । निर्भय किये सक्छ गर धरि गर ॥ जाको पूत गनेस कहावै। विप्रजाल तत्काल नसावै ॥ ५१ ॥

कारजमें कारन गुन होवै। यूं सिव विव्र मूलतें खोवे ॥ जन्ममरन दुःख विघ्न कहावै । तिहिं समूल सिवध्यान नसावै ॥५२॥

कपरि वाचरपतिमिश्रकत भामतीनिवंधनामक टीका । परिमलनामक न्याख्यान है । तामें ॥ नि सा ४०

सेवनयोग्य सदाशिव एका । जांगे सहित समाधि विवेका ॥ तंत्र पासुपत रीति जु गावै। त्यृं पूजनकरि ध्यान लगावे ॥ ५३ ॥ नारदपंचरात्रमत झुठो। यह परिमल परसंग अनुठो ॥ यातें सिवसेवा चित लावै। पुरुपारथ जो चहै सु पावै ॥ ५८ ॥

टीका:-नारद्यंचरात्रका मत सूत्रभाष्यमें खंडन कियाहै । ताके अनुसारी रामानुज आदिक नवीन विष्णवनका मत कॅल्पितरुकी टीका परिमलमें खंडन कियाहै ॥ ॥ ५०३ ॥ गणेशपूजकका उत्तर ॥

सिवको पूत गनेस वतायो। कारनगुन कारजमें गायो ॥ सुनि गनेसको पूजक बोल्यो । अस किय कोप सिंहासन डोल्यो॥५५॥

राजन सुन दोनूं ये झुठै। वचन सत्य सम कहत अनूठे ॥ सिवको पूत गनेस वतावै। पराधीनता तामें गावै ॥ ५६॥

कहुं प्रसंग सुनहु इक ऐसो । लिख्यो न्यासभगवत मुनि जैसो ॥ चढे त्रिपुर मारनकूं सारै । हरिहरसहित देव अधिकारै ॥ ५७ ॥

श्रीशंकराचार्यकृत ब्रह्मसूत्रभाष्यके है। तिसके व्याख्यानका नाम कल्पतर है। ताका

नहिं गनेसको पूजन कीनो । त्रिपुर न रंचहु तिनतैं छीनो ॥ पुनि पछिताय मनाय गनेसा । त्रिपुर विनास्यो रह्यो न लेसा ॥५८॥ भये समर्थ किये जिहि पजा ।

भये समर्थ किये जिहि पूजा । सेवनयोग्य सु इक निहं दूजा ॥ रामपूत दसरथको जैसे । विब्रहरन सिवको सुत तैसे ॥ ५९ ॥

व्यास गनेसपुरान बनायो । सबको हेतु गनेस बतायो । हरि हर विधि रवि सक्ति समेता । तुंडीतैं उपजत सब तेता ॥ ६० ॥

करत ध्यान जिहि छन जन मनमें।
नासत विन्न प्रधान गननमें।।
विन्नहरन यूं जागत निसदन।
भक्तिसहित सेवहु तिहि अनछन।।६१॥।
॥ ५०४॥ देवीभक्तका उत्तर॥

हेतु गनेस सक्तिको सुनिके। भगतभागवत उचऱ्यो गुनिके॥ सुन राजन बानी मम साची। तीनूं सकल कहत ये काची॥ ६२॥

टीकाः-भगतभागवत कहिये भगवतीको भगत ॥

सूने देव सक्तिबिन सारे । मृतक देहसम लखि हत्यारे ॥ सक्तिहीन असमर्थ कहावै । सो कैसै कारज उपजावै ॥ ६३ ॥

जिन बहु सक्तिउपासन घारी। तातें भये सकल अधिकारी॥ हरि हर सूर गनेस प्रधाना। तिनमें सक्ति देखियत नाना॥६४॥

सक्ति लोकमें भाखत जाक़ुं। रूप भगवतीको लखि ताक़ुं॥

टीकाः-भगवतीके दो रूप हैं:-१ सामान्य औ २ विशेष ॥

- १ सर्वपदार्थनमें अपना कार्य करनेकी जो सामर्थ्यरूप शक्ति, सो भगवतीका सामान्यरूप है। औ—
- २ अष्टभुजादिकसहित मूर्ति विशेषरूप है।।

सामान्यरूप शक्तिके संख्यारहित अनंतअंश हैं। जामें शक्तिके न्यूनअंश होनें सो अल्पशक्ति होनेहैं। असमर्थ कहियेहैं।। जामें शक्तिके अधिक अंश होनें सो समर्थ कहियेहैं।। विष्णुशिव आदिकनमें शक्तिके अंश अधिक हैं। यातें अधिकसमर्थ कहियेहैं।।

इस रीतिसें भगवतीका सामान्यरूप जो शक्ति ताके अंशनकी अधिकतासें विष्णु, शिव, गणेश, सूर्यकी महिमा प्रसिद्ध है औ शक्तिसें रहित होवे तौ जैसें प्राणविना शरीर अमंगलरूप होवेहै, तैसें सारे देव हत्यारे कहिये अमंगलरूप होय जावें। यातें जिस शक्तिकी अधिकतासें देवनकी महिमा प्रसिद्ध है, सो महिमा शक्तिका है। तिन देवनका नहीं।। विष्णुशिव-आदिकनने भगवतीके सामान्यरूप शक्तिकी अधिकउपासना करीहै। यातें तिनमें शक्तिके अंश अधिक हैं। यह पूर्वग्रंथेंनमें भगवती-भक्तका अभिप्राय है।।

जैसें भगवतीके निराकाररूप शक्तिके अनंत-अंश हें, तैसें साकाररूपके वी अनंतअंश हें। तिन साकारअंशनमें कालीरूप प्रधान है औ माहेश्वरी, वेष्णवी, शारी, गाणेशी-आदिक वी प्रधानअंश हें। विष्णुक्तं भगवतीकी उपासनतें वेष्णवीनाम भगवतीके अंशका लाभ । तेसें अन्यदेवनक्तं भगवतीके उपासनतें निजनिज माहेश्वरीआदिक अंशनका लाभ हुवाहे। तिन्मं वी भगवतीके विष्णु आं शिव दोनं प्रधानभक्त हें। काहेतंं। ध्याताक्तं ध्येयरूपकी प्राप्ति उपासनाकी परमअविध है।। विष्णु-शिवक्तं उपासनाकें ध्येयरूपकी ग्राप्ति हुईहै, यातं प्रधानउपासक हें। यह अढाई चौपाईतें प्रति-पादन करेहें:—

#### ॥ चौपाई ॥

लाख करोरि मात्रिका गन पुनि । तंत्रत्रंथ लखि अंस सकल गुनि ॥६५॥

काली ताको अंस प्रधाना । माहेश्वरी आदि लखि नाना ॥ हरि हर ब्रह्म सकल तिहिं ध्यावै। निजनिज अंसैं कृपा तिहि पावै॥६६॥

## ध्येयरूप ध्याता व्है जवही । सिद्ध उपासन लखिये तवही ॥

॥ ५३७॥ ६३ सैं ६४ वीं चौपाईरूप पूर्व-उक्तप्रंथभागमें भगवतीके भक्तका यह जो आगे कहियेगा सो अभिप्राय है॥

॥ ५३८ ॥ हरिहरभादिक निज निज

अस उपासना हरि अरु हरकी। नारीमूर्ति घरी तिज नरकी ॥ ६७॥ ॥ दोहा॥

अमृत मथनप्रसंगमें,

हरि मोहिनीस्वरूप ॥ अर्थअंग सिवको लसै,

देवीरूप अनूप ॥ ६८ ॥

टीकाः—मथनकरिके असृत प्रगट किया,
तव सुरअसुरनका विवाद मेटनैमें विष्णु असमर्थ
हुवा। तव अपने उपास्यरूप भगवतीका ऐसा
एकाग्रचित्तसं ध्यान किया, जातें आप विष्णु
उपास्यरूपक्रं प्राप्त हुवा। ता रूपके माहात्म्यसें
असुर वी ताके अनुकूल हुये।। तैसें शिवने वी
समाधिमें ऐसा भगवतीका ध्यान किया, जातें
अर्धविग्रह शिवका उपास्यरूप हुवा। कदाचित्
विश्लेपतें समाधिका अभाव होवेहें। यातें साराविग्रह शिवका उपास्यरूप नहीं।। इसरीतिसें
सारे देव भगवतीके उपासक हैं। सो उपासना
दोरीतिसें कहीहें:— दक्षिणआम्नायतें और
उत्तरआम्नायतें। पूर्व दक्षिण आम्नाय कहा।।
आगं उत्तरआम्नाय कहेंहें:—

## ॥ चौपाई॥

भक्त भगवतीके हर हरि हैं। इन सम कौन उपासन करि हैं॥ तदपि महामाया जो ध्यावै। उरत सकल पुरुषारथ पावै॥ ६९॥

किंदिये वैष्णवी माहेश्वरी आदिक भगवतीके अंशनकूं तिसकी ऋपातें पावतेहैं । यह अर्थ देवीभागवतमें स्पष्ट लिख्या है ॥ निहं साधन जगमें अस औरा । उपजे भोग मोछ इकठौरा ॥ भक्त भगवतीको जो जगमें । भोगे भोग न आवत भगमें ॥ ७०॥

सिवकृत तंत्ररीति यह गाई।
भक्तिभगवती अतिसुखदाई।।
पंच मकार न तिजये कवहू।
जिनिह सनातन सेवत सवहू॥ ७१॥
कृस्तदेव बलदेव सुज्ञानी।
प्रथमा पिवत सदा ज्यूं पानी।।
औरप्रधान पुरातन जेते।
सेवत सकल मकारहि तेते॥ ७२॥
तिन सेवनकी जो विधि सारी।
सिव निजमुख भाखी उपकारी।।
सिवको वचन धरै जो मनमें।
लहै सुभोग मोछ इक तनमें॥ ७३॥

श्रंथ भागवत व्यास वनायो ।
उपपुरान काली समुझायो ॥
भक्ति भगवतीकी इक गाई ।
पूजाविधि सगरी समुझाई ॥ ७४ ॥
ध्याता सकल भगवतीके हैं ।
हरि हर सूर गनेस जिते हैं ॥
सकल पिये प्रथमा मतिवारे ।
पूजत सक्ति मम मन सारे ७५ ॥

जगजननी जागै इक देवी। परमानंद लेंहे तिहि सेवी॥

॥ ५०५ ॥ सूर्यभक्तका उत्तर ॥

सूर्यभक्त भगवतीको यह सुनि । क्रोध सहित वोल्यो इक मुनि पुनि७६॥

सुन राजन वानी इक मोरी। भाखूं झूठ न सपथ करोरी॥ अतिपापिष्ठ नीच मत याको। श्रवन सनेह सुन्यो तैं जाको॥ ७७॥

औगुन जिते वखानत जगमें। ते गिनियत गुनगन या भगमें॥ मद्य मिलनिह तीरथ राखत। सुद्ध नाम आमिषको आखत॥७८॥

कहत और यूं सब विपरीता । संर्भुतंत्र सेवी मित रीता ॥ दिन्छिन संप्रदाय जो दूजी। यद्यपि श्रेष्ठ अनेक न पूजी ॥ ७९॥

तंथापि विन भानू सव अंधे। इन सवके मन जिनमें वंधे॥ करत भानु सगरो उजियारो। ता विन होत तुरत अंधियारो॥८०॥

और प्रकासक जगमें जे हैं। अंस सवें सूरजके ते हैं॥

५३९ ॥ ''शंभुतंत्र'' कहिये पामरपुरुषनकी वी कहुं आस्ता रहे । इस अभिप्रायतें वाममार्गके प्रतिपादक शिवतंत्र (वामतंत्र ) है । ताके सेवन करने-

वालेकी ''मति रिता'' किहेंथे बुद्धि युक्तिप्रमाणकरि शून्य होनैतें खाळीहै ॥

भानु समान कौन हितकारी। भ्रमत आप परहित मित धारी।।८१।। काल अधीन होत सब कारज।

काल अधान हात सब कारज । ताहि त्रिविध भाखत आचारज ॥ वर्तमान भावी अरु भूता । सूरज किया करत यह सूता ॥ ८२॥

या विधि सकल भानुतं उपजे । भस्म होत सब जब वह क्रपिजे ॥ भानुरूप देभांति पिछानहु । निराकार साकारहि जानहु ॥ ८३ ॥

निराकार परकास जु कहिये। नामरूपमें व्यापक लहिये॥ अधिष्ठान सबको सो एका। जगत विवर्त व्हें जिहि अविवेका ८४ "अहं भानु" अस वृत्ति उदे जब॥ तामें प्रगटि विनासत तम तब॥८५॥

टीकाः-सूर्यके दो रूप हैं:-निराकारप्रकाश आ साकारप्रकाश । तिन दोनूंमें
निराकारप्रकाश सारे नामरूपमें व्यापक हूं ।
जाकूं वेदांती मातिशब्दकरिके व्यवहार करेंहें,
सो निराकारप्रकाशरूप जो सूर्यका सामान्यरूप
हे, सो सारे जगत्का अधिष्टान है ॥ ताके
अज्ञानतें जगत्रूपी विवर्त उपजेहें ॥ सोई
निराकारप्रकाश अंतःकरणकी वृत्तिमें प्रतिविवसिहत ज्ञान कहियेहै ॥ " अहं भानु " ऐसी
अंतःकरणकी वृत्ति प्रकाशके प्रतिविवसहित
होवै, तब अज्ञानकी निवृत्तिद्वारा जगत्की
निवृत्ति होवेहै ॥

। ५४० || प्रकाश ||

। चौपाई ॥ सुनि साकाररूप यह ताको । होय चांदिनीं दिनमें जाको ॥ ताके अंस और बहुतेरे । चंद तारका दीप घनरे ॥ ८६॥

योतें देविधभानु वतायो ॥ ज्ञेय ध्येयको भेद जनायो ॥ वेद सकल याहीकुं भाखत । रूप प्रकास सत्य तिहिं आखत॥८७॥

टीका:-निराकार साकारभेद्तें भानुके दोरूप हैं। तिनमें निराकाररूप ज्ञेय है। साकाररूप ध्येय है। याहीकुं वेदांतेंनेमें निर्गुणसगुणभेदतें दोष्रकारका ब्रह्म कहेंहैं॥ जामें लेस न तमको कबही॥ लिख तिहि जग जन जागत सबही ८८

कवहु न सोवे सो यूं जागै। ध्यान करत ताको तम भागे। ओरहि जागत भाखत सगरे। राजन जानि झठ ते झंगरे॥ ८९॥

॥ ५०६ ॥ उक्तमतके अनुवादपूर्वक स्मार्चमत ॥

ऐसे पांचउपासक बोले।
निजगुण अवगुण परके खोले॥
पंडित और अनेक जु आये।
भिन्नभिन्न निज मत समुझाये॥९०॥
टीकाः-जैसें पांचउपासक परस्परविरुद्ध

<sup>॥</sup> ५४१ ॥ वेदके अंतभागरूप उपनिषद्नमैं ॥

वचन बोले, तैसैं अनेकपंडित निजनिज-बुद्धिके अनुसार विरुद्धही बोलैं ॥

जैसें इन पांचूंका परस्परविरुद्ध मत है, तैसें सार्च जो पंडित पांचूंदेवनमें भेदबुद्धि करें नहीं, ताका मत वी इन सबतें विरुद्ध है। काहेतें ?—

वैष्णवका यह मत है:-विष्णुसमान और देव नहीं । सारे विष्णुके भक्त हैं । और विष्णुके जो रामकुष्णनारायणआदिक नाम हैं, तिनके समान जो अन्यदेवनके नामकूं जाने, सो नार्में पराधी है। ताक्तं रामादिकनामउचारणका यथार्थफल होवै नहीं ॥

तैसें शैवमतमें शिवसमान अन्यदेव नहीं औ शिवके नामज्बारणका फल विष्णुनामज्बारणतें होवै नहीं ।)

इसरीतिसें सर्वके मतमें अपनैअपने उपास्य-देवके समान अन्यदेव नहीं औ स्मार्चमतमें सारे देव सम हैं। यातें ताका मत वी पांचूंवातें विरुद्ध है ॥ तैसें

॥ ५४२ ॥ जाके दशनामापराधमेंसे कोई बी नामापराध होने सो नामापराधी कहियहै । वे दश-नामापराघ ये हैं:--।। श्लोक: ।।

सर्विदाऽसति नामवैभवकथा श्रीशेशयोर्भेधी-रश्रदा श्रुतिशास्त्रदेशिकगिरां नाम्न्यर्थवादश्रमः॥ नामास्तीति निषिद्धवृत्तिविद्वितत्यागो हि धर्मान्तरैः साम्यं नाम्नि जपे शिवस्य च हरेनीमापराधा दश १

अस्यार्थः-१ सत्पुरुषनकी निंदा, २ असाधु-पुरुषके पास नामके महिमाकी कथा, ३ विष्णुका शिवसैं भेद, ४ शिवका विष्णुसैं भेद, ५ श्रति-वाक्यमें अश्रद्धा, ६ शास्त्रवाक्यमें अश्रद्धा, ७ गुरु वाक्यमैं अश्रद्धां, ८ नामनिषै अर्थवादकाः (महिमाकी स्तुतिका)भ्रम, ९ 'अनेकपापका नाशक नाम मेरे पास है' इस विश्वासरीं निषिद्धकर्मका आचरण । उक्तविश्वाससैंही विहितकर्मका त्याग औ १० अन्य- <sup>|</sup> योगकी अपेक्षासें रहित केवल ॥

॥५०७॥ षट्शास्त्रनकी परस्परविरुद्धता॥

१ सांख्य, २ पातंजल, ३ न्याय, ४ वैशेषिक, ५ पूर्वमीमांसा, औ ६ उत्तरमीमांसा, इन पदशास्त्रनका मत बी परस्परविरुद्ध है। काहेतें ?

१ सांख्यशास्त्रमें ईश्वरका अंगीकार नहीं। २ योगेंभें निरपेक्षप्रकृतिपुरुपके विवेकज्ञानतें मोक्ष मानीहै। औ पातंजलशास्त्रमें ईश्वरका अंगी-कार औ समाधितैं मोक्ष मानीहै। यह विरोध है॥

३-४ न्यायमतमें चारप्रमाण औ वैशेषि-कमतमें दोयप्रमाण।यह विरोध है।। तैसें न्याय-वैशेषिकका और वी आपसमें वहुतविरोध है । जिज्ञासुकूं अपेक्षित नहीं । यातें लिख्या नहीं ॥

५ तैसैं पूर्वभीमांसामें ईश्वरका अंगीकार नहीं । मोक्षरूप नित्यसुखका :अंगीकार नहीं । किंतु कर्मजन्यविषयसुखही प्ररुपार्थ है ॥ और-

६ उत्तरमीमांसामें ईश्वरका मोक्षका अं-गीकार । विषयसुख पुरुषार्थ नहीं ॥ और उत्तर-धर्मेंक्सिं (अन्यदेवनके नामोंसैं) तुस्यता भगवत् नामविषे जाननी। ये दश शिव औ विष्णुके जपिषे नामापराध हैं ॥ १ ॥

याहीतें कोई महात्माने भाषादोहाविषे कहा है:--

॥ दोहा ॥ राम राम सब को कहै। दशरित कहै न कोय || एकवार दशरित कहै, त कोटिजइफल होय ॥ १ ॥ 🗥

इहां ''दशरित कहै न कोय'' इस द्वितीय-पादका यह अर्थ है:-दशअपराधनसैं विना (रहित होयके) रामनामकूं कोई नहीं कहता । अन्यअर्थ स्पष्ट ॥

॥ ५४३ ॥ योगनिरपेक्ष कहिये समाधिरूप

मीमांसाका मत या ग्रंथमें स्पष्टही है। सर्वशास्त्रनका मत यातें विरुद्ध है। औरनमें भेदवाद है। यामें भेदका खंडन औ अभेदनका प्रतिपादन है।

इसरीतिसं सकलशास्त्रनके सिद्धांत परस्पर-विरुद्ध हैं॥

॥ ५०८ ॥ तर्कदृष्टिका पितासैं मिलाप ॥ ॥ चौपाई ॥

वचन विरुद्ध सुने जब राजा। यह संसे उपज्यो तिहि तींका॥ इनमें कौन सत्य बुध भाखत। युक्ति प्रमान सकल सम आखत॥९१॥

संसे सोक दुखित यूं जियमें। को उपास्य यह लख्यो न हियमें॥ चिंता हृदय हुई यह जाक़ूं। निजसंदेह सुनाऊं काक़्ं॥ ९२॥

सास्त्रनिपुन पंडित जग जेते। सुने विरुद्ध वकत यह तेते॥ यूं चिंतत बहुकाल भयो जब। तर्कदृष्टि तिहि आय मिल्यो तब॥९३॥

॥ ५४४ ॥ कोई डोकरीके अंगणमें बिह्या मर गयाथा । तिस बिहोकूं वह देहलीका दरवडजा खुला छोडिके गामसें बाहिर छोड गई । तहां तलकि पिछाडी कोई रोगिष्ठ ऊंठ तिसके अंगणमें प्रवेशकूं पायके मरगया । तिसतें तिस डोकरीकूं जैसें बडी चिता भई । तैसें सुभसंतितराजाने वी उपास्यदेवकें अज्ञानकूं दूरी करनैअर्थ पंडितनके प्रति प्रश्न किया । ॥ दोहा ॥
मिले परस्पर ते उभै,
पुत्र पिता "जिहि रीति ॥
करि प्रनाम आसिष दुहुं,
आसन लहे सप्रीति ॥ ९४ ॥
(तर्कदृष्टिका पिताप्रति उपदेश ॥ ५०९—५२२ ॥ )
॥ ५०९ ॥ कारणरूपकी उपास्यता औ

कार्यरूपकी निकृष्टता ॥
निजिपत चिंतासहित लिख,
सुत बोल्यो यह वात ॥
को चिंता चित रॉविर.

मुख प्रसन्न नहिं तात ॥ ९५ ॥ ॥ चौपाई ॥

सुभसंतित सुतकी सुनि बानी। तिहि भाखी निज सकल कहानी॥ चित चिंताको हेतु सुनायो। को उपास्य यह तत्त्व न पायो॥९६॥ तर्कदृष्टि सुनि पितुके बैना। बोल्यो सुभसंतित सुखैदना॥

तिसतैं ताजा कहिये नवीन संशय उत्पन्न भया। ताके निवारणकी तिसकूं बडी चिंता भई॥

॥ ५४५ ॥ जिहि किहये जैसी रीति है तैसें। दुई किरें पुत्र भी पिता दोन् कामतें प्रणाम भी आशीर्वादकरिकें प्रीतिसिहत आसनक् प्राप्त सये। यह भर्थ है॥

॥ ५४६ ॥ तुकारे चिसमें कौन चिंता है ?

कारनरूप उपास्य पिछानहु। ताके नाम अनंतिह जानहु ॥ ९७॥ कारजरूप तुच्छ लखि तजिये। यह सिद्धांत वेदको भजिये॥ रचे व्यास इतिहास पुराना । तिनमें यही मतो नहिं नाना ॥ ९८॥ मनमें मर्म न लखत जु पंडित। करत परस्पर मत ते खंडित॥ नीलकंठपंडित बुध नीको। कियो ग्रंथ भारतको टीको ॥ ९९ ॥ तिन यह प्रथमहि लिख्यो प्रसंगा । श्रुतिसिद्धांत कह्यो जो चंगा ॥१००॥ ॥ ५१० पुराणउक्त स्तुति औ निंदाके

टीक::-यद्यपि सकलपुराणनका कर्त्ता एक व्यास है, ताने स्कंदपुराणमें शिवक्तं स्वतंत्रता-दिक ईश्वरधर्म कहे औ अन्यदेवनकूं शिवकृपातें सारी विश्रुतिकी प्राप्ति कही। यातैं जीवधर्म कहे ॥ तैसें विष्णुपुराण पद्मपुराणमें विष्णुकूं ईश्वरता कही । तैसें किसीकुं पुराणमें, किसीकुं उपपुराणमें, विष्णुशिवतें भिन्न जो गणेशादिक हैं, तिनक् ईश्वरता कही। इस रीतिसें च्यासवाक्यनमें विरोध प्रतीत होवेहै। ताका---

करनैमैं व्यासका अभिप्राय॥

यह समाधान करेहैं:-सेंरिही ईश्वर हैं ॥ जा प्रकरणमैं अन्यदेवकी निंदा है, ताकी निंदाकरिके तिसकी उपासनात्यागमें व्यासका अभिप्राय नहीं । किंतु वैष्णवपुराणमैं शिवा-

॥ ५४७ ॥ सारे कहिये विष्णु, शिव, गणेश,

दिकनकी निंदा औ विष्णुकी स्तुतिकरिके विष्णुकी उपासनामें प्रवृत्तिकी हेतु है ॥ तैसें शिवपुराणमें विष्णुआदिकनकी निंदा वी तिनकी उपासनाके त्याग अर्थे नहीं । किंतु तिनकी निंदा शिवकी उपासनामें प्रवृत्तिके अर्थ है ॥ जो एकप्रकरणमें अन्यकी निंदा त्यागवास्ते होते तौ सर्वकी उपासनाका त्याग होवैगा। यातैं अन्यकी निंदा एककी स्तुतिके अर्थ है। त्याग-अर्थ नहीं ॥

द्रष्टांतः-वेदमैं अग्निहोत्रके दोकाल कहेहैं॥ एक तौ सूर्यउदयसें प्रथम औ दूसरा सूर्य-उदयतैं अनेतर काल कह्याहै। तहां उदयकालके प्रसंगमें अनुदयकालकी निंदा करीहै अनुद्यकालके प्रसंगमें उद्यकालकी निंदा करीहै।। तहां निंदाका तात्पर्य त्यागमें होवै तौ दोनूंकालमें होमका त्याग होवैगा औ नित्यकर्मका त्याग संभवे नहीं । यातें उदय-कालकी स्तुतिवास्तै अनुद्यकालकी निंदा है औ अनुदयकालकी स्तुतिवास्तै उदयकालकी निंदा है। तैसैं एकदेवकी उपासनाके प्रसंगमें अन्यकी निंदाका एककी स्तुतिमैं तात्पर्य है। अन्यकी निंदामें तात्पर्य नहीं ॥

॥ ५११॥ पांचदेवनके उपासकनकू <sup>सम</sup> ( ब्रह्मलोक ) फलकी प्राप्ति ॥

जैसैं शाखाभेदतें कोई उदयकालमें होम करेंहै । कोई अनुद्यकालमें करेंहै । फल दोनुं-कूं समान होवेहैं । तैसें इच्छाभेदतें पांचूंदेवन-मैं जाकी उपासना करें तिन सवतें ब्रह्म-लोककी प्राप्ति होवैहै। तहां भोग भोगिके विदेहमोक्ष होवैहै ॥

यद्यपि विष्णुआदिकनकी उपासनातें कहीहै । वैकुंठलोकादिकनकी प्राप्ति पुराणमें

देवी भौ सूर्यः ये पांच देव ।

ब्रह्मलोककी नहीं । तथापि उत्तमउपासक विदेहमुक्तिके अधिकारी देवयानमार्गतें सारे ब्रह्मलोककुंही जावेहैं। परंतु एकही ब्रह्मलोक वैष्णवज्यासककुं वैकुंठरूप प्रतीत होवैहै और-लोकवासी सारे तिसकं चतुर्भुजपार्यदरूप प्रतीत होवेहैं औ आप वी चतुर्भुजमूर्ति होवे-है ॥ तैसें शैवउपासककुं ब्रह्मलोकही शिवलोक प्रतीत होवेहै । तिसलोकवासी सारे त्रिनेत्रमृति अपनैसहित प्रतीत होवैहैं ॥ इसरीतितैं सर्व-उपासकोंकूं ब्रह्मलोकही अपने उपास्यका लोक प्रतीत होवैहै । काहेतें १ यह नियम है:-देवर्थेोनमार्गविना अन्यमार्गतै जे तिनका संसारमें आगमन होवेंहें औ देवयान-मार्ग एक ब्रह्मलोकका है। यातें विदेहमोक्षके योग्य उपासक सारे ब्रह्मलोककं जावैहैं । तिस नक्षलोकमें ऐसी अद्भुतमहिमा है:-उपासककी इच्छाके अनुसार सारी सामग्रीसहित वह ब्रह्मलोकही तिनक् प्रतीत होवेहे "

इसरीतिसैं पांचूं देवनके उपासकनक् समफल होवैहै। याकेवियै-

॥ ५१२ ॥ एकपरमात्मामै नानानामरूप संभवेहैं॥

यह शंका होवैहै:-पांचूं देवनके नामरूप भिन्न भिन्न कहेहैं और ईश्वर एक है। एक-ईश्वरके नानारूप संभवें नहीं। ताका

यह समाधान है:- परमार्थसैं नामरूप कोई परमात्मामें हैं नहीं । मंदबुद्धिक उपासना-

॥ ५४८॥ १ देवयान । २ पित्रयान । ३ जायस्व म्रियस्व, इस भेदतें संसारके मार्ग तीन हैं।

- १ सूर्यमंडळक् भेदनकारिके ब्रह्मछोक्पै जानैका जो मार्ग सो देवयानमार्ग है। याहीकुं अचिंमार्भ वी कहैहैं ॥ औ-
- २ चंद्रमंडलकूं भेदनकरिके इंद्रलोकरूप ब्रह्म जो मार्ग, सो मोक्षका मार्ग है। वि. सा. ४९

वासते नामरूपरहित परमात्माके मायाकृत कल्पितनामरूप कहेहैं। यातें एकपरमात्मामें मायाकृतकिएतनामुखप नाना संभवेहें ॥ इस-रीतिसें सर्वप्रराणवाक्यनका विरोध होवैहै ॥ औ

॥ ५१३ ॥ सारेपुराणनका कारण औ कार्यब्रह्मके उपासनकी क्रमतें उपादेयता औ हेयतामें तात्पर्य है ॥ ५१३-५१४:॥

पुराणवाक्यनमें विरोधशंकाका समाधान तौ यह है:-विष्णु । शिव । गणेश । देवी । औ सूर्य । इसतें आदिलेके जितने एकएकके नाम हैं, सो सारे कारणब्रह्मके नाम हैं औ कार्यत्रहाके वी सो सारे नाम हैं ॥ जैसें माया-विशिष्टकारणक्तं ब्रह्म कहैहैं औ हिरण्यगर्भ कार्य है ताक्तं वी बहा कहेहें । इसरीतिसें कारणब्रह्मकूं विष्णु । शिव । गणेश । देवी । सूर्यपद वोधन करेहैं ॥ औ कार्यब्रह्मक वी पांचे पढ बोधन करेहैं ॥ ऐसे पांचूं पदनके जो नारायण, नीलकंट, विघेश, शक्ति, भानु अनंतपर्याय हैं, सो सारे कारणब्रह्म औ कार्यब्रह्म दोनुंवांकुं बोधन करेहें ॥ कारणबहाकूं, औ कहुं कार्यबहाकूं बोधन करेहैं ॥ जैसें सैंधवपद अश्व लवण दोनृंवांक् बोधन करैंहै ॥ भोजनप्रसंगमें सैंधव-पद लवणकं बोधन करेहै औ गमनप्रसंग्रमें सैंधनपद अश्वकूं बोधन करेहै ।। वैष्णवपुराणमें —

छोक्तमें जानेका जो मार्ग, सो पितृयान-मार्ग है। याहीकूं धूममार्ग बी कहतेहैं। भी-३ नारंवार जन्ममृखुके कारण मृत्युलोकविषे आवतै-का जो मार्ग सो तीसरा जायस्वचियस्वमार्गहै। ये तीन संसारके मार्ग हैं औ चौथा ब्रह्मज्ञानरूप

विष्णुनारायणादिक पद कारणव्रक्षके वोधक हैं । शिवगणेशसूर्यादिक पद कार्यव्रक्षके वोधक हैं । यातें-

।। ५१४ ।। १ वैष्णवयंथनमें विष्णुकी स्तुति औ शिवादिकनकी निंदातें व्यासका यह अभिप्राय है:-कारणब्रह्म उपास्य है औ कार्य-ब्रह्म उपास्य नहीं ।।

२ तैंसें स्कंदपुराणादिक शैवग्रंथनमें शिव-महेशादिकपद कारणब्रक्षके बोधक हैं औ विष्णु-गणेशदेवीस्पीदिक पद कार्यब्रह्मके वोधक हैं। यातें तिनमें वी कारणब्रह्मकी स्तुति औ कार्य-ब्रह्मकी निंदा है।।

२ तैसें गणेद्यापुराणमें गणेद्यपद कारण-ब्रह्मका वाचक औ विष्णुशिवादिकपद कार्य-ब्रह्मके वाचक हैं । यातें कारणकी स्तुति औ कार्यकी निंदा है॥

४ तैसें कालीपुराणमें कालीदेवीआदिक पद कारणब्रक्षके बोधक औ विष्णुश्चिवगणेश-सूर्यादिकपद कार्यब्रक्षके बोधक। यातैं कालीपद-बोध्यकारणकी स्तुति औ विष्णुश्चिवादिकपद-बोध्यकार्यब्रह्मकी निंदा है।।

५ तैसें सौरपुराणमें सूर्यभानुपद्वोध्य कारणब्रह्म है, ताकी स्तुति औ अन्यपद्वोध्य-कार्यकी निंदा है।।

इसरीतिसें सकलपुराणनमें कार्यकारणकी संज्ञारूप संकेतका तौ मेद है। उपादेयहेय जो अर्थ ताका मेद नहीं ॥ सकलपुराणनमें—

१ कारणत्रक्षकी उपासना उपादेय है।। औ २ कार्यकी उपासना हेय है।

यातें सारे पुराण एककारणब्रह्मकुं उपास्यता बोधन करेहें । तिनका आपसमें विरोध नहीं ॥ ॥ ५१५ ॥ मूर्तिप्रतिपादनका अभिप्राय ॥

॥ ५९५-५१६॥

**य**यपि चतुर्भुज, त्रिनेत्र, सतुंड, अष्ट-

अजादिकम् तिं मायाके परिणाम हैं औ चेतनके विवर्त्त हैं। यातें कार्य हैं औ तिनकी वी उपासना कहीहै। तथापि तिन चतुर्भुजादिक-मूर्तियोंका जो मायाविशिष्टकारण है, तासें विचार कियेतें मेद नहीं। यातें तिन आकारनको वाधिके कारणरूपतें तिनकी उपासनामें तात्पर्य है। काहेतें १ आकार कार्य है। यातें तुच्छ है औ कारण सत्य है॥ औ जाकी मंदम्रज्ञा आकारमेंही स्थित होवे, सो शास्व-उक्तआकारकीही उपासना करें। तासें वी प्रज्ञा निश्चल होयके कारणब्रह्मकी उपासनामें स्थिति होवेहै॥

॥ ५१६ ॥ कारणब्रह्मकी उपासना इस-रीतिसें कहीहै: नहा जगत्का कारण है । सत्यकाम है । सत्यसंकल्प है । सर्वज्ञ है । स्तंत्र है । सर्वका प्रेरक है । कृपाछ है । ऐसै ईश्वरके धर्मनक्ं चिंतन करे ॥ मूर्तिचिंतनमें शास्त्रका तात्पर्य नहीं ॥ और—

अनेकमूर्ति जो शास्त्रमें लिखीहैं, सी उपासनाके निमित्त नहीं। किंतु सारीमूर्ति कारणब्रह्मकी उपलक्षण हैं।! जो वस्तु जाके एकदेशमें होवे औ कदाचित् होवे औ न्यावर्त्तक होवे, सो उपलक्षण कहियेहैं॥

जैसें "काकवाला देवदत्तका गृह है " या वाक्यमें देवदत्तके गृहका काक उपलक्षण है। काहेतें ? गृहके एकदेशमें काक होवेहें औ कदाचित होवेहें। सर्वदा नहीं। औ अन्यगृहतें देवदत्तके गृहका व्यावर्त्तक है।। तैसें जगतका कारण ब्रह्म है।। ताके एकदेशमें मूर्ति होवेहें औ चतुर्भुजादिकमूर्ति कारणब्रह्मविवेही होवेहें। अन्यमें नहीं। यातें व्यावर्त्तक होनेतें उपलक्षण है।।

उपलक्षणका यह प्रयोजन होवेहैं:- विशेष्य-वस्तुके खरूपका ज्ञान होवे । जैसें काकतें देवदत्तके गृहका ज्ञान होवे । अन्य प्रयोजन काकतें नहीं ॥ तैसें चतुर्भुजादिकआकारनतें निराकारकारणब्रह्मका : ज्ञानही उपासनाके निमित्त मूर्तिप्रतिपादनका प्रयोजन है। अन्य नहीं ॥ औ

॥ ५१७ ॥ आकारनमैं आग्रहवाले है।वादिककूं खेदकी प्राप्ति ॥

मंद्रमज्ञावाले शास्त्रअभिप्रायक्तं समझैविना तिन आकारमें आग्रह करेंहें । और स्यालसारमेयन्या-यतें परस्पर कलह करेहें ॥

स्रीके भाईकं क्याल कहेंहैं । कुक्कुरकं सारमेय कहेंहें । दृष्टांतकं न्याय कहेंहें ॥

किसीके सालेका नाम उत्फालक था और सालेके शत्रुका नाम धावक था !! तिस पुरुषके गृहके कुक्कुरॅकी नाम धावक था !! तहां तिस पुरुषको कुक्कुरका नाम उत्फालक था !! तहां तिस पुरुपकी स्त्री गृहविषे प्रथम आई ! तब दोनुं कुक्कुर आपसमें हमेस लहें । तहां स्त्रीके पतिश्रमुर्आदिक उत्फालकक्तं गालि देवें औ अपने धावककी वडाई करें तव ता स्त्रीक्तं यह आंति हुई!—मेरे भाईकं गालि देवें । ताके शत्रुकी वडाई करेंहें !! तासें द्पित होयके मतीसें क्रेश करतीहुई !!

जैसें तिनके अभिप्राय जानैविना समान-संज्ञातें अमकरिके स्त्रीनै क्लेश किया तैसें वैष्णवग्रंथनमें शिवादिकनामतें कार्यन्नसकी निंदा करीहें । इस अभिप्रायकं नहीं जानिके शैवादिक दुःखित होवेहें । और विष्णुनामतें कार्यकी निंदाकं नहीं जानिके वैष्णव दुःखित होवेहें ।। और—

सकलपुराणनका यह अभिन्नाय है:--१ कारणबृक्ष उपास्य है। २ कार्यब्रह्म त्याज्य है॥

१ मायाविशिष्टचेतन कारणब्रह्म कहियेहै ॥

२ मायाकृत कार्यविशिष्टचेतन कार्यव्रह्म कहियेहै ॥

यही अर्थ भारतकी टीकाके आरंभमें लिख्याहै । और सारे वेदांतनका यही सिद्धांत है।।

॥ ५१८ ॥ उत्तरमीमांसाकी प्रमाणता । औरनकी अप्रमाणता ॥ ५१८—५२० ॥

॥ चौपाई॥

सुभसंतित सुनि सुतके बैना। उपज्यो जियमें किंचित चैना।। पुनि तिन प्रस्न कियो निजपूतिह। सास्त्र परस्पर कहत असूतिह।।१०१।।

टीकाः-पुराणमें विरोधशंकाके नाशतें चैन कहिये सुख हुया औ पदशास्त्रनकी परस्पर-विरोधशंका मिटी नहीं। यातें किंचित् चैन हुवा। सर्वथा नहीं।। अस्रत कहिये विरुद्ध कहेहैं।।

ा चौपाई ॥

तिनमें सत्य कौन सो कहिये। जाको अर्थ बुद्धिमें लहिये॥ १०२॥ ॥ ५१९॥

तर्कदृष्टि सुनि निजिपतु बानी। बोल्यो वचन सु परमप्रमानी।। उत्तरमीमांसा उपदेसा। वेदबिरुद्ध न जामें लेसा।। १०३॥ सास्त्र पंच ते वेदविरुद्धं। यातें जानहु तिनहिं असुद्धं।।

## किंचितअंस वेदअनुसारी। लिख बहुग्रहत मंद अधिकारी॥१०४॥

टीकाः-यद्यपि पद्शास्त्रनके कत्तों सर्वेश कहेहैं ॥

- १ सांख्यका कर्चा कपिल ।
- २ पातंजलका कत्ती पतंजलि ( सेपका अवतार)।
- ३ न्यायका कर्त्ता गौतम ।
- ४ वैशेषिकशास्त्रका कर्त्ता कणाद् ।
- ५ पूर्वेमीमांसाका कर्चा जैमिनि ।
- ६ उत्तरमीमांसाका कर्ता व्यास ॥

इन सवनका माहात्म्य प्रसिद्ध है। यातैं इनके वचनरूप शास्त्र वी सारे समानप्रमाण चाहिये । तथापि सर्ववाक्यनमें प्रवलप्रमाण वेदवाक्य है। काहेतें?

- १ वेदका कत्ती सर्वज्ञईश्वर है । ताकेविये अमसंदेहविप्रलिप्सादीप संभवै नहीं ॥
- २ इन शास्त्रनके कत्ती जीव हैं । तिनविषे भ्रमआदिक दोपनका संभव है।।
- १ यद्यपि शास्त्रकार नी सर्वेज्ञ कहेहैं तथापि तिनक्तं सर्वज्ञता योगमाहात्म्यसैं हुईहै। यातैं युंजानयोगी हुयेहैं। औ
- २ ईश्वरक् सर्वज्ञता खभावसिद्ध है। यातें ग्रक्तयोगी है।
- १ जाकूं चिंतन किये पदार्थनका ज्ञान होय सो युंजानयोगी कहियेहैं।
- २ जाक् सर्वेदा एकरस सारैपदार्थ अपरोक्ष प्रतीत होवें सो युक्तयोगी कहियहै। ऐसा ईश्वर है ॥
- १ युक्तयोगीकृतवेदवचन प्रवलं । औ्—
- २ युंजानयोगीकृत शास्त्रवचन दुर्बेल हैं।

वेदविरुद्ध अप्रमाण । पांचशास्त्र जैसैं वेदविरुद्ध हैं तैंसैं शारीरकआदिकग्रंथनमें स्पष्ट हैं औ उत्तरमीमांसा किसीअंशमें वेदविरुद्ध नहीं। यातें प्रमाण है और शास्त्र वी किसी अंशमें वेदके अनुसारी देखिके मंदबुद्धि तिनमें विश्वास करेंहैं। परंतु वहुतअंशमें वेदविरुद्ध है यातें त्याज्य है ॥ किसीअंशमें वेदअनुसारी होनेतें उपादेय होवे तो जैनशास्त्र वी अहिंसा-अंशमें वेदअनुसारी है सो उपादेय हुवाचाहिये। और त्याज्य है । उपादेय नहीं ॥

यद्यपि सुगत ईश्वरका अवतार है। जाक़ं बुद्ध कहैंहैं। ताके वचन वी वेदसमान प्रमाण हुयाहै । यातें ताके वचन सर्वथा अप्रमाण हैं ॥ चाहिये । तथापि बुद्ध विप्रहिप्सानिमित्तसँ

वंचनकी इच्छाक्ं विप्रतिप्सा कहैहैं। जाकूं बहकावनैकी इच्छा कहेहैं ॥

यातें सर्वअंशमें वेदअनुसारी उत्तरमीमांसा-ही सर्वथा मुम्रुश्चक्तं उपादेय है।

यद्यपि उत्तरमीमांसा व्यासकृत सूत्ररूप है ताका व्याख्यान वी अनेकपुरुपोंनें नानारीतिसें कियाहै तथापि पूज्यचरणशंकरकृत व्याख्यान-ही वेदानुसारी है । और नहीं । यह पंचम-तरंगमें प्रतिपादन करीहै । यातें औरपंचशास अप्रमाण हैं ॥ और

॥ ५२१ ॥ अन्यशास्त्रनकी दृष्टांत औ हेतु ॥ ५२१-५२२ ॥

जो इसत्रंगमें पूर्व सारेशास्त्र मोक्षड्पयोगी कहे सो तर्केटिके सारग्राहीविवेकतें कहे ॥

जैसें किसीका शत्रु तरवारि मारे तासें कृथिर निकसिके दैवगतिसैं रोग निवृत्त होय जावे । तव सारग्राही पुरुष तरवारी मारनैका उपकार ll ५२० ll वेदअनुसारीशास्त्र प्रमाण औ<sup>ा</sup> मानि लेवै, तैसें अन्यशास्त्रनसें वी किसीरीतिसें

अंतःकरणकी शुद्धि वा निश्रहता हुयेतें पुरुष निष्ट्त होयके वेदअनुसार निश्रय करे ता मोक्ष होवेंहै ॥ सर्वथा तिनहींमें आग्रह करे तें। अंधगोलांगूलन्यायतें अनर्थकुं प्राप्त होर्वेहै । यार्ते सकल्यास त्यागिके अद्वेतन्याख्यानरीति-सं उत्तरमीमांसा उपादेय है ॥

॥ ५२२ ॥ अंधगोलांगलन्याय है:-किसी धनीके भूपणयुक्त पुत्रक्तं चोर लेगये। वनमें भूपण ले ताके नेत्र फोडिके छोडि गये। तव ता रुद्न करते वालककुं कोई निर्देयवंचक वली उन्मत्त वलीवर्दकी लांगूल पकडाय देवे आं यह फेंह:- तूं इसका लांगूल मति छोडियो। तेरे ग्राममें यह पहुंचाय देवेगा । सो दुःखी-वालक ताके वचनमें विश्वासकरिके दुःख अनुभवकरिके नष्ट होवेहै ॥

तैसें विषयरूप चोर विवेकरूप नेत्रकूं फोडिके संसारवनमें गेरहें । तहां भेदवादी-निर्दयवंचक अन्यशास्त्रनके सिद्धांतमें आग्रह करवावह औ यह कहेंहैं:- हमारा उपदेशही तेरेक् परमसुखप्राप्तिका हेतु होवेगा । ताक् छोडियो मति ॥ तिसुके वानयनमें विश्वासकरिके पुरुपार्थसुखरहित होनहे औ जन्ममरणरूप महा-दुः खर्क् अनुभव करहे । याते अन्यशास्त्र त्याज्य हें।।

॥ ५२३ ॥ राजाका मृत्यु औ ब्रह्म-लोककी प्राप्ति ॥ ५२३--५२४ ॥

## ॥ दोहा ॥ तर्कदृष्टिके बचन सुनि । सुभसंतति तिहि तात ॥

॥ ५५० ॥ भेदवादी आचार्य, तिनके शास्त्रविपै उक्त परमेश्वर भौ मोक्षके अपरोक्षज्ञानसें रहित हुये बी द्रव्यहरणके निमित्त छोकनकूं अपने । यातै निर्दयवंचक हैं ॥

संसै सोक नस्यो सकल। लह्यो हिये कुसलात ॥ १०५ ॥ कारनब्रह्म उपासना । करी बहुत चित लाय ॥ तर्कदृष्टि निज लखि गुरु । राजसमाज चढाय ॥ १०६ ॥

टीकाः-यद्यपि तर्कदृष्टि पुत्र था तथापि उपदेश उत्तम कन्या । यातें गुरुपदवीक् प्राप्त हवा। यह ब्रह्मविद्याका माहातम्य है।

॥ ५२४ ॥ ॥ दोहा ॥ कछ बदीलो काल तव। तजि राजा निजप्रान । ब्रह्मलोकमें सो गयो। म्रनि जहँ जात सच्यान ॥१०७॥

टीका:- राजाके मरणका देशकाल कहा। नहीं। ताका यह अभिष्राय है:- उपासकके मरणमें देशकालकी अपेक्षा नहीं । दिनमें मरे अथवा रात्रिमें । दक्षिणायनमें अथवा उत्तरायण-में । पवित्रभूमिमें अथवा अपवित्रमें । सर्वथा उपासनाके वलतें देवयानमार्गद्वारा ब्रह्मलोककी प्राप्ति होवेहै ॥ और अदृष्टिके प्रसंगमें जो पूर्व देशकालकी अपेक्षा कही सो योगसहित-उपासकक्तं कहीहै । केवलईश्वरशरणउपासकक्तं देशकालकी अपेक्षा नहीं। यह अर्थ सूत्रकार-भाष्यकारने प्रतिपादन कियाहै।।

संप्रदायके चिन्हसहित सांकेतिक मंत्रका उपदेश देतेहैं औ हमारे उपदेशसें अन्यसन्मार्गतें एके हृये इनका रहित हैं भी यथोक्तउपासनादिरूप मोक्षके साधनोंसें साराजन्म व्पर्थ होनैगा । ऐसी करुणा स्यानते नहीं ।

॥ ५२५ ॥ तर्कदृष्टिका देहपात औ परमात्मासैं अभेद् ॥

श्रात्माल अमद ॥
॥ दोहा ॥
राजकाज सब तब कियो ।
तर्कदृष्टि हुसियार ॥
लग्यो न रंचक रंग तिहि ।
लख्यो ब्रह्म निर्धार ॥ १०८ ॥
अंत भयो प्रारब्धको ।
पायो निश्चल गह ॥
आतम परमातम मिल्यो ।
देह खेहतें छेह ॥ १०९ ॥

टीकाः-देहका खेह कहिये राखमें । छेह कहिये अंत । आत्मा कहिये कूटस्थसाक्षी। ताका परमात्मासें अमेद ॥

यद्यपि क्र्टस्थका परमात्मासें सदाअभेद है तथापि उपाधिकृत भेद है ॥ उपाधिके रुयतें उपाधिकृतभेदका अभाव होवेहै ॥

परमात्मासें अभेद कह्या ताका यह अभिशाय हैं:-विदेहग्रुक्तिमें ईश्वरतें अभेद होवेंहैं। शुद्ध-चेतनब्रह्मसें नहीं। यह वार्त्ता शारीरकभाष्यके चतुर्थअध्यायमें प्रतिपादन करीहै॥ तहां यह प्रसंग है:---

१ विदेहमुक्तिमें सत्यसंकल्पादिकरूपकी प्राप्ति जैमिनिके मतसैं कहीहै ॥

२ औंडुलोमिके मतसैं सत्यसंकल्पा-दिकनका अभाव कहाहै॥ औ-—

रे सिद्धांतमतमें सत्यसंकरपादिकनका भाव अभाव दोनं कहेहें। ताका यह अभिप्राय है:-ईश्वरतें अभेद होवेहें, ईश्वरके सत्यसंकरपादिक मुक्तमें। अन्य जीवोंकरि व्यवहार करियेहे।। सो ईश्वर परमार्थदृष्टिसें ग्रुद्ध है। ताकेविषे कोई गुण है नहीं। किंतु निर्गुण है। यातें सत्यसंकल्पादिकनका अभाव है।।

यचिप संसारदशाविषे वी जीव परमार्थसें निर्गुण है, ग्रुद्ध है, तथापि जीवक्कं संसार-दशामें अविद्यासें कत्तीपनामोक्तापना प्रतीत होवेहें॥

ईश्वरक्तं कदे वी आत्मामें अथवा अन्यमें संसार प्रतीत होवे नहीं। यातें सदा असंग निर्गुण शुद्ध है। यातें ईश्वरतें जो अमेद है सोई शुद्धसें अमेद है॥ औ—

ईश्वरतें अमेदक्तं शुद्धब्रह्मसें अमेद नहीं माने तौ ईश्वरक्तं शुद्धब्रह्मकी प्राप्ति कदें वी होवे नहीं । काहेतें ? जीवकी न्यांई ईश्वरक्तं उपदेशजन्य ज्ञान औा विदेहमोक्ष तौ कदें होवे नहीं । सदा प्राप्त जो ताका रूप सो शुद्ध नहीं । यातें जीवतें वी न्यून ईश्वर सदाबद्ध है । यह सिद्ध होवेगा । यातें यह मानना योग्य है:-

- १ ईश्वरक्तं आवरण नहीं । यातें उपदेश-जन्य ज्ञानकी अपेक्षा नहीं ॥
- २ आवरणके अभावतें म्रांति नहीं। यातें नित्यसर्वज्ञ है। नित्यमुक्त है॥
- साया औ ताका कार्य आत्मामें प्रतीत होवें नहीं । यातें सदाअसंग हैं । याहीतें शुद्ध है ।।

इसरीतिसें ईश्वरतें अभेदही शुद्धचेतनसें अभेद है।। औ

दृष्टांतसें वी ईश्वरतेंही अमेद सिद्ध होवेहे ॥
जैसें मठमें घटका अभाव होवे तो मठाकाशमें घटाकाशका लय होवेहे । महाकाशमें नहीं ॥
तैसें विद्वान्का शरीर ईश्वरकृत ब्रह्मांडमें नष्ट
होवेहे औ ब्रह्मांड सारा ईश्वरश्वरीरमायाके
अंतर्भूत है ॥ विद्वान्का आत्मा विदेहमोक्षमें
ब्रह्मांडके वाहरि गमन कर नहीं । यातें ईश्वरतें

अभेद होर्बेह । परंतु जैसें मठाकाशसं घटाकाश- पढे ग्रंथ अद्वेतके । का अभेद हुवा । सो मठाकाश महाकाशरूपही है। तैसें ईंधरतें अभेद होवहै, सो ईंधर शुँदेवसाही है। यातें शुद्रवसकी प्राप्ति कठिन जु औरनिवंध हैं। होवेह ॥

॥ ५२६ ॥ इस भाषात्रंथके रचनेका प्रयोजन ॥

॥ दोहा ॥

यह विचारसागर कियो । जामं रत्न अनेक ॥ गोप्य वेदसिद्धांततें।

प्रगट लहत सविवेक ॥ ११० ॥ सांख्य न्यायमें अम कियो । पढि न्याकरण असेप ॥

दृष्टिसं विदेहमोक्षतं पूर्व मह्मादादिजगत् कछु हिही सामग्री नहीं सो सूपके जलका पान करशकता नहीं । किंतु शुद्धतादि है । यातें ताकी दृष्टिसं ता नहीं । ती वी सो पुरुष वापिका (वावडी ) के ञ्दवहारीही अभेद होवेह । सोई ताकू शुद्धकी प्राप्ति विका मिष्टसमुद्रके जलका पान अनायाससी कर-है । की---

होत्रेहें । यार्ते तिनकी दर्ष्टिसं ज्ञानीका ईश्वरसैं ज्ञानिशकताहे थें। जाके पास वह सामग्री नहीं, सो ( ईशरके देहरूप ब्रह्मांडर्स ) अभेद होर्ब है । सो ईशर पुरुप मंद्युदिदवाला है । यातें सो संस्कृतप्रंथनके वास्तवज्ञुद्धवसदी है । याते वी ज्ञानीकुं जुद्धवसकी अर्थकूं ज्ञानिशकता नहीं । तो वी सो मंदपुरूप इस प्राप्ति डोवेंहे ॥

तामं आभासवादआदिक भिन्नभिन्न वेदांतके पक्षनका । शिरोमणि दयाधर्मरूप हेतुते यह भापाप्रंथरूप वापिका जो विचार हैं सो वृत्तिप्रभाकरके अप्टमप्रकाशविष किंवा मिष्टसमुद्र कियाहै, तिसकी वृद्धि औ अधिक-विस्तार्रसं छिल्या है । सोई विचारसागरके पष्टतरंग- । मधुरताअर्थ ताकी ये टिप्पणरूप जरियां प्रगट करीहैं। गत ४४१ वें अंकके टिप्पणीं हमें संक्षेपतें | वे वी भाषा जानंतवाले जनोंके विशेष सुखकर होनैतें जनायाहै ॥

॥ ५५२ ॥ जाके पास दोरी छोटा होवै सो।

रह्यो न एकहु सेप ॥ १९१ ॥ जिनमें मतके भेद ॥ ्श्रमतें अवगाहन किये। निश्रलदास सवेद ॥ ११२ ॥ ितिन यह भाषाग्रंथ किय । रंच न उपजी लाज ॥ तामें यह इक हेतु है। दयाधर्म सिरताज ॥ ११३॥ विन ब्याकरन न पढि संके । ग्रंथसंस्कृत मंदें ॥

॥ ५५१ ॥ इहां यह रहस्य है:-ज्ञानवान्की कुक्के जलका पान करिशकेंह औ जाके पास वह ्शकताहे । तैसी जाके काव्यकोशव्याकरणरूप अञ्जनोंकी रिएस प्रवांडआदिक व्यूंके त्यू प्रतीत सामग्री है सो तो संस्कृतप्रंथनके अर्थकूं तात्पर्यसहित <sup>!</sup> भापाप्रंथके अर्थकूं अनायाससें पढें ( याके अर्थकूं उक्तविदेहमोक्षमें ज्ञानीजीवका त्रहासें जो अभेद, जाने ) भी तिसकार सो परमानंदक् पावे । इस हितकारक हैं ॥

पढे याहि अनयासही । लहे सु परमानंद ॥११४॥ ॥ ५२७॥ मंगलाचरणपूर्वक ग्रंथकी समाप्ति ॥

दिहीतें पश्चिमदिशा ।
कोस अठारह गाम ॥
तामें यह पूरो भयो ।
किंहडौंळी तिहि नाम ॥ ११५ ॥
ज्ञानी मुक्ति विदेहमें ।
जासों होय अभेद ॥

॥ ५५३ ॥ किहडीलीप्राममें श्रीनिश्वलदासजीका
गुरुद्वार है । तहां अद्यापि तिनकी शिष्यशाखा वी
है । तिनोंने जो ग्रंथ संग्रह कियेथे वे बी तहां
विद्यमान हैं ॥

दादू आदूरूप सो ।
जाहि बखानत वेद ॥ ११६ ॥
नामरूप व्यभिचारिमें ।
अनुगत एक अनूप ॥
दादूपदको लच्छ्य है ।
अस्तिभातिप्रियरूप ॥ ११७ ॥
इति श्रीविचारसागरे जीवन्यक्तिविदेहग्रक्तिवर्णनं नाम सप्तमस्तरंगः
समाप्तः ॥ ७ ॥

 शि श्रीपंडितपीतांबरिवरिचत विचार-सागरिटप्पणिकायां सप्तमतरंगिटप्पणं संपूर्णम् ॥

॥ समाप्तोऽयं विचारसागरो ग्रंथः॥



# ॥ श्रीवृत्तिरत्नावि ॥

अर्थात्

#### ॥ श्रीवृत्तिप्रभाकरसार ॥

–ದಾಣಾ-

|| अथ प्रथमरत्नप्रारंभः || १ || || सकारणसभेद वृत्तिस्वरूप-निरूपण || १--२४ || || ग्रंथकर्त्ताकृतमंगलाचरण ||

॥ दोहा ॥

जाग्रत् स्वप्न सुपुप्तिको, साक्षी में पर जानि ॥ दुखद देह अभिमानकी, होय मूलसुत हानि ॥ १॥

> ॥ १ ॥ वृत्तिके सामान्यलक्षणका निर्णय ॥ १–९ ॥

॥१॥ " अहं ब्रह्मास्मि " या वृत्तिसें कार्यसिहत अज्ञानकी निवृत्ति औं परमानंदकी प्राप्ति होवहैं। यह वेदांतका सिद्धांत है॥

श २ ॥ तहां यह जिज्ञासा होनेहैं:- पृत्ति किसक्तं कहेंहें औ वृत्तिका कारण कोन है औ वृत्तिका प्रयोजन कीन है श्री वृत्तिका प्रयोजन कीन है श्री यातें प्रतिप्रमाकरका सारांशभूत वृत्तिरताविलनाम ग्रंथ लिखेंहें ॥

।। ३ ।। अंतःकरणका और अज्ञानका जो

परिणाम, सो घृत्ति कहियेहै ।। यद्यपि क्रोधसुखादिक वी अंतःकरणके परिणाम हैं आ आकाशादिक अज्ञानके परिणाम हैं, तिनकुं ष्टति नहीं कहेहें, तथापि विषयका प्रकाशक जो अंतःकरण आं अज्ञानका परिणाम, सो घृत्ति कहियेहै ॥

॥ ४ ॥ क्रोधमुखादिकरूप जे अंतः करणके परिणाम, तिनतं किसी पदार्थका प्रकाश होवे नहीं । तेसे आकाशादिकनतं वी प्रकाश होवे नहीं, यातं सो प्रति नहीं, किंतु ज्ञानरूप परिणामतं प्रकाश होवहें, ताहीकं प्रति कहेंहें ॥

॥५॥ यद्यपि सुख, दुःख, काम, वृप्ति, क्रोध, क्षमा, धृति, अधृति, लज्जा औ भयादिक जितने अंतः करणके परिणाम हैं, तिन सर्वका अनेकस्थानोंमें धृत्तिशब्दसें व्यवहार लिख्याहें, तथापि तत्त्वानुसंधान अहैत-कोस्तुभादिक ग्रंथनमें प्रकाशकपरिणामही वृत्ति कहाहे ॥ औ—

।। ६ ।। कितनैक ग्रंथनमें अज्ञाननाञ्चक परिणामकं वृत्ति कहेंहैं। औ परोक्षज्ञानसें वी असन्वापादक अज्ञानांशका नाश होवेंहै।

अथवा विपयचेतनस्य अज्ञानका नाश तौ अपरोक्षज्ञानविना होवै नहीं। प्रमातृचेतनस्य अज्ञानका नाश परोक्षज्ञानसै वी होवेहै। यातैं परोक्षज्ञानमें उक्तलक्षणकी अन्याप्ति नहीं।।

॥ ७ ॥ तथापि सुखदुःखके ज्ञानरूप धृत्तिमें औ मायावृत्तिरूप ईश्वरके ज्ञानमें, तथा श्रुक्तिरजतादिगोचर श्रमरूप अविद्यावृत्तिमें औ खप्तगोचर औ सुप्रुप्तिगत सुख औ अज्ञानगोचर विद्यावृत्तिमें औ प्रत्यभिज्ञा ज्ञानरूप धृत्तिमें उक्तलक्षणकी अव्याप्ति है । काहेतें १-

१ प्रथमं अज्ञातसुखादिक उपजैं, पीछे तिनका ज्ञान होने, तौ सुखादिज्ञानतें चेतनके अज्ञानका नाश संभने । सो अज्ञातसुखादिक हैं नहीं । किंतु सुखादिक औ तिनका ज्ञान एककालमें उपजैहें । यातें अज्ञातसुखादिकनके अभावतें सुखादिगोचरवृत्तिसें अज्ञानका नाश संभने नहीं ॥

२ तैसें ईश्वरकं असाधारणरूपतें सकल-पदार्थ सदा प्रत्यक्ष प्रतीत होवेंहें, यातें अज्ञानके अभावतें मायाकी वृत्तिरूप ज्ञानतें वी अज्ञानका नाज्ञ संभवे नहीं ॥

३ शुक्तिरजतादिक औ स्वप्नगत मिथ्या पदार्थनकी औ तिनके ज्ञानकी वी एककालमें उत्पत्ति होवेहै। यातें भ्रमवृत्तिसें वी अज्ञानका नाज्ञं होवे नहीं॥

४ तैसें सुष्ठिं वृत्ति है तो वी अपने विषयभूत खंडपादान अरु खंद्रपसुखंके आवरण अज्ञानका नाश तिसतें होता नहीं औ ज्ञान-गोचर प्रत्यमिज्ञा ज्ञान होवेहैं। तहां वी आवरणके अभावतें तिसतें ताका नाश होवे नहीं।। जैसें "अहं ब्रह्मास्मि" इस एकवार उदयभये ज्ञानसें स्वरूपके आवरणका नाश होवेहै। पीछे अनेकवार विचारसें विद्वान्हें। 'अहं ब्रह्मास्मि " ऐसी वृत्ति उदित होवेहै।

तासें प्रथमही निरावृत ज्ञानीके खरूपका आवरण मंग होता नहीं । तैसें धारावाहिक वृत्ति होवे तहां वी उक्तफलकी द्वितीयादि- वृत्तिमें अन्याप्ति है। काहेतें १ ज्ञानधारा होवे तहां प्रथमज्ञानसें अज्ञानका नाग्र हुये द्वितीयादिक ज्ञानके अज्ञानकी नाग्रकता संभवे नहीं ॥

॥ ८ ॥ यातैं प्रकाशकपरिणामक्कं वृत्ति कहैहैं ॥ याका यह भाव है:-"अस्ति ''व्यवहार-का हेतु जो अविद्या औ अंतःकरणका परिणाम, सो वृत्ति कहियेहैं ॥

।। ९ ।। प्रकाशकपरिणामकं वृत्ति कहै वी अज्ञातपदार्थगोचरवृत्तिमेंही अज्ञाननाशकता- रूप प्रकाशकता है औ अनावृतपदार्थगोचर वृत्तिमें प्रकाशकता है नहीं। काहेतें १ अनावृत चेतनके संवंघसेंही विषयप्रकाशके संभवतें हित्तिमें प्रकाशकताकी कल्पना अयोग्य है। यातें वृत्तिमें अज्ञाननाशकतासें विना अन्यविध्यक्षशक्ताके असंभवतें द्वितीयलक्षणकी वी प्रथमलक्षणकी न्यांई सुखादिगोचरवृत्तिमें अव्याप्ति होवेगी। यातें " अस्तिव्यवहारका हेतु अविद्या औ अंतःकरणका परिणाम" वृत्ति कहियहै।।

## ॥ २॥ वृत्तिके भेदका निरूपण ॥ १०--१७ ॥

॥ १० ॥ सो वृत्तिज्ञान दोप्रकारका है ॥ १ एक प्रमारूप है औ २ दूसरा अप्रमारूप है ॥ ॥ ११ ॥

१ (१) प्रमाणजन्य यथार्थज्ञानकं प्रमा कहेंहैं ॥

(२) वा अवाधितअर्थक् विषय करनै-वाले ज्ञानकं प्रमा कहेंहैं !!

(३) वा अवाधितअर्थक्तं विषय करनैहारे स्मृतिसैं भिन्न ज्ञानक्तं मना कहेंहैं॥ (४) वा यथार्थअनुभवक् प्रमा कहेहैं। २ तासें भिन्न ज्ञानकं अप्रमा कहेहें।

॥१२॥ प्रथमलक्षणके अनुसार तो प्रत्यक्षादि-भेद्ते प्रमाज्ञान पद्मकारका है । औ तार्स भिन्न ईश्वरज्ञान औ सुखादिगोचरज्ञान औ स्मृतिज्ञान औ अमज्ञान अप्रमारूप हैं। तिनमें ईश्वरज्ञानादिक यथार्थअप्रमा है औ अमज्ञान अयथार्थअप्रमा है। औ—

॥ १३ ॥ काह ग्रंथकारके मतमें तो यथार्थ-ज्ञान प्रमा है को अयथार्थज्ञान अप्रमा है। ताकी रीतिसं द्वितीयलक्षण है ताके अनुसार तो ईश्वरज्ञान औ सुखदुःखादिगोचरज्ञान औ स्मृतिज्ञान वी प्रमा हैं। औं अमज्ञान अप्रमा है। परंतु-

॥ १४ ॥ प्राचीनआचायोंने स्मृतिसें भिन्न यथार्थज्ञानमें प्रमान्यत्रहार कियाहे । यांतें स्मृतिसें न्यावृत्त प्रमाका छक्षण कलाचाहिये । ताकी रीतिसं तृतीय ओं चतुर्थछक्षण है। ताके अनुसार तो प्रत्यक्षादिपड्डिध ज्ञान औं ईश्वरज्ञान ओं सुखादिगोचरज्ञानही प्रमा हैं ओ तासें भिन्न स्मृतिज्ञान औ अमज्ञान अप्रमा हैं।।

॥ १५ ॥ शुक्तिरजतादिज्ञान स्पृतिसं भिन्न हैं । अवाधितअर्थक्तं विषय करें नहीं । किंतु वाधितअर्थक्तं विषय करेंहें । यातें प्रमा नहीं ॥ अवाधित अर्थक्तं विषय करनेवाला स्पृतिज्ञान वी है औ स्पृतिज्ञानमें प्रमाच्यवहार है नहीं । यातें यहुतग्रंथनमें " स्पृतिसें भिन्न अवाधितअर्थ-गोचरज्ञान" सो प्रमा कहियेहे ॥

॥ १६ ॥ चतुर्थलक्षणकी पदकृति यह है:—यथार्थ तौ स्मृति वी है । सो अनुभवरूप नहीं ॥ अनुभव तौ अमज्ञान वी है। सो यथार्थ नहीं । यातें "यथार्थअनुभव" प्रमा है।

औ तासं भिन्न अप्रमा है। यह प्रमाका लक्षण वी स्मृतिसें न्यावृत्त है।।

॥ १७॥ ईश्वरज्ञान् औ सुखादिगोचरज्ञान गी यथार्थ अनुभवरूप हैं। यातें सो वी प्रत्यक्षादि पद्अनुभवकी न्यांई प्रमा है। तासें भिन्न स्मृतिज्ञान आ अमज्ञान अप्रमा हैं।। अप्रमाका निरूपण आगे अप्रमरत्नसें लेके त्रयोदशरतन-पर्यत कहेंगे।।

॥ ३ ॥ प्रमा औ अप्रमाकी संख्या अरु कारण ॥ १८–२४ ॥

॥ १८ ॥ प्रत्यक्ष, अनुमिति, उपमिति, शाब्दी, अर्थापत्ति आ अभाव, ये पद्ममाणजन्य यथार्थज्ञान औ ईश्वरज्ञान औ सुखादिगोचर-ज्ञान । इस भेदतं प्रमाज्ञान अप्टविश्व है ॥

11 28 11

- १ प्रत्यक्षादिपर्ज्ञान औं प्रत्यक्षका मेद सुखादिज्ञान जीवआश्रितप्रमा कहियेहैं ॥ औं—
- २ भूत-भावि-वर्त्तमान सक्रलपदार्थगोचर मायाकी वृत्तिरूप ज्ञान ईश्वरआश्रित प्रमा कहिवेहैं ॥
- ॥ २० ॥ फेर तिनमें---
- १ प्रत्यक्षप्रमा औं मायाकी वृत्तिरूप ईश्वरका ज्ञान औ प्रत्यक्षप्रमाके अंतर्गत सुखादिगोचरज्ञान प्रत्यक्षरूप हैं॥ औ-
- २ ज्ञान्दीप्रमा प्रत्यक्षपरोक्षभेदतैं दो-मांतिकी है ॥
- ३ तैसें अभावप्रमा वी प्रत्यक्षपरोक्षमेदतें दोभांतिकी हैं । अथवा अभावक्रं विवादका विषय होनैतें अभावप्रमा परोक्षही है । औ—
- ४-६ अनुमिति उपमिति औ अर्थी-पत्तिप्रमा परोक्षही हैं॥

॥ २१ ॥ प्राणिके कर्मनके अनुसार सृष्टिके आदिकालमें सर्वपदार्थनकं विषय करनेवाला ईश्वरका ज्ञान उपजैहै, सो भूत-मिवष्यतवत्तमान सकलपदार्थनके सामान्यविशेषभावकं विषय करेहै औ प्रलयपर्यंत स्थायी है ।
यातें एक औ नित्य कहेहैं । ताका उपादानकारण माया है औ निमित्तकारण सर्वप्राणिनके अदृष्टादिक हैं ॥

॥ २२ ॥ धर्मादिक निमित्तसें अनुक्लप्रतिक्लपदार्थके संबंध होनैतें अंतःकरणके सत्वगुणका औ रजोगुणका परिणामरूप सुखदुःख
होवेहै ॥ जो सुखदुःखका निमित्त हैं, ताही
निमित्तसें सुखदुःखक्तं विषय करनैवाली अंतःकरणकी वृत्ति होवेहै । ता वृत्तिमें आरूढ साक्षी
सुखदुःखक्तं प्रकाशेहै । ताका अंतःकरण उपादान
है औ धर्मादिक निमित्त हैं । औ—

११ २३ ।। प्रमाणजन्य यथार्थज्ञान पिङ्किघ है। तिसका उपादानकारण अंतःकरण है औ निमित्तकारण प्रत्यक्षादिप्रमाण तथा इंद्रिय-संयोगादिक हैं।।

।। २४ ॥ अविद्याके परिणाम भ्रमज्ञानका उपादानकारण अविद्या है औ निमित्तकारण सजातीयवस्तुके ज्ञानजन्य संस्कार । प्रमातृदोष प्रमाणदोष । प्रमेयदोष । अधिष्ठानके सामान्य- अंशका ज्ञान औ तिमिरआदिक हैं ॥

॥ इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां सकारणसमेद-वृत्तिस्वरूपनिरूपणं नाम प्रथमं रत्नं समाप्तम् ॥१॥

श अथ द्वितीयरत्नप्रारंभः ॥ २ ॥ १॥ १॥ प्रत्यक्षप्रमाणनिक्ष्यण ॥ २५-८८ ॥ ॥ १॥ षट्प्रमाणोंके नाम लक्षण औ मतभेदसैं स्वीकार ॥ २५--२७ ॥ ॥ २५ ॥ प्रमाणके षदभेद हैं:-प्रत्यक्ष,

अनुमान, श्रन्द, उपमान, अर्थापत्ति औ अनुपलन्धि ।

- ॥ २६॥
- १ प्रत्यक्षप्रमाका जो करण सो प्रत्यक्ष-प्रमाण कहियेहैं ।
- २ अनुमितिश्रमाके करणक् अनुमान-प्रमाण कहेंहें ॥
- ३ शाब्दीप्रमाके करणकूं शब्द्प्रमाण कहेंहैं।।
- ४ उपमितिप्रमाके करणक् उपमानप्रमाण कहेंहैं।
- ५ अर्थापत्तिप्रमाके करणक्तं अर्थापत्ति प्रमाण कहेंहैं।
- ६ अभावप्रमाके करणक्ं अनुपरुन्धि-प्रमाण कहेंहैं॥

प्रत्यक्ष औ अर्थापत्तिप्रमाणके औ प्रमाके एकही नाम हैं॥

- 11 20 11
- १ चार्वोकके मतमें एक प्रत्यक्षप्रमाण मान्याहै॥
- २ कणाद औ सुगतके प्रतमें प्रत्यक्ष औ अनुमान, ये दोप्रमाण मानेहैं॥
- २ सांख्यशास्त्रका कर्ता जो कपिल है, ताके मतमें प्रत्यक्ष, अनुमान औ शब्द ये तीन प्रमाण मानेहें।
- ४ न्यायशास्त्रका कर्ता जो भौतम है ताके मतमैं प्रत्यक्ष, अनुमान, शब्द औ उपमान, ये चारीप्रमाण मानेहैं॥
- ५ पूर्वमीमांसाका एकदेशी मट्टका शिष्य जो प्रभाकर है। ताके मतमें प्रत्यक्ष, अनुमान, शब्द, उपमान, औ अर्थापत्ति, ये पांच प्रमाण मानेहैं॥
- ६ भटके मतमें पर्यमाण मानेहैं औ-

७ वेदांतके ग्रंथनमें वी पट्पमाणही लिखेहैं॥

यद्यपि सूत्रकारभाष्यकारने प्रमाणसंख्या लिखी नहीं तथापि सिद्धांतका अविरोधी जो भट्टका मत है ताक् अहैतवादमें मानेहैं। यातें वेदांतपरिभाषादिक ग्रंथनमें पद्प्रमाणही लिखेहैं॥

॥५॥ प्रत्यक्षप्रमाण औ प्रमाके स्वरूपका निर्णय ॥ २८--३५ ॥

॥ २८ ॥ अज्ञानका ज्ञापक प्रमाण किह्येहें १ वा प्रमाका करण प्रमाण किह्येहें १ प्रत्यक्षप्रमाके करण नेत्रादिकइंद्रिय हैं, यातें नेत्रादिकइंद्रियनक्तं प्रत्यक्षप्रमाण कहेंहें ॥

 ।। २९ ।। व्यापारवाला जो असाधारण कारण होवै, सो करण किहवेहै ।

अथवा व्यापारसें मिन्न जो असाधारण कारण होते, सो करण कहियेहैं ॥

॥ ३० ॥ कार्यसें नियत अन्यवहितपूर्व-वृत्ति होवै, सो कारण किहयेहै । सो कारण १ साधारण औ २ असाधारण भेदतें दो भांतिका है ॥

- १ सर्वकार्यके कारणक्तं साधारणकारण कट्टें।
- २ किसी एककार्यके कारणक् असाधारण-कारण कहेहें ॥
- १ ईश्वर औ ताके ज्ञान, इच्छा, कृति, दिशा, काल, अदृष्ट, प्रागभाव औ प्रतिवंधकाभाव, ये नव साधारण-कारण हैं॥
- २ इनसें भिन्न जे घटादिकके कपालादिक कारण, सर्व असाधारणकारण हैं। तिनमें वी (१) कोई उपादानकारण होवेहैं(२) कोई निमित्तकारण होवेहै।

- (१) जाके स्वरूपमें कार्यकी स्थिति होवै, सो उपादानकारण कहियेहैं।
- (२) तासें भिन्न निमित्तकारण कहियेहैं। जैसें घटका उपादान दोकपाल हैं औ निमित्त दंडादिक हैं।

असाधारणकारण वी दोप्रकारका होवै है:-१ एक तौ व्यापारवाला होवैहै । औ २ दूसरा व्यापाररहित होवैहै ॥

कारणतें उपजिके कार्यक्तं उपजावे, सो ज्यापार कहियेहै ॥ जैसें कपाल घटका कारण है औ कपाल दोका संयोग बी घटका कारण है ॥ तहां कपालकी कारणतामें संयोग ज्यापार है । काहेतें ? कपालसंयोग कपालतें उपजेहे औ-

- १ कपालके कार्य घटक्ं उपजावेहै । यातें संयोगरूप व्यापारवाला कारण कपाल है । औ—
- २ जो कार्यक् किसीद्वारा उपजावे नहीं। किंतु आपही उपजावे, सो व्यापार-द्वीन कारण कहियेहै॥औ—

कपालका संयोग असाधारणकारण तो है, व्यापारवाला नहीं । यातें करण नहीं कहियेहै। केवल घटका कारण कहियेहै ॥

11 ३१ ॥ तैसें प्रत्यक्षप्रमाके नेत्रादिक इंद्रिय करण हैं । काहेतें ? नेत्रादिक इंद्रियनका अपने अपने विषयतें संबंध नहीं होवे तो प्रत्यक्षप्रमा होवे नहीं । इंद्रियविषयका संबंध होवे तव होवेहे । यातें इंद्रियविषयका संबंध इंद्रियतें उपितके प्रत्यक्षप्रमाक्तं उपजावेहे, सो व्यापार है ॥ संबंधरूप व्यापारवाले प्रत्यक्षप्रमाके असाधारणकारण इंद्रिय हैं । यातें इंद्रियनक्तं प्रत्यक्षप्रमाण कहेंहें । इंद्रियजन्य यथार्थज्ञानक्तं प्रत्यक्षप्रमा कहेंहें । इंद्रियजन्य यथार्थज्ञानक्तं प्रत्यक्षप्रमा कहेंहें ।

॥ ३२ ॥ यद्यपि जिनके मतमें मनइंद्रिय नहीं, तिनके मतमें इंद्रियजन्यता प्रत्यक्षका लक्षण नहीं, तथापि तहां विषयचेतनका वृत्तिचेतनसे अभेदही प्रत्यक्षज्ञानका लक्षण है। ताहीकुं प्रत्यक्षप्रमा वी कहेंहैं ॥

े।। २३ ।। सो प्रत्यक्षप्रमा दोप्रकारकी हैः–१ एक अभिज्ञाप्रत्यक्ष है औ २ दूसरी प्रत्यमिज्ञाप्रत्यक्ष है ।

केवल इंद्रियादिसंबंधजन्य ज्ञान अभिज्ञा प्रत्यक्ष है । औ—-

२ प्रत्यक्षसामग्रीसहकृतसंस्कारजन्य ज्ञान प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्ष है॥

सी प्रत्येक वी आंतरप्रत्यक्षप्रमा औ बाह्य-प्रत्यक्षप्रमाके भेदतें दो प्रकारकी है।

आंतरप्रत्यक्षप्रमा बी दोप्रकारकी हैं: एक आत्मगोचर है औ दूसरी अनात्मगोचर है ॥

आत्मगोचर है आ दूसरा अनात्मगोचर है। आत्मगोचर वी दोप्रकारकी हैं:-एक ग्रुद्धात्म-गोचर है औ दूसरी विशिष्टात्मगोचर है। ग्रुद्धात्मगोचर वी दोप्रकारकी हैं:--एक तौ ब्रह्मागोचर है औ दूसरी ब्रह्मगोचर है।।

॥ ३४॥ "त्वं" पदार्थबोधक वेदांतवाक्यसें "शुद्धः प्रकाशोऽहं" ऐसी वृत्ति होवेहै, ता वृत्तिदेशमें अंतःकरणउपहित शुद्धचेतन है। यातें वृत्त्यविष्ठिन्नचेतन औ विषयाविष्ठिन्न चेतनका अभेद होनैतें वह वृत्ति अपरोक्ष है। औ ता वृत्तिके विषय चेतनमें ब्रह्मता बी है। परंतु ब्रह्माकारवृत्ति हुई नहीं। काहेतें १ अवांतरवाक्यसें वृत्ति हुईहै। महावाक्यसें होती तो ब्रह्माकार बी होती। काहेतें १—

॥ ३५ ॥ शन्दजन्यज्ञानका यह स्व-भाव है:—सिनिहितपदार्थकुं जिसक्तपतें शन्द बोधन करे, तिसरूपकुं ज्ञान विषय करेहै औ जिसरूपतें शन्द करें नहीं, तिसरूपतें शन्द-जन्यज्ञान विषय करें नहीं॥

जैसैं:-दशमपुरुषक् " दशमोऽस्ति " इस-रीतिसें कहें, तव "दशमोऽहं" इसरीतिसें श्रोताक् ज्ञान होवे नहीं ॥ जैसें दशममें आत्मता है, तथापि आत्मताबोधक शब्दामावतें आत्मताका ज्ञान होवे नहीं, तैसें आत्मामें ब्रह्मता सदा है तो वी ब्रह्मताबोधक शब्दामावतें ज्ञान होवे नहीं । यातें उक्तवृत्ति ब्रह्मागोचरशुद्धा-रमगोचरआंतरप्रत्यक्षप्रमा है ॥

॥ ६॥ शंकासमाधानपूर्वक प्रत्यक्षप्रमाका निर्णय ॥ ३६—५३॥

॥ ३६ ॥ प्रत्यक्षके प्रसंगतें यह दांका होवैहै:- सिद्धांतमैं ' इंद्रियजन्यज्ञान होनेहैं। इसका तौ अंगीकार नहीं । काहेतें ? बाह्यघटादिकनका प्रत्यक्षज्ञान तौ सिद्धांतमें वी इंद्रियजन्य है तौ वी मनकूं इंद्रियताका अभाव-तें आंतरसुखदुःखका ज्ञान इंद्रियजन्य नहीं । किंतु सुखदुःख साक्षीभास्य हैं॥ विशिष्टात्मा-में अंतःकरणमाग साक्षीभास्य है । चेतन-भाग स्वयंत्रकाश है । यातैं जीवका ज्ञान बी मानस नहीं ॥ ब्रह्मविद्यारूप अपरोक्षज्ञानका करण शब्द है। यातें वह वी शब्दप्रमाणजन्य है । मानस नहीं । औ वाचस्पतिके मतमें उक्त-ज्ञान सर्व मनइंद्रियजन्य है तौ बी मायाकी वृत्तिरूप ईश्वरुआश्रितप्रत्यक्षप्रमा इंद्रियअनुमाना-दिप्रमाणजन्य नहीं । यातें तहां ताके मतमें बी अच्याप्ति होनैतें इंद्रियजन्यता प्रत्यक्षज्ञानका लक्षण नहीं । किंतु--

३७ ॥ वृत्त्यविक्वन्नित्ते विषयाव चिक्वनितनका अभेदही ज्ञानकी प्रत्यक्षता का हेतु है ॥

१ जहां दियसंबद्ध घटादिक होवें, तहां इंद्रियद्वारा अंतःकरणकी द्वत्ति बाह्य जायके विषयके आकारके समानाकार होयके विषयतें

संबंधवती होवैहै । यातें द्वतिचेतनकी औ विषयचेतनकी उपाधि एकदेशमें होनेतें उपहित-चेतनका वी अमेद होवेहै ॥

२ तैसें सुखादिकज्ञान यद्यपि इंद्रियजन्य नहीं ओ शुद्धात्मज्ञान वी शब्दजन्य है, इंद्रियजन्य नहीं, तथापि विषयचेतन औ वृत्तिचेतनका मेद नहीं। काहेतें १ सुखाकारवृत्ति अंतःकरणदेशमें है औ सुख वी अंतःकरणमें है। यातैं वृत्तिउपहितचेतन अरु विषयउपहित चेतनका अभेद है।।

आत्माकारवृत्तिका उपादानकारण तैसें अंतःकरण है औ अंतःकरणउपहित चेतनके अभिम्रख हुईहै । यातें आत्माकारवृत्ति बी अंतःकरणदेशमें होवेहै, सो अंत:करणही शुद्धआत्माकी उपाधि है ॥

इसरीतिसें दोनं उपाधि एकदेशमें होनैतें वृत्तिचेतन अरु विषयचेतनका अभेद होवेहै । यातें सुखादिकज्ञान औ शुद्धात्मज्ञान प्रत्यक्षरूप

।। ३८ ।। इहां यह निष्कर्प हैं:-जहां विपयका प्रमातासें चृत्तिद्वारा अथवा साक्षात् संबंध होवै, तिस विषयका ज्ञान प्रत्यक्ष है। सो विषय वी प्रत्यक्ष कहियेहै ॥ जैसें घटका प्रत्यक्षज्ञान होने तन घट प्रत्यक्ष है, च्यवहार होवैहै ॥

ा। ३९ ॥ बाह्यपदार्थनका द्वत्तिद्वारा प्रमातासैं त्रमातासैं सुखादिकनका संबंध होवैहै, साक्षात्संबंध है ॥

अतीतसुखादिकनका प्रमातासैं वर्चमान-संबंध नहीं । यातें अतीतसुखादिकनका ज्ञान स्मृतिस्वप है। प्रत्यक्षरूप नहीं।

१। ४० ॥ अतीतसुखादिकनका श्री प्रमातासैं संबंध तौ हुयाहै, तथापि प्रत्यक्षलक्षणमें वर्त्तमानका निवेश है।

- १ ''ग्रमातासें वर्त्तमानसंबंधी योग्यविषय" प्रत्यक्ष कहियेहै ॥
- २ ''प्रमातासें वर्तमानसंबंधी योग्यविषयका ज्ञान" प्रत्यक्षज्ञान कहियेहै ॥

योग्य नहीं कहैं तौ धर्मादिक सदा प्रमाताके संबंधी हैं, यातें सदाही प्रत्यक्ष कहे चाहिये औ तिनका शब्दादिकनसैं ज्ञान होवे, सो प्रत्यक्षज्ञान कह्या चाहिये ।। धर्मादिक प्रत्यक्षयोग्य नहीं । यातें लक्षणमें योग्यपदके निवेशतें दोष नहीं ।। १ योग्यता औ २ अयोग्यता अनुभवके अनुसार अनुमेय हैं ॥

- १ जा वस्तुमें प्रत्यक्षताका अनुभव होवै, तामें योग्यता । औ---
- २ जामें प्रत्यक्षताका अनुभव नहीं होते, तामैं अयोग्यता 🗼

यह अनुमान अथवा अर्थापत्तिसें होवैहै ॥

इसरीतिसें प्रत्यक्षयोग्यवस्तुका प्रमातासें वर्त्तमानसंबंध होवै, तहां प्रत्यक्षज्ञान होवेहैं। या अर्थमैं-

॥ ४१ ॥ यह दांका है:-ब्रह्मगोचरज्ञान परोक्ष नहीं हुयाचाहिये । काहेतें ? ब्रह्मका प्रमातासें असंबंध होवे तो बाह्यादिज्ञानकी न्यांई ब्रह्मज्ञान वी परीक्ष होवै ॥ जब अवांतर-वाक्यसें ''सत्यखरूप, ज्ञानखरूप, खरूप ब्रह्म है " ऐसी वृत्ति होवै, तिसकालमैं बी ब्रह्मका प्रमातासें संबंध है। यातें अवांतर-वाक्यजन्य ब्रह्मज्ञान वी प्रत्यक्षही हुया चाहिये औ सिद्धांतमें अवांतरवाक्यजन्य प्रत्यक्ष नहीं, किंतु परोक्ष है। सो उक्तरीतिसैं संभवे नहीं ।) या शंकाका--

॥ ४२ ॥ यह समाधान है।- प्रत्यक्ष-लक्षणमें विषयका योग्यता विशेषण कहाहै। तैसें योग्यप्रमाणजन्यता ज्ञानका विशेषण है । यातै उक्तदोष नहीं।काहेतें १ प्रमातासें वर्त्तमानसंवंध-वाला जो योग्यविषय, ताका योग्यप्रमाण-जन्य ज्ञान प्रत्यक्षज्ञान कहियेहै।। या लक्षणमें उक्तदोष नहीं । काहेतें १---

- ॥ ४३ ॥ वाक्यका यह स्वभाव है:-
- १ श्रोताके स्वरूपबोधकपदघटित वाक्यतैं अपरोक्षज्ञान होवैहै ।
- २ श्रोताके स्वरूपबोधकपदरहित वाक्यतैं परोक्षज्ञान होवैहै ॥

विषयसनिहित होवे औ प्रत्यक्षयोग्य होवे तौ वी स्वरूपवोधकपदरहित वाक्यते अपरोक्ष-ज्ञान होवे नहीं ।। जैसें दशमके बोधक द्विविधवाक्य हैं॥

- १ एक तौ "दशमोस्ति" ऐसा वाक्य है । औ-
- " द्शमस्त्वमसि " वाक्य है॥ तिनमैं-
- १ प्रथमवाक्य तौ श्रोताके खरूपवोधक-पदरहित है। औ-
- २ दूसरा वाक्य श्रोताके खरूपका बोधक जो "त्वं" पद है तासें घटित कडिये युक्त है ॥

तिनमें प्रथमवाक्यसें श्रोताक्तं दशमका परोक्ष-ज्ञानही होवेहै । वाक्यजन्य ज्ञानका विषय दशमपुरुष है। सो दोनूं स्थानमें अतिसन्निहित है ॥

जो स्वरूपसें भिन्न होने औ संबंधी होने, सो सन्निहित होवैहै औ प्रत्यक्षयोग्य है ॥ दश्रमपुरुष श्रोताके स्वरूपसे भिन्न नहीं । किंतु श्रोताका स्वरूप है। यातें अतिसन्निहित है औ प्रत्यक्षयोग्य है। जो प्रत्यक्षयोग्य नहीं होवै तौ द्वितीयवाक्यसैं वी दशमका प्रत्यक्षज्ञान नहीं हुवाचाहिये औ द्वितीयवाक्यसै प्रत्यक्षज्ञान होवेहै । यातें प्रत्यक्षयोग्य है ॥

इसरीतिसैं अतिसन्निहित औ वाक्यजन्य-प्रत्यक्षयोग्यदशमका जो वाक्यसैं प्रत्यक्षज्ञान होवै नहीं तौ वह वाक्य अयोग्य है ॥

द्वितीयवाक्यसैं तिसी दशमका अपरोक्षज्ञान होवैहै, यातैं द्वितीयवाक्य घोग्य है ॥

वाक्यनकी योग्यता औ अयोग्यतामें और तौ कोई हेतु है नहीं । स्वरूपवोधकपदघटितत्व औ स्वरूपबोधकपदरहितत्वंही योग्यता अयोग्यताके संपादक हैं ॥ इसरीतिसैं-

- १ "दशमस्त्वमसि" यह वाक्य तौ योग्य-प्रमाण है । तिसतैं जन्य "दशमोऽहं" यह प्रत्यक्षज्ञान है।।
- २ तैसैं "दशमोऽस्ति" यह अयोग्यप्रमाण है। तिसतें जन्य कहिये उत्पन्न जो "दशमः कुत्रचिदस्ति" ऐसा दशमका ज्ञान सो परोक्ष है।।
- ॥ ४४ ॥ तैसें ब्रह्मवोधक वाक्य वी दी-प्रकारके हैं:--
  - १ ''सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म" अवांतरवाक्य हैं ॥
  - २ ''तत्त्वमसि" इसरीतिके महावाक्य हैं ॥
  - १ अवांतरवाक्यनमें श्रीताका स्वरूप-बोधक पद नहीं है । यातें प्रत्यक्षज्ञानके जननमें योग्य अवांतरवाक्य नहीं ॥ औ-
  - २ महावाक्यनमें श्रोताके स्वरूपके बोधक त्वमादिपद हैं । यातें प्रत्यक्षज्ञानजननमें योग्य महावाक्य हैं ॥
- १ इसरीतिसैं योग्यप्रमाण महावाक्य हैं। तिनसें उत्पन्न हुया ज्ञान प्रत्यक्ष है ॥ औ २ अयोग्यप्रमाण "'सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म" इत्यादिक वाक्य हैं । तिनसें उपज्या

वसका ज्ञान परोक्ष होवेहैं।।

॥ ४५ ॥ अवांतरवाक्य वी दोप्रकारके हैं:-१ तत्पदार्थके चोधक हैं औ २ त्वम्पदार्थके बोधक हैं। तिनमें-

१ तत्पदार्थवोधक वाक्य तौ अयोग्य हैं औ-२''घ एष हृद्यंतज्योंतिः पुरुषः''इलादिक त्वंपदार्थबोधक अवांतरवाक्य वी महावाक्यनकी न्यांई योग्य हैं। अयोग्य नहीं। काहेतें ? श्रोताके स्वरूपके वोधक तिनमें पद हैं। यातें त्वम्पदार्थबोधक अवांतरवाक्यतें वी अपरोक्ष-ज्ञान होवेहैं। परंतु वह अपरोक्षज्ञान ब्रह्माभेद-गोचर नहीं। यातें परमपुरुपार्थका साधक नहीं। किंतु परमपुरुवार्थका साधन जो अभेद-ज्ञान, तामैं पदार्थशोधनद्वारा उपयोगी है ॥

इसरीतिसें प्रमातासें संबंधी वी ब्रह्म है औ योग्य है। तथापि अयोग्य जो अवांतरवान्य तिनसें ब्रह्मका परोक्षज्ञान संभवेहै। या कहनैमैं-

॥ ४६ ॥ अन्यशंका होवैहै:-प्रमातासैं वर्त्तमानसंबंधवाला जो योग्यविषय, ताका योग्यप्रमाणजन्य ज्ञान प्रत्यक्षज्ञान कहियेहै । या कहनेमैं सुखादिकनके प्रत्यक्षमें उक्तलक्षणका अभाव है। काहेतेंं! सुखादिप्रत्यक्षाें: प्रमाणजन्यता के अभावतें योग्यप्रमाणजन्यता सर्वथा संभवे महीं। यातें उक्तलक्षणमें अन्याप्तिदोप है। या शंकाका-

॥ ४७॥ यह समाधान है:- योग्य प्रमाणजन्यताका लक्षणमें प्रवेश नहीं। किंत् अयोग्यप्रमाणअजन्यताका प्रवेश अन्याप्ति नहीं । काहेतें ? "प्रमातासें वर्त्तमान-संबंधवाला जो योग्यविषय, ताका अयोग्य-प्रमाणसें अजन्यज्ञान " सो प्रत्यक्षज्ञान कहियेहै ।। इसरीतिसैं कहे अवांतरवाक्यजन्य ब्रह्मज्ञानकी व्यावृत्ति होवैहै ॥

उक्तरीतिसें ब्रह्ममात्रके अवांतर **बोधक** वाक्य अयोग्यप्रमाण हैं।।

- १ '' च्रह्मास्ति" यह परोक्षज्ञान तिनतैं जन्य है। अजन्य नहीं। यातें परोक्षज्ञानमें लक्षण जावै नहीं ॥ औ---
- २ सुखादिगोचरज्ञानका संग्रह होवैहै। काहेतें १ सुखादिगोचरज्ञान किसी प्रमाणतें जन्य नहीं । यातें अयोग्यप्रमाणतें अजन्य है ॥औ---
- ३ इंद्रियजन्यघटादिज्ञान, तैसें महावाक्य-जन्य ब्रह्मज्ञान योग्यव्यमाणजन्य होनैतें अयोग्यप्रमाणसें अजन्य हैं।

यातैं प्रत्यक्षज्ञानका उक्तलक्षण दोपरहित है॥ इसप्रकार इहां प्रमातासें विषयका अभेद जो तादात्म्यसंबंध, सो विषयगत अपरोक्षतामें हेतु है औ विपयकी अपरोक्षता सो ज्ञानगत अपरोक्षतामें हेतु है ॥ तहां—

॥ ४८ ॥ यह शंका होवैहै:- प्रमातासँ अपरोक्ष अभिन्नअर्थकं मानिके अर्थगोचरज्ञानकुं अपरोक्षत्व कहैं, स्वप्रकाशआत्मसुखरूप ज्ञानमैं ज्ञानके रुक्षणकी अन्याप्ति होवैगी । काहेतैं ? अपरोक्षअर्थ है गोचर कहिये विषय जिसका तिस ज्ञानकुं अपरोक्ष कहैं तौ ज्ञानका औ विपयका परस्परभेद सापेक्ष विपयविषयीभाव-संबंध है । तिसी स्थानमें ज्ञानगत अपरोक्ष-लक्षण होनैतें विषयविषयीभावके असंभवतें तामैं उक्तलक्षण संभवै नहीं ॥

यद्यपि पूर्वमीमांसाके वार्तिककारभट्टके शिष्य प्रभाकरके मत्त्रीं " स्व कहिये अपना स्वरूप है, प्रकाश कहिये विषयी जिसका, सो स्वप्रकाश" कहियेहै ॥ इसरीतिसें स्वप्रकाश-पदके अर्थसैं वी अभेदमैं विषयविषयीभाव संभवेहै । तथापि प्रकाश्यप्रकाशकका भेद होनेतें भेदविना प्रभाकरका अनुभवसिद्ध विषयविषयीभाव असंगत है। यातें स्वप्रकाश-

वि. सा. ४३

पदका उक्तअर्थ नहीं । किंतु "स्व कहिये अपनी सत्तासें, प्रकाश कहिये संशयादि-राहित्य" ही स्वप्रकाशपदका अर्थ अद्वैत-ग्रंथनमें कहाहै ॥

इसरीतिसें स्वप्रकाशज्ञानतें अभिन्न स्वरूप-मुखमें विषयविषयीभावके अभावतें अपरोक्षका उक्तलक्षण तामें संभवे नहीं ॥ यातें--

॥ ४९ ॥ अपरोक्षका यह लक्षण है:-''स्व-ध्यवहारके अनुकूल चैतन्यसें अनावृत विपयका अमेद " अपरोक्षविषयका लक्षण है॥ औ-

अनावृतविषयतें स्वध्यवहारानुक्रूल चेतनका अभेद अपरोक्षज्ञानका लक्षण है । यातें शब्दजन्यब्रह्मज्ञानिषे वी अपरोक्षता संभवेहें। अच्याप्तिदोप नहीं।।

- १ स्व किंद्ये विषय तौ घटादिअगोचर-वृत्तिकालमें घटादिक है तथापि सो चेतन नहीं॥
- २ चेतन तो ताका अधिष्ठान बी है। सो चेतनमें सर्वव्यवहारहेतुवृत्तिके अभावतें प्रकाशकतारूप व्यवहारके अनुकूल नहीं।।
- ३ स्वन्यवहारके अनुकूल तौ वृत्तिअवछिन्न-साक्षीचेतन वी है। सो तिस घटादिविपया-कारवृत्तिके अभावतें ता घटादिविपयसें अभिन्न नहीं।।
- ४ साक्षीचेतनसें अभेद तौ धर्माधर्मका बी है। सो साक्षी तिनमें प्रत्यक्षयोग्यताके अभावतें स्वन्यवहारके अनुक्लचेतन नहीं।।

यद्यपि संसारदशामें बी वृत्तिविशिष्टचेतन जीवका बद्धसें अभेद होनैतें सर्वपुरुपनकं ब्रह्म अपरोक्ष है, ऐसा व्यवहार हुयाचाहिये औ अवांतरवाक्यजन्य बद्धका ज्ञान वी अपरोक्ष हुयाचाहिये, तथापि संसारदशामें

आवृतन्नसका स्वन्यवहारामुक्करचेतनसे अभेद है। अनावृतन्नसरूप विपयका अभेद नहीं होनैतें नसमें अपरोक्षत्व नहीं ॥

तेंसें अवांतरवाक्यजन्य ज्ञानका वी आद्यत-विपयतें अभेद होनेतें तिस ज्ञानकं अपरोक्षत्व नहीं । यातें उक्तचेतनसें अनाद्यत विपयका अभेद विपयगतप्रत्यक्षत्वका प्रयोजक है। औ अनाद्यतविपयसें उक्तचेतनका अभेद ज्ञानगतअपरोक्षत्वका प्रयोजक है ॥ यामें—

॥ ५० ॥ १ यह शंका है:- चेतनमें घटादिक अध्यस्त हैं औ विपयाकारवृत्तिकालमें वृत्तिचेतनसैं विषयचेतनकी एकता स्वाधिष्ठानविषयचेतनसैं अभिन्नघटादिकनका वृत्तिचेतनसें अभेद हुए वी ताकी उपाधिरूप वृत्तिसें अभेद संभवें नहीं।। जैसें रज्जुमें कल्पित सर्पदंडमालाका रज्जुसें अमेद हुये वी सर्पदंडमालाका परस्परमेदही होवेहैं। अभेद नहीं औ ब्रह्ममें कल्पित सकलद्वेतका ब्रह्मर्से अभेद हुये वी परस्परअभेद होवे नहीं ॥ तैसें वृत्तिचेतनसें तो वृत्तिका औ घटादिकन-का अमेद संभवेहै । तिनकी उपाधिभूत वृत्ति औ घटादिक विषयका परस्परअभेद होने नहीं। यातें वृत्तिरूप प्रत्यक्षज्ञानमें उक्तलक्षणकी अन्याप्ति है ॥

॥ ५१ ॥ २ अन्यशंकाः समानगोचर
किहिये एकविपयवाले ज्ञानमात्रसं अज्ञानकी निष्टत्ति माने परोक्षज्ञानसं अज्ञानकी
निष्टत्ति हुईचाहिये । इस दोषके परिहारअर्थ
अपरोक्षज्ञानसं अज्ञानकी निष्टत्ति कहीहै । तामं
अन्योन्याश्रयदोष होवेहै । काहेतें १ ज्ञानकी
अपरोक्षत्वकी सिद्धिके आधीन अज्ञानकी
निष्टत्ति कही औ अनावृत्तविपयका स्वव्यवहारानुक्लचेतनसं अभेद हुया । ज्ञानका
अपरोक्षत्व कहनैतें अज्ञानकी निष्टत्तिके आधीन

ज्ञानके अपरोक्षत्यकी सिद्धि कही । यातैं परस्परअपेक्षा होनैतैं अन्योन्याश्रयदोप होनैहैं ॥

ये दो शंका हैं ॥ तामैं— ॥ ५२ ॥ १ प्रथमशंकाका उत्तरः—

अद्वैतिवद्याचार्यकी रीतिसें अपरोक्षत्वधर्म चेतनका है बृत्तिका नहीं । जैसें अनु-मितित्व इच्छात्वआदिक अंतः करणवृत्तिके धर्म हैं, नैसें अपरोक्षत्वधर्म वृत्तिमें नहीं है । किंतु विपयाकारवृत्तिउपहितचेतनका होनेतें चेतनके अपरोक्षत्वका उपाधि वृत्ति है । यातें वृत्तिमें ताका आरोपकरिके वृत्तिज्ञान अपरोक्ष है । यह व्यवहार होवेहे ॥ औ वृत्तिका धर्म माने तो सुखादिगोचरवृत्तिके अनंगीकारपक्षमें साक्षीरूप अपरोक्षज्ञानमें अपरोक्षत्व व्यवहार नहीं हुया चाहिये । यातें वृत्तिका धर्म नहीं ॥ इसरीतिसें वृत्तिज्ञान लक्ष्य नहीं । किंतु चेतन-ज्ञान लक्ष्य है । यातें अव्याप्ति नहीं ॥

॥ ५३॥ २ अन्यशंकाका उत्तरः— ज्ञानमात्रसं अज्ञानकी निवृत्ति औ अपरोक्ष-ज्ञानसें अज्ञानकी निवृत्ति नहीं कहेहें । किंतु प्रमाणकी महिमातें जहां विषयतें ज्ञानका तादातंम्यसंबंध होवे, तिस ज्ञानसें अज्ञानकी निवृत्ति होवेहे ॥ प्रमाणमिहमातें बाह्यइंद्रिय-जन्यज्ञान औ महावाक्यरूप प्रमाणमिहमातें शब्दजन्यब्रह्मज्ञान विषयतें तादात्म्यसंबंधवाला होवेहे । यातें उक्तउभयज्ञानसें अज्ञानकी निवृत्ति होवेहे ॥

यद्यपि सर्वका उपादान ब्रह्म होनैतें ब्रह्म-गोचर सकलज्ञानोंका तादात्म्यसंबंध है। यातें अनुमितिरूप ब्रह्मज्ञानतें औ अवांतरवाक्य-जन्य ब्रह्मके परोक्षज्ञानतें अज्ञानकी निवृत्ति हुई चाहिये। तथापि महावाक्यतें जीवब्रह्मका अभेदगोचरज्ञान होने। ताका विषयसें

तादात्म्यसंबंध तौ प्रमाणकी महिमातें कहैंहैं ॥ अन्यज्ञानका ब्रह्मसें तादात्म्यसंबंध है, सो ब्रह्मक्तं व्यापकता होनैतें औ सकलकी उपादानता होनैतें विषयकी महिमातें कहैंहैं ॥ इसरीतिसें उक्त अपरोक्षज्ञानके लक्षणमें अन्योन्याश्रयदोप वी नहीं। यातें उक्तलक्षण निर्दोप है ॥

यद्यपि अपरोक्षज्ञानके लक्षणमें और बी ग्रंकासमाधानरूप विवाद बहुत है। सो कठिन जानिके औ विस्तारके भयसे लिख्या नहीं। संक्षेपतें रीतिमात्र जनाईहै।। ऐसें प्रसंगसें प्रत्यक्षज्ञानका लक्षण कहा।।

॥ ७॥ आंतरप्रत्यक्षप्रमाके भेदका निद्धीर ॥ ५१–६१॥

।। ५४ ।। पूर्वप्रसंग यह है:-शुद्धात्मगोचर प्रत्यक्षप्रमा दोप्रकारकी है:-एक ब्रह्मगोचर है, दूसरी ब्रह्मगोचर है । ब्रह्मगोचर कहि आये ।।

महावाक्यजन्य ''अहं ब्रह्मास्मि'' इस-रीतिसैं ब्रह्मसें अभिन्नआत्माक्ं जो विषय करें सो ब्रह्मगोचरद्युद्धात्मगोचर प्रत्यक्ष्ममा है॥ ''अहं ब्रह्मास्मि'' या ज्ञानक्तं वाचस्पति मनोजन्य कहेंहैं। औरनके मतमें यह ज्ञान वाक्यजन्य हैं॥

। ५५ ।। तामें बी इतना मेद है । संक्षेप-शारीरकका यह सिद्धांत है:— महावाक्यतें ब्रह्मका प्रत्यक्षज्ञानही होवेंहै । कदै बी परोक्ष-ज्ञान महावाक्यतें होवे नहीं ।।

।। ५६ ।। अन्यग्रंथकारोंका यह मत है: विचारसहित महावाक्यतें अपरोक्षज्ञान होनेहैं ।
 विचाररहित केवलवाक्यतें परोक्षज्ञान होनेहैं ।।

॥ ५७ ॥ सर्वके मतमें " अहं ब्रह्मास्मि " यह ज्ञान गुद्धात्मगोचर है औ ब्रह्मगोचर है । तैसैं प्रत्यक्ष है। या अर्थमैं किसीका विवाद नहीं ॥

११८ ॥ जीवईश्वरका खरूपनिरूपण वी
ग्रंथकारोंने आभासवाद अवच्छेदवाद विवम्रतिविववादादिरीतिसें बहुतविस्तारसें लिख्याहै ।
तहां—

- १ जीवके खरूपमें तौ एकत्वअनेकत्वका विवाद है। औ---
- २ सर्वमतमें ईश्वर एक है। सर्वज्ञ है। नित्य मुक्त है॥

ईश्वरमें आवरणका निरूपण किसी अद्वैत-वादके ग्रंथमें नहीं ॥ जो ईश्वरमें आवरण कहै सो वेदांतसंत्रदायसें चिहिभूत है। परंतु नाना-अज्ञानवादमें जीवाश्रित ब्रह्मविषयक अज्ञान है। यह वाचस्पतिका मत है। तहां जीवके अज्ञानतें कल्पित ईश्वर औ प्रपंच नाना माने-हैं। तथापि जीवके अज्ञानसें कल्पित ईश्वर वी सर्वज्ञही मानेहैं। ईश्वरमें आवरणका अंगीकार नहीं॥

॥ ५९ ॥ इसरीतिसें वेदांतकी अनेकप्रक्रिया हैं। तामें आग्रह नहीं। काहेतें १ प्रक्रियाही मोक्षकी हेतु नहीं। किंतु तिस प्रक्रियातें जन्य जो बोध है, सो केवल मोक्षका हेतु है यातें—

१ चेतनमें संसारधर्मका संभव नहीं । औ २ जीवईशका परस्परभेद नहीं ।

इसअर्थके बोधअर्थ अनेकरीति कहीहैं। जिस पक्षसें असंगद्मह्मात्माका बोध होने, सोई पक्ष आदरणीय है। यह सर्वग्रंथकारोंका तात्पर्य है। यामें किसीका विवाद नहीं।।

॥ ६० ॥ ऐसें ग्रुद्धात्मगोचरप्रमाके दो भेद कहे औ विशिष्टात्मगोचरप्रत्यक्षप्रमाके अनंतभेद हैं ॥ "अहं अज्ञः । अहं कर्ता । अहं

सुखी । अहं दुःखी । अहं मनुष्यः" । इसतें आदिलेके अनंतभेद हैं ॥

यद्यपि अवाधितअर्थक्तं विषय करें सो ज्ञान प्रमा कहियेहैं ॥ "अहं कत्तां" इत्यादिकज्ञान-का "अहं न कत्तां" इत्यादिक ज्ञानसें वाध होवैहै, ताकुं प्रमा कहना संभवे नहीं, तथापि संसारद्यामें अवाधितअर्थक्तं विषय करें सो प्रमा कहियेहै ॥ संसारद्यामें उक्तज्ञानोंका वाध होवे नहीं यातें प्रमा है ॥

इसरीतिसें आत्मगोचरआंतरप्रत्यक्षप्रमाके भेद कहे ॥ औ—

॥ ६१ ॥ "मिय सुखं । मिय दुःखं" । इत्यादिक सुखादिगोचरज्ञान वी आत्मगोचर-प्रत्यक्षप्रमा है ॥ परंतु—

१ "अहं सुखी, अहं दुःखी" इत्या-दिकप्रमामें तो अहंपदका अर्थ आत्मा विशेष्य है औ सुखदुःखादिक विशेषण हैं॥ २ "मिय सुखं। मिय दुःखं" इत्यादिक प्रमामें सुखदुःखादिक विशेष्य हैं। आत्मा विशेषण है।।

यातें "मिथ सुखं । मिथ दुःखं" इत्यादिक ज्ञानक् आत्मगोचरप्रत्यक्षप्रमा नहीं कहेहें । किंतु सुखादिक विशेष्य होनैतें अनात्मगोचरआंतरप्रत्यक्षप्रमा कहेहें ॥ इसप्रकार आंतरप्रत्यक्षप्रमाके भेद कहे।।

# ।। ८ ॥ बाह्यप्रत्यक्षप्रमाके भेदकेकथनपूर्वक श्रोत्रजप्रमाकानिर्द्धार ॥ ६२--७१ ॥

॥ ६२ ॥ वाह्यप्रत्यक्षप्रमा पांचप्रकारकी है। ताके कारण श्रोत्र, त्वचा, चक्षु, जिहा घाण ये हैं। यातें सो प्रत्यक्षप्रमाण हैं॥ इस इंद्रियतें जन्य यथार्थज्ञान क्रमतें श्रोत्रप्रमा

त्वाचप्रमा चाक्षुपप्रमा रासनप्रमा औ घ्राण्ज-प्रमा कहियेहैं ॥

॥ ६२ ॥ यद्यपि शब्दजन्यज्ञान औ किसी ग्रंथकारके मतमें अनुपलब्धिप्रमाणजन्य अभाव-का ज्ञान, ये दोनूं अपरोक्ष होवेहैं । यातें प्रत्यक्षप्रमाके सप्तमेद कहे चाहिये ॥

॥ ६४ ॥ तथापि अभावके ज्ञानमें प्रत्यक्षता औ परोक्षताका विवाद है औ घटकी न्यांई प्रत्यक्षवस्तुविषे विवाद संभवे नहीं । यातें अभावका ज्ञान परोक्षही बनेहें औ ॥ शब्दजन्य-ज्ञान, प्रत्यक्ष औ परोक्ष दोप्रकारका होवेहें । तिनमें शब्दजन्यप्रत्यक्षज्ञान प्रत्यक्षप्रमा है। यातें प्रत्यक्षप्रमाके पद्मेद हैं। सप्त नहीं ॥ परंतु शब्द-जन्य प्रत्यक्षप्रमाका कारण इंद्रिय नहीं । किंतु शब्द है। यातें प्रत्यक्षप्रमाणके पद्मेद नहीं ॥

॥ ६५ ॥ इसरीतिसैं कहे जो पंचइंद्रिय, तिनमैं श्रोत्रइंद्रियतें शब्दगुणका औ शब्दमैं जो शब्दत्वजाति है ताका औ शब्दत्वके व्याप्यक-त्वादिकनका औ तारत्वमंदत्वका ज्ञान होवेहै ॥

।। ६६ ।। श्रोत्रइंद्रियसें ग्राह्य गुणक्ं दाब्द कहैंहैं । सो १ ध्वनिरूप औ २ वर्णरूप भेदतें दोप्रकारका है ।।

- १ भेरीआदिकदेशमें होने सो ध्वनिरूप है। औ—
- २ कंठादिकअष्टस्थानमें वायुके संयोगतें होवै सो वर्णरूप है।।
- १ ध्वनिरूप शब्दमैं तारत्वमंदत्वरूप धर्म हैं।औ
- २ वर्णरूप शब्दमें कत्वादिरूप धर्म हैं॥
- ॥ ६७ ॥ जाका इंद्रियतें ज्ञान होवे ता विषयसें इंद्रियनका कौन संबंध है सो कहा-चाहिये । यातें सर्वइंद्रियका विषयतें संबंध कहियहै ॥

ं जहां श्रोत्रसें शब्दका प्रत्यक्ष होवे तहां श्रोत्रका शब्दसें संयुक्त तादातम्यसंबंध है । काहेतें १ श्रोत्र आकाशके सत्वगुणभागतें उपजेहें। यातें कार्यरूप द्रन्य है औ दो द्रन्योंका संयोग होनेंहें। यातें श्रोत्रका आकाशसें संयोग है औ संयोगवालेकुं संयुक्त कहेहें। यातें श्रोत्रसंयुक्त आकाश है। तासे शन्दगुणका तादात्म्यसंबंध है। काहेतें १ सिद्धांतमें १ जातिन्यक्तिका, २ गुणगुणीका, ३ कियाक्रियावान्का औ ४ कार्यअपादानकारणका तादात्म्यसंबंध है।।

- १ (१) अनेकथमींमें जो एकथर्म रहे, तार्क जाति कहेंहें ॥
  - (२) जातिके आश्रयकुं च्यक्ति कहैहैं॥
- २ (१) कर्मसैं भिन्न जो जातिमात्रका आश्रय वा द्रच्यकर्मसैं भिन्न जो जातिका आश्रय, सो ग्रुण कहियेहै ॥
  - (२) गुणके आश्रयक् गुणी औ द्रव्य कहेंहें॥
- ३ (१) चेप्टाक् किया कहैहैं।
  - (२) ताके आश्रयकुं कियावान कहेहैं।
- ४ (१) उत्पन्न होवै सो कार्य किहयहै।
- (२) कारणका रुक्षण कहिआए। यातें श्रोत्रका शब्दसें श्रोत्रसंयुक्ततादात्म्य-संवंध सिद्ध हवा॥ औ—

॥ ६९ ॥ दोप्रकारके शब्दमें जो शब्दत्वजाति, ताके व्याप्य जो कत्वादि औ तारत्वादि तासें श्रोत्रका श्रोत्रसंयक्त तादात्म्यवत्
तादात्म्यसंवंध है । काहेतें १ तादात्म्यवालेकुं
तादात्म्यवत् कहेंहें औ अभिन्न वी कहेंहें । यातें
उक्तसंवंधवाला होनेतें श्रोत्रसंयुक्ततादात्म्यवत् जो शब्द है, तासें शब्दत्वादिकनका
तादात्म्य है॥

।। ७० ।। यद्यपि आकाशतें वी श्रोत्रका संयोगसंबंध है औं वक्ष्यमाण रसनाघाणका वी द्रव्यसें संयोग है। यातें इन तीन इंद्रियतें वी द्रव्यका प्रत्यक्ष हुया चाहिये, तथापि श्रोत्रमें औ रसनाघाणमें द्रव्यके प्रत्यक्षकी योग्यता नहीं । यातें वह संबंध साफल्य नहीं । किंतु निष्फल है ॥

।। ७१ ।। श्रोत्रजन्य प्रमाका श्रोत्रइंद्रिय करण है । औ श्रोत्रसंयुक्ततादात्म्य औ श्रोत्र्संयुक्ततादात्म्यवृत्तादात्म्य, यह दोसंबंध् अपने कारण श्रोत्रसें उपजिके, ताके कार्य श्रोत्रश्रमाक् उपजावैहैं, यातैं व्यापार है औ श्रीत्रप्रमा फल है ॥

॥९॥ बाह्यप्रत्यक्षप्रमाके भेद । त्वाचप्रमाका निर्द्धार ॥ ७२-७८ ॥

॥ ७२ ॥ तैसैं त्वक्इंद्रियतें स्पर्शके औ स्पर्शके आश्रयका औ स्पर्शके आश्रित स्पर्शत्व-जाति औ ताके व्याप्य कठिनत्वादिकका ज्ञान होवेहे ॥

॥ ७३ ॥ त्वक्इंद्रियमात्रसें प्राह्मगुणक्रं स्पर्श कहेंहें ॥ सो शीत, उष्ण, अनुष्णाशीत औ काठिन्य भेदतें चारप्रकारका है।

जहां त्वक्रें द्रव्यका प्रत्यक्ष् होवे, तहां त्वक्का द्रव्यसैं त्वक्संयोग है। काहेतैं ? त्वक्इंद्रिय वायुके सत्वगुणभागतें उपजैहै, यातें द्रव्य होनैतें ताका अन्यद्रव्यतें संयोगही है।।

॥ ७४ ॥ उद्भृतस्तप औ उद्भृतस्पर्शवाले पृथिवी, जल, औ तेज, इन तीन द्रव्यनका त्वाचप्रत्यक्ष होवेहै औ,अनुद्भृतरूप अनुद्भृतस्पर्भु-वाले पृथिवीआदिकका वी त्वाचप्रत्यक्ष होवै नहीं औ वायुके गुण स्पर्शका तौ त्वाचप्रत्यक्ष होवैहै। परंतु वायुका होवै नहीं। काहेतें ?

॥ ७५ ॥ यह नियम हैं:-जिस द्रव्यमें उद्भतरूप होवे, तिस द्रव्यका औ ताकी योग्यजातिका औ ताके आश्रित रूपसंख्यादि-योग्यगुणनका चाक्षुषप्रत्यक्ष होवेहै । अन्यका की योग्यता है । औ नहीं ।

प्रत्यक्षयोग्यक् उङ्गृत कहेहैं । औ प्रत्यक्षके अयोग्यक् अनुद्भूत कहेंहैं ॥ औ—

॥७६॥ जिस द्रव्यमें उद्भतस्त औ उद्भतस्पर्श होवै, तिस द्रव्यका औ ताकी जातिका औ ताके आश्रित प्रत्यक्षयोग्यगुणनका त्वाचप्रत्यक्ष होवैहै । अन्यका नहीं । जैसै घाण रसन नेत्रमें रूप औ स्पर्श दोनूं हैं। परंतु उद्भूत नहीं। यातें पृथिवीजलतेजरूप वी तिन इंद्रियनका त्वाचप्रत्यक्ष औ चाक्षुपप्रत्यक्ष होनै नहीं । औ झरोखेमैं जो परमस्रक्ष्मरज प्रतीत होनें, सो त्र्यणुकरूप पृथिवी है । तामें उद्भूतरूप है। यातें त्र्यणुकका चाक्षुपप्रत्यक्ष तौ होवैहै । उद्भतस्पर्शके अभावतें त्वाचप्रत्यक्ष होवे नहीं ॥ त्र्यणुकमें स्पर्श बी है। परंतु सो स्पर्श उद्भूत नहीं ॥ वायुमें उद्भूतस्पर्श तो है । रूप नहीं । यातें वायुका त्वाचप्रत्यक्ष तथा चाक्षुषप्रत्यक्ष होवै नहीं । यातें यह सिद्ध हुवाः-द्रव्यके चाक्षपत्रत्यक्षमें उद्धतरूप हेतु है औ स्पर्श दोनूं हेत्र हैं ॥

।। ७७ ॥ इसरीतिसें जहां त्वाचप्रमा होवै, तहां त्वक्इंद्रियका द्रव्यसें संयोगही संबंध हैं औ द्रव्यआश्रित जो द्रव्यत्वजाति औ त्वाच प्रत्यक्षके योग्य जो स्पर्श, संख्या, परिमाण, पृथवत्व, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, औ द्रवत्व, ये नवगुण, तासैं त्वक्का त्वक्संयुक्तता-दात्म्यसंबंध है। काहेतें ?

- १ स्पर्शमें त्वक्की योग्यता है । औरकी नहीं । औ---
- २ रूपमें नेत्रकी योग्यता है। औरकी नहीं।। औ-

संख्यादिक अष्टगुणनमें त्वक् औ नेत्र दोनं-

२ श्रोत्रकी शब्दमात्रमें मोग्यता है। औ

४ रसनाकी रसमात्रमें योग्यता है औ— ५ घाणकी गंधमात्रसें योग्यता है ॥ इहां मात्रपदसें द्रव्यमें योग्यताका निषेध है। यातें त्वक्सें संयोगवाला होनेतें त्वक्-संयुक्त जो द्रव्य, तामें जाति औ गुणनका तादात्म्य है औ स्पर्शादिगुणमें जो स्पर्शत्वादिक जाति है, तासें त्वक्का त्वक्संयुक्ततादात्म्य-वत्तादात्म्यसंबंध है ॥ यातें—

॥ ७८॥ त्वक्जन्यज्ञानका त्वक्इंद्रिय करण है। औ त्वक्संयोग औ त्वक्संयुक्ततादात्म्य औ त्वक्संयुक्ततादात्म्यवत्तादात्म्य, ये तीन-संबंध व्यापार हैं औ त्वाचप्रमा फल है॥

॥ १० ॥ बाह्यप्रत्यक्षप्रमाके मेद् । चाक्षुषप्रमाका निर्द्धार ॥ ७९--८१ ॥

॥ ७९ ॥ तैसें नेत्रसें उद्भृतस्पवाले पृथिवीजलतेजद्रव्यका औ ताके आश्रित योग्यजाति
औ स्पसंख्यादिनवयोग्यगुणनका प्रत्यक्ष होवैहै ॥ नेत्रइंद्रियमात्रसें ग्राह्मगुणकं रूप कहेहें ।
सो शुक्त, नील, पीत, रक्त, हरित, किपश औ
चित्र इन मेदनसें सप्तृपकारका है ॥

।। ८०।। तहां द्रव्यसें नेत्रका संयोगही है औ द्रव्यत्वजाति औ रूपादिगुणनसें नेत्रसंयुक्त-तादात्म्य है औ रूपादिगुणनके आश्रित रूपत्वा-दिकजातिसें नेत्रसंयुक्तदातात्म्यवत्तादात्म्य है। यातें—

॥ ८१ ॥ नेत्रजन्यज्ञानका नेत्र करण है औ नेत्रसंयोग औ नेत्रसंयुक्ततादात्म्य औ नेत्रसंयुक्ततादात्म्यवत्तादात्म्य, यह तीनसंवंध व्यापार हैं औ चाक्षुपप्रमा फल है।

॥ ११॥ बाह्यप्रत्यक्षप्रमाके भेद रासनप्रमाका निन्द्वीर ॥ ८२--८४॥ ॥ ८२॥ तैसैं रसनासैं रसका औ ताके आश्रित रसत्वकाही ज्ञान होवैहै। रसनासैं

ग्राह्य गुणक्तं रस कहैहैं । सो मधुर, आम्र, लवण, कड़क, कपाय, औ तिक्त मेदसें पद्मकारका है ॥

।। ८३ ।। तहां रससें रसनाका रसनसंयुक्त तादात्म्य औ रसत्वसें औ ताके व्याप्य मधुरत्वादिकसें रसनसंयुक्ततादात्म्यवत्तादात्म्य है । यातें—

।। ८४।। रसनजन्यज्ञानका रसनइंद्रिय करण है औ रसनसंयुक्ततादात्म्य औ रसन-संयुक्ततादात्म्यवत्तादात्म्यसंबंध व्यापार है औ रासनप्रमा फल है।।

॥ १२ ॥ बाह्यप्रत्यक्षप्रमाके मेद । प्राणजप्रमाका निद्धीर औ सामग्रीके अनुवादसहित प्रत्यक्षप्रमाका उपसंहार ॥ ८५-८८॥

।। ८५ ॥ तैसैं घाणसैं गंधगुणका औ ताके आश्रित गंधत्वजाति औ ताके व्याप्य सुगंधत्व- दुर्गन्धत्वका ज्ञान होनेहैं । घाणसें ग्राह्म गुणकूं गंध कहेहें । सो सुगंधदुर्गन्धभेदसैं दोप्रकारका है। तहां—

१। ८६ ।। गंधसें प्राणका प्राणसंयुक्ततादातम्य है औ गंधत्वसें प्राणसंयुक्ततादातम्यवत्तादातम्य है। यातें—

।। ८७ ।। घाणजन्य यथार्थज्ञानका घाण-इंद्रिय करण है औ उक्तदोसंबंध व्यापार हैं औ घाणजप्रमा फल है ॥

॥ ८८ ॥ इसरीतिसें पांचप्रकारकी जे वाह्यप्रत्यक्षप्रमा वे फल हैं। ताके श्रोत्रादिक पंच-इंद्रिय करण हैं। ताके संयोग, संयुक्ततादा-त्म्य औ संयुक्ततादात्म्यवत्तादात्म्य ये तीन-संवंघ व्यापार हैं ॥ इसरीतिसें संक्षेपतें प्रत्य क्षप्रमा कही॥

।। इति श्रीवृत्तिरत्नावस्यां प्रत्यक्षप्रमाण-निरूपणं नाम द्वितीयं रत्नं समाप्तम् ॥ २ ॥

## ॥ अथ तृतीयरत्नप्रारंभः ॥ ३ ॥

॥ २ ॥ अनुमानप्रमाणनिरूपण ॥ ८९-१०४॥ ॥१३॥ सामग्रीसहित अनुमितिप्रमाका निर्द्धार ॥ ८९--९६ ॥

अनुमितिप्रमाका क्रण 11 68 11 होवै सो अनुमानप्रमाण कहियेहै ॥

लिंगज्ञानजन्य जो ज्ञान सो अनुमिति कहियेहै ॥ जैसैं पर्वतमें भूमका प्रत्यक्षज्ञान होयके वहिका ज्ञान होनेहैं। तहां धृमका प्रत्यक्षज्ञान लिंगज्ञान कहियेहैं । तासैं चिक्रका ज्ञान उपजैहै । यातें पर्वतमें वहिका ज्ञान अनुमिति है ॥

जाके ज्ञानसें साध्यका ज्ञान होने, सो लिंग कहियेहै ॥

अनुमितिज्ञानका विषय साध्य कहियेहै । अनुमितिज्ञानका विषय विक है । यातें सो साध्य है ॥

धुमज्ञानतें विहरूप साध्यका ज्ञान होवेहैं। यातें भूम लिंग है। व्याप्यके ज्ञानतें व्यापकका ज्ञान होवेहै । यश्तें न्याप्यकूं लिंग कहेहैं ।

च्यापकक्तं साध्य कहेहैं। **च्याप्तिवालेक् च्याप्य कहैहैं।** म्याप्तिके निखपकक् व्यापक कहेहैं।

अविनाभावरूपसंबंधकुं च्याप्ति कहेंहैं जैसें धूमविषे वहिका अविनामावरूप संबंध है। सोइ धूमविषे चहिकी व्याप्ति है। यातें भूम विक्रको च्याप्य है।। ता च्याप्तिरूपसंबंधका निरूपक विह है । यातें धूमका व्याप्य षहि है ॥

जाविना. जो होवै नहीं, ताका अविना-भावरूपसंबंध तामें कहियेहै ॥ विक्षितिना धूम प्रतिज्ञाबाक्य कहियेहै । ऐसा " पर्वती

होवै नहीं । यातैं वहिका अविनाभावरूप-संबंध धूममें है। विह्नमें धूमका अविनाभाव नहीं। काहेतें १ तप्तलोहमें धूमविना विह्न है। यातें धूमका च्याप्य विह नहीं। विह्नका च्याप्य धूम है।।

॥ ९० ॥ यातैं जहां अनुमिति होवै, तहां प्रथम महानसादिकमें वारंवार धूमविका सह-चार देखिके मूलउच्छेदरहित ऊँची धूमरेखामैं वहिकी व्याप्तिका प्रत्यक्षरूप निश्चय होवैहै॥ पर्वतादिकमें हेतुका प्रत्यक्ष होवेहे । तिसतें अनं-तर संस्कारका उद्भव होयके व्याप्तिकी स्पृति होवैहै। तिसतैं अनंतर " वह्निमान पर्वतः " ऐसा अनुमितिज्ञान होवेहै ॥ तहां-

॥ ९१ ॥ व्याप्तिका अनुभव करण है। व्याप्तिकी स्मृति व्यापार है। पक्षमैं साध्यका ज्ञानरूप अनुमिति फल है ॥

इसरीतिसैं वाक्यप्रयोगविना व्याप्तिज्ञाना-दिकतें जो अनुमिति होवै, सो मिति कहियेहै। ताके करण व्याप्तिज्ञानादिक स्वाथीनुमान कहियेहैं।

॥ ९२ ॥ जहां दोका विवाद होवै, तहां विह्निश्चयवाला पुरुष अपने प्रतिवादीकी निवृत्तिवासतैं वाक्यप्रयोग करेहै पराथीनुमान क्हेंहैं।

॥ ९३ ॥ सो वाक्य वेदांतमतमें तीनि-अवयवका होवेहै ॥ प्रतिज्ञा, हेतु,औ उदाहरण, ये वानयके अवयवके नाम हैं ।। " पर्वतो नहि-मान्, धूमात् । यो यो धूमनान् सोऽप्रिवान् । यथा महानसः । " इतना महावाक्य है। तामें तीनिअवांतरवाक्य हैं। तिन्हके प्रतिहा-दिक क्रमतें नाम हैं।

॥ ९४ ॥ साध्यविशिष्टपक्षका वीधक वाक्य

३४५-

विह्नमान्" यह वान्य है। 'विद्विविशिष्ट पर्वत है' ऐसा बोध या वान्यत होनेहै। तहां--

- १ विह साध्य है।
- २ पर्वत पक्ष है।

वृतीयरत्न ३ ]

- ३ प्रतिज्ञावाक्यतें उत्तर जो िंठंगका बोधक वचन सो हेतुवाक्य किहेयेहें । ऐसा वाक्य "धूमात्" यह है ॥
- ४ हेतुसाध्यका सहचारवोधक जो दर्शत-प्रतिपादक वचन, सो उदाहरणवाक्य कहियेहैं ।

वादीप्रतिवादीका जहां विवाद न होवै, किंतु दोनूंका निर्णात अर्थ जहां होवै सो दृष्टांत कहियहै, ॥

।। ९५।। इसरीतिसं प्रतिज्ञादिक तीन अवांतर वाक्य हैं। तिनके समुद्रायरूप महावाक्यतें विवाद-की निष्टत्ति होवेहैं। महावाक्य सुनिके जो प्रतिवादी आग्रह करें अथवा व्यभिचारकी वंका होवे तो तर्कसें ताकी निष्टत्ति होवेहै। यातें प्रमाणका सहकारी तर्क है।

अनिष्टके आपादनक्तं तर्क कहैहें।।। ९६॥ इसरीतिसें—

- १ तीनि अवयवनका समुदायरूप जो महा-वाक्य, ताकूं पराथीनुमान कहेहें॥
- २ तिसतें उत्तर जो अनुमिति होवै, सो पदार्थानुमिति कहियेहै।

॥ १९॥ वेदांतिविषै उपयोगी अनुमानका निद्धरि ॥ ९७–१०१ ॥

॥ ९७ ॥ वेदांतवाक्यनसें जीवमें ब्रह्मका अभेद निर्णीत है । सो अनुमानतें ची इस-रीतिसें सिद्ध होवेहैं:— ''जीवो ब्रह्माभिनः । चेतनत्वात्। यत्र यत्र चेतनत्वं तत्र तत्र ब्रह्माभेदः । यथा ब्रह्मणि ॥'' यह तीनिअवयननका

समुदायरूप महावाक्य है । यातें परार्थानुमान कहियेहै ।। इहां—

- १ जीव पक्ष है।
- २ व्रह्माभेद साध्य है।
- २ चेतनत्व हेतु हैं।
- ४ ब्रह्म दर्घात है।।

॥ ९८ ॥ इहां प्रतिवादी जो ऐसें कहैं:'जीवमें चेतनत्व हेतु तो है औ ब्रह्मामेदरूप
साध्य नहीं है' इसरीतिसें पक्षमें चेतनत्वहेतुका ब्रह्मामेदरूप साध्यसें व्यभिचारकी
शंका करे तो तर्कसं शंकाकी निष्टत्ति करें ॥

॥ ९९ ॥ इहां तर्कका यह खरूप है:-जीवमें चेतनत्व हेतु मानिके ब्रह्माभेदरूप साध्य नहीं माने तो चेतनकी अद्वितीयताकी प्रतिपादक श्रुतिनका विरोध होवेगा ।

अनिएका आपादन तर्क कहियेहै ।

श्रुतिका विरोध सर्वआस्तिकनक् अनिष्ट है।

॥ १०० ॥ "व्यावहारिकप्रपंची मिथ्या। ज्ञाननिवर्त्यत्वात्। यत्र यत्र ज्ञाननिवर्त्यत्वं तत्र मिथ्यात्वम् । यथा शुक्तिरजतादौ ॥ " इहां—

- १ '' व्यावहारिकप्रपंच '' पक्ष है ।
- २ " मिथ्यात्व " साध्य है।
- ३ " ज्ञाननिवर्त्यता " हेतु है ।
- ४ '' व्यावहारिकप्रपंची मिथ्या'' यह प्रतिज्ञाचाक्य है।
- " ज्ञाननिवर्त्यत्वात् " यह हेतुवाक्य है। ५ " यत्र यत्र ज्ञाननिवर्त्यत्वं तत्र मिध्यात्वं। यथा शुक्तिरजतादौ " यह उदा-हरणवाक्य है॥
- ॥ १०१ ॥ इहां वी प्रयंचकं ज्ञाननिवर्त्यता मानिके मिथ्यात्व नहीं माने तो सत्की ज्ञानतें निवृत्ति वने नहीं । यातें ज्ञानसें सकलप्रयंचकी निवृत्तिप्रतिपादक श्रुतिस्मृतिका विरोध होवैगा। या तर्कतें व्यभिचारग्रंकाकी निवृत्ति होवेहै ॥

## || १५ || न्याय औ वेदांतके मतमें अनु-मानके स्वीकारका निर्णय

11 307--308 11

।। १०२ ।। इसरीतिसं वेदांतअर्थके अनु-सारी अनेकअनुमान हैं । परंतु वेदांतवाक्यतें अद्वितीयत्रक्षका जो निश्चय हुवाहै । तिसकी संभावनामात्रका हेतु अनुमानप्रमाण है । खतंत्रअनुमान ब्रह्मनिश्चयका हेतु नहीं। काहेतें १ वेदांतवाक्यविना अन्यप्रमाणकी ब्रह्मनिपे प्रष्टुत्ति नहीं। यह सिद्धांत है ।।

॥ १०३॥ न्यायमतमें १ केवलान्वयि, २ केवलच्यतिरेकि, औ ३ अन्वयिव्यतिरेकि इन भेदनतें तीनप्रकारका अनुमान अंगीकार कियाहै।

१ जहां हेतुसाध्यके सहचारज्ञानतें हेतुमें च्याप्तिका ज्ञान होवेहै, सो अन्विय अनुमान कहियेहै।

२ जहां साध्याभावमें हेत्वभावके सहचार-दर्शनतें हेतुमें साध्यकी व्याप्तिका ज्ञान होवे सो केवलच्यतिरोकि अनुमान कहियेहै।

केवलान्वयिअनुमानमें अन्वयके सहचारका उदाहरण मिलेहै औं केवलव्यतिरेकिअनुमानमें व्यतिरेकके सहचारका उदाहरण मिलेहैं। यह मेद हैं॥

३ जहां दोनूंके उदाहरण मिलें सो अन्वायिज्यतिरेकि अनुमान कहियेहै । ऐसा अनुमान ''पर्वतो वहिमान्'' है । याक्नं प्रसिद्धानुमान कहेहैं ॥

इहां अन्वयके सहचारका उदाहरण महा-नस है औ व्यतिरेकके सहचारका उदाहरण महाहद है।

इसरीतिसें तीनिप्रकारका अनुमान नैयायिक कहेहैं॥

॥ १०४ ॥ वेदांतमतमें केवलव्यतिरेकिका
प्रयोजन अर्थापत्तिसें होवैहें औ केवलान्वियअनुमान कोई है नहीं । काहेतें ? सर्वपदार्थनका
प्रक्षमें अभाव है, यातें व्यतिरेकसहचारका
उदादरण ब्रह्म मिलैहें ॥

यद्यपि वृत्तिज्ञानकी विपयतारूप ज्ञेयता व्रह्मविपे है, ताका अभाव ब्रह्मविपे वने नहीं, तथापि ज्ञेयतादिक मिथ्या हैं। मिथ्यापदार्थ औ ताका अभाव एकअधिष्ठानमें रहेहें। यातें जिसकं नैयायिक अन्वयिन्यतिरेकि कहेंहें, सोई अन्वयिनाम एकप्रकारका अनुमान मान्या है। औ विचारदृष्टिसें केवलव्यतिरेकि-अनुमान वी अर्थापित्तसें न्यारा माननेकं योग्य है। यह वेदांतका मत है।

वेदांतत्राक्यसें अद्वैतत्रहाका जो निश्चय हुवाहै, मननद्वारा ताकी संभावनामात्रका हेतु अनुमानप्रमाण है। स्वतंत्र त्रहानिश्चयका हेतु नहीं। यह अनुमानका प्रयोजन है॥

यह संक्षेपतें अनुमानप्रमाण कहाहै ॥ ॥ इति श्रीष्टत्तिरत्नावल्यां अनुमानप्रमाण-निरूपणं नाम तृतीयं रतं समाप्तम् ॥ ३ ॥

# ॥ अथ चतुर्थरत्नप्रारंभः ॥ ४ ॥

|| ३ || उपमानप्रमाणनिरूपण || १०५-११४ || || १६ || व्यवहारविषे उपयोगी उपमिति औ उपमानका साहस्यसहित स्वरूप || १०५-१०७ ||

॥ १०५ ॥ उपमितिप्रमाका करण उप-मानप्रमाण कहियेहैं ॥

वेदांतमतमें उपमितिउपमानका यह खरूप है:-ग्रामविषे गोन्यक्तिक् देखनैवाला वनमें जायके गवयक् देखे, तब ''यह पशु गौकें सद्य है" ऐसा प्रत्यक्ष होवेहै । तिसते अनंतर "मेरी गौ इस पश्चके सदश है" ऐसा ज्ञान होवेहैं। तहां--

- १ गवयमें गोसाद्यका ज्ञान उपमान प्रभाण कहियेहैं। औ-
- २ गोमें गवयका साहज्यज्ञान उपिमति कहियेहैं ॥

दृश्य कहेंहैं। जैसें गवयमें गोके भेदसहित समान अवयव गवयमें हैं, सोई गोका साहत्र्य सकलप्रपंच गंधर्वनगरकी न्यांई हप्टनप्रसमाव है।। गोके समानधर्म गोमें हैं। भेद नहीं। है, तातुं विलक्षणसमाव आत्मा है। आकाशा-गोका भेद अश्वमें है। समानधर्म नहीं। यातें सादक्य नहीं !! चंद्रके भेदसहित आल्हाद- | जनकतारूप समानधर्म मुखमें है, सोई मुखमें चंद्रका साहस्य है ॥

।। १०७ ।। यद्यपि उक्तज्ञानकूंही उपमिति माने तौ आत्मामें किसीका सादश्य नहीं । यातें जिज्ञासुके अनुक्ल उदाहरण मिलै नहीं ॥ ॥ १७ ॥ जिज्ञासुके अनुकूल उपमिति

#### औ उपमानका खरूप

#### 11 804-888 11

॥ १०८ ॥ यद्यपि असंगतादिक धर्मनतें आकाशके सदश आत्मा है, यातें आकाशमें आत्माका साद्व्यज्ञान उपमान है, आत्मामें आकाशका साद्याज्ञान उपमिति है, तथापि जिस अधिकरणमें जिस पदार्थके अभावका ज्ञान होवे, तहां अभावज्ञानमें अमबुद्धि हुये-विना तिस अधिकरणमें ता पदार्थका ज्ञान भाव संभवेंहै ॥ इंद्रियसंबंधमें सादश्यज्ञान

अभावज्ञान हुया। न्यायादिकशास्त्र सुनै वी प्रथमज्ञानमें अमञ्जद्धि हुयेविना ''कर्चा भोक्ता आत्मा है" ऐसा ज्ञान होने नहीं ॥

जाक् वेदांतअर्थ निश्रयकरिके नैयायिका-दिनके कुसंगतें "कर्चा भोक्ता आत्मा है" ऐसा ज्ञान होवेहें । तहां प्रथमज्ञानमें अमबुद्धि होयके होनेहैं। प्रथम ज्ञानमें अमबुद्धि हुयेनिना निरोधि-३ यातें साद्य्यज्ञानजन्य ज्ञानरूप उप- ज्ञान होने नहीं । सो अमबुद्धि अमरूप होने, मिति, गोमें गवयका साददयज्ञान है। अथवा यथार्थ होने। इसमें आग्रह नहीं। ४ ताका करण गवयमें गोका सादक्य- परंतु अमदुद्धिमें अमत्व निश्चय नहीं चाहिये। ेयह आग्रह है।।

ज्ञान है, सोई उपमान है।। यह आग्रह है।।
।। १०६॥ भेदसहित समानधर्मक सा- इसरीतिसे जिस कालमें गुरुवाक्यनतें जिज्ञास-क्तं ऐसा दढनिश्रय हुयाहै:- आकाशादिक संकलप्रयंच गंधर्वनगरकी न्यांई ्दप्टनप्रस्नभाव दिकनमें आत्माका किंचित् वी साहदय नहीं । तिस कालमें आकाश औ आत्माका साद्यकान संभवे नहीं। यातें उत्तमजिज्ञासुके अनुकूल सिद्धांतकी उपमितिका उदाहरण मिलै नहीं ॥

> ॥ १०९॥ तथापि सादश्यज्ञानजन्य ज्ञान अथवा वैधर्म्यज्ञानजन्य ज्ञान, इन दोन्में कोइएक होवें सो उपमिति कहियेहै।।

खङ्गमृगमें उप्रके वैधर्म्यज्ञानतें उप्रमें खङ्ग मृगका वैधर्म्यज्ञान होवेहै ॥ पृथिवीमैं जुलके वैधर्म्यज्ञानतें जलमें पृथिवीका वैधर्म्यज्ञान होवेहैं। यातें उप्रमें खड्गमृगका वैधर्म्यज्ञान औ जलमें पृथिवीका वैधर्म्यज्ञान उपमिति है। ताका करण उपमान कहियेहैं । इहां खङ्ग मृगमैं उप्रका वैधर्म्यज्ञान औ पृथिवीमैं जलका वैधर्म्यज्ञान करण होनैतें उपमान है। और---

।। ११० ।। विपरीत वी उपमानउपमिति होवे नहीं । जैसें आत्मामें कर्तृत्वादिकनका उपमान है औ इंद्रियसें व्यवहितमें साध्य- ज्ञान उपमिति है। तैंसें प्रपंचमें आत्माके वैधर्म्यका ज्ञान उपमान है औ प्रपंचमें आत्माके वैधर्म्यज्ञान तें आत्मामें प्रपंचका वैधर्म्यज्ञान उपमिति है।

॥ १११ ॥ न्यायमतमें तौ संज्ञाका संज्ञीमें वाच्यताका ज्ञान उपिमित है। सो व्यवहारमें उपयोगी है। जैसें सहज्ञज्ञानतें उपिमित होवेहे, तैसें विधर्मज्ञानसें वी होवेहे ॥ जहां खड़्मृगके वाच्यक्ं नहीं जानता आरण्यक पुरुपतें "उप्ट्रिविधर्मा शृंगसहित नासिकावाला खड्गम्गपदका वाच्य है" इस वाक्यकं सुनिके वाक्यार्थी- जुमक्सें उत्तर । वनमें जायके उप्ट्रविधर्मखड्ग- मृगके प्रत्यक्षसें उक्तगेंडमें खड्गमृगपदकी वाच्यता जानेहै ॥

विरुद्धधर्मवालेकं विधर्म कहेहें। विरुद्धधर्मकं वैधर्म्य कहेहें।

खड्गमृगमें उप्रतें विरुद्धधर्म इस्रग्रीवादिक हैं । पृथिवीमें जलादिकनतें विरुद्धधर्म गंध है ।

सारग्राहीदृष्टिसें उक्तरीति माने तो सिद्धांतमें हानि नहीं । उलटी अनुक्लता है। ताका सिद्धांतके अनुक्ल यह उदाहरण है।।

॥ ११२ ॥ आत्मपदका अर्थ कैसा है १ या प्रश्नका "देहादिनेधर्म्यवान् आत्मा" ऐसा गुरुके उत्तरसें अनित्य अञ्चिच दुःखस्त्ररूप देहादिकनसें विधमी नित्यग्रुद्ध आनंदरूप आत्म-पदका वाच्य है। ऐसा एकांतदेशमें विवेचन-कालमें मनका आत्मासें संयोग होयके उपमितिज्ञान होवेहैं। औ सर्वथा नैयायिक-रीतिमें विद्रेप होवे तौ पूर्वउक्तसिद्धांतकी रीतिही अंगीकरणीय है॥ परंत्र—

- ।।११३ ।। पूर्व कह्याथा जो " व्यापारवाला असाधारण कारण" करण कहियेहैं । यह लक्षण सिद्धांतकी रीतिसैं इहां बनै नहीं । काहेतें ?

१ प्रत्यक्ष, अनुमान, औ शब्द, ये तीन

प्रत्यक्षप्रमा, अनुमितिप्रमा औ शाब्दी-प्रमाके व्यापारवाले कारण हैं । औ-२ उपमान, अर्थापत्ति औ अनुपलिध । ये तीन उपमितिआदिक प्रमाके निर्व्यापार कारण हैं ॥

यातें "न्यापारसें भिन्न असाधारणकारण"कूं करण कहा चाहिये। काहेतें १ जैसें न्यापार-में न्यापारता नहीं है, तैसें न्यापारसें भिन्नता वी न्यापारमें नहीं है। यातें सिद्धांत-की रीतिसें न्यापारवत् पदके स्थानमें न्यापार-भिन्न कहाचाहिये।।

।। ११४ ।। इसरीतिसें प्रपंचमें ब्रह्मकी विधर्मताका ज्ञान उपमान है औ प्रपंचतें विधर्म ब्रह्म है । यह उपमानप्रमाण ताका फल उपमितिज्ञान है।

॥ इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां उपमानप्रमाण-निरूपणं नाम चतुर्थं रत्नं समाप्तम् ॥ ४॥

## ॥ अथ पंचमरत्नप्रारंभः ॥ ५॥ -

॥ ४ ॥ शब्दव्रमाणनिरूपण ॥ ११५-१५१॥ ॥ १८ ॥ शाब्दीप्रमाके भेद

#### 11 284-286 11

११५ ॥ शाब्दीप्रमाके करणक् शब्दप्रमाण कहेंहैं। शाब्दीप्रमा दोप्रकारकी है ।
एक व्यावहारिक है औ दूसरी पारमार्थिक है ।

श ११६ ॥ व्यावहारिकशाब्दीप्रमा वी दी प्रकारकी है । १ एक लौकिकवाक्यजन्य है औ २ दूसरी वैदिकवाक्यजन्य है ।

१ " नीलो घटः " इत्यादिक लौकिक-वाक्य हैं॥

२ " वजहस्तः पुरंदरः " इत्यादिक वैदिकवाक्य हैं।

- १ जैसें नीलके अमेदनाला घट है, यह मथमनाक्यका अर्थ है।।
- २ तैसें वजहस्तके अभेदवाला पुरंदर है, यह द्वितीयवाक्यका अर्थ है ॥
- १ प्रथमवाक्यमें विशेषणबोधक "नील" पद है औं "घट" पद विशेष्यबोधक है।
- २ द्वितीयवाक्यमें ''वजहस्त" पद विशेषण-बोधक है औं ''पुरंदर'' पद विशेष्य-बोधक है॥

इसरीतिसें लौकिकवैदिकवाक्यनकी समान-रीति है परंतु—

११७ ॥ वैदिकवाक्य दोप्रकारके हैं ।
 १ एक व्यावहारिकअर्थके वोधक हैं औ २ दूसरे
 परमार्थतत्त्वके वोधक हैं ॥

१ वहासें भिन्न सारा व्यावकहारिकः अर्थ कहियेहै ।

े परमार्थतत्त्व ब्रह्म कहियेहै ॥

।। ११८ ।। ब्रह्मबोधकवाक्य वी दोप्रकरके हैं ।।

१ ''तत्''पदार्थके वा ''त्वं''पदार्थके सरूपके बोधक अवांतरवाक्य हैं

(१) जैसें "सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म" यह नाक्य "तत्"पदार्थका नोधक है।।

(२) ''य एप हृचंतज्यीतिः पुरुषः'' यह वाक्य त्वंपदार्थके खरूपका बोधक है।।

र ''तत्''गदार्थ त्वंपदार्थके अभेदके बोधक ''तत्त्वमसि'' आदिक महावाक्य हैं ॥ ॥१९॥ शब्दकी वृत्तिके भेद । शक्ति-वृत्तिका निरूपण ॥ ११९--१२४॥

॥ ११९ ॥ जा अर्थमें जा पदकी वृत्ति होते, ता अर्थकी ता पदसें प्रतीति होतेहै ॥ पदका अर्थसें संबंध, वृत्ति कहियेहै ॥ शक्ति औ लक्षणामेदतें सो वृत्ति दोप्रकारकी है ॥ ।। १२० ।। पदार्थवोधहेतुसामर्थ्यक् दाक्ति कहेहैं ॥

जिस अर्थमें पद्की शक्ति होने, सो अर्थ पद्का राज्य कहियेहैं॥

जैसें घट औ पट पदमें कलश औ वस्नरूप अर्थके वोधकी सामध्ये है, सो शक्ति है ॥ यातें घट औ पटपदका कलश औ वस्न शक्यअर्थ है । ताहीक़ं वाच्यअर्थ वी कहेंहें ॥

।। १२१ ।। सो शक्ति १ योग, २ रूढ, औ ३ योगरूढउभयरूप भेदतैं तीनप्रकारकी है।

१ अवयवशक्तिक्रं योग कहेहैं । जैसें पाचकपद है, तहां पाच्अवयवका पाक अर्थ है। अक्अव्यवका कत्ती अर्थ है।।

इसरीतिसे पाचकपदके अवयवनमें जो अर्थका बोधहेतुसामर्थ्य सो पाचकपदमें अवयवदाक्ति है।।

अवयवसिक्तें जो सन्द अपने अर्थक्ं जनावै, सो यौगिकशन्द कहियेहै । जैसें पाचकादिकसन्द हैं ॥ औ—

1) १२२ ॥ २ परिभाषाशक्तिक् रुढि कहैहैं। शास्त्रका असाधारणसंकेत परिभाषा कहियेहै। जैसें छंदोग्रंथनमें वाण, रस, म्रिन शब्दका पंच, पट्, सप्त अर्थ है। यह वस्त्रका असाधारणसंकेत होनैतें परिभाषा है। यति परिभाषा है। यति परिभाषातें जो शब्दमें वोधहेतुसामर्थ्य सो रुढिशाक्ति कहियेहैं। औ—

रूढिशक्तिसें जो शब्द अपने अर्थकं जनाने सो रौढिकशब्द कहियेहैं। जैसें घट डिथ्थ कपिथ्य शब्द हैं॥ औ—

।। १२३ ।। ३ अवयव परिभाषा दोनुंकी अर्थबोधहेतुसमध्येकं योगस्द्रिज मयस्प धाक्ति कहेहैं । जैसैं पंकजशब्दके पंकअवयवका कर्दम अर्थ है औ ज अवयवका जात अर्थ है ।

(१) इसरीतिसे कादवतें उपज्या कमल, पंकजशब्दका अर्थ है। काहेतें। पंकजन शब्दमें अवयवशक्ति है। औ—

(२) जलजंतु वी पंकतें उपजैहें, ताकूं पंकज नहीं कहेहैं । किंतु कमलपुष्प-कूंही पंकज कहेहैं । यातें पंकज-शब्दमें परिभाषाद्यक्ति वी है । तैं पंकजशब्दमें दोनं सामर्थ्य होनैतें

यातें पंकजशन्दमें दोनं सामर्थ्य होनैतें योगरूढउभयरूप शक्ति है।।

।। १२४ ।। सर्वके मतमें शक्ति औ लक्षणा यह दो इत्ति हैं औ ब्रह्मप्रमाके करण महावाक्यके अर्थनिरूपणमें वी दोकाही उपयोग है ।।

॥ २० शब्दकी वृत्तिके भेद । लक्षणा-वृत्तिका निरूपण ॥ १२५--१३९॥

॥ १२५ ॥ यद्यपि "यन्मनसा न मनुते" १ यत् कहिये जिस ब्रह्मकूं मनकरिके लोक

र यत् काह्य जिस ब्रह्मक्ष मनकारक लाक नहीं जानेहैं । इत्यादिक श्वतिमें जैसें मानस-ज्ञानकी विषयताका निषेध कऱ्याहै ।

२ तैसें "यतो वाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह" कहिये जिस ब्रह्मतें मनसहित वाणी वी न प्राप्त होयके निवर्त्त होतीहै । इत्यादिश्रुतिमें शब्दकी विषयताका बी निषेध कियाहै ॥

यातें महावाक्यनक्तं ब्रह्मप्रमाकी करणता कहना विरुद्ध है।।

॥ १२६ ॥ तथापि शब्दक् ब्रह्मज्ञानकी करणता नहीं, इस अथमें श्रुतिका तात्पर्य होवे तो "तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि" 'कहिये तिस उपनिषदम्य पुरुषको में पूछताहों।' इस श्रुतितें ब्रह्मकूं उपनिषद्वेद्यत्वरूप "औपनिषद्वेद्यत्वरूप "औपनिषद्वेद्यत्वरूप कथन असंगत होवेगा । यातें शक्तिवृत्तिसें ब्रह्मका ज्ञान शब्दसें होवे नहीं। छक्षणावृत्तिसें ब्रह्मकोचरज्ञान होवेहे । यातें शक्तिवृत्तिसें शब्दकुं ब्रह्मज्ञानकी करणताका

निपेध है औ लक्षणाष्ट्रिसें शब्दक्रं ब्रह्मज्ञानकी करणता है। यातें लक्षणाष्ट्रिजन्यज्ञानका विषय होनेतें ब्रह्मक्रं औपनिषदत्व संभवे-है॥ औ—

लक्षणाद्यत्तिजन्य ज्ञानमें वी चिदाभासरूप फलका विषय ब्रह्म नहीं है । किंतु आवरण-मंगरूप द्वत्तिमात्रकी विषयता ब्रह्मविषे है ॥ जैसे शब्दजन्यज्ञानकी विषयताका सर्वथा निषेध नहीं, तैसे मानसज्ञानकी विषयताका वी सर्वथा निषेध नहीं। किंतु शमदमादिसंस्कार-रहित विक्षिप्तमनकी ब्रह्मज्ञानमें हेतुता नहीं औ मानसज्ञानमें जो चिदाभासअंश है ताकी विषयता नहीं । यातें भाष्यकाररीतिसें ब्रह्म प्रमाका उक्तमन सहकारी है औ शब्द करण है ॥ इसरीतिसें महावावयनकूं ब्रह्मप्रमाकी करणता कहनेंमें कछ वी विरोध नहीं ॥

११० ।। इसप्रकार दोष्टित हैं। तामैं
 शक्ति कहिआए औ—-

शक्यसंबंधकं लक्षणा कहेंहैं।

 ११८ ॥ यद्यपि उक्तरीतिसैं शक्तिष्टिन-जन्य ज्ञानकी अविषयता होनैतैं शक्तिष्टिका कथन निरर्थक है ॥

- ॥ १२९ ॥ तथापि—
- १ शक्तिज्ञानविना शक्य जो वाच्यअर्थ ताका ज्ञान होवै नहीं ॥ औ—
- २ शक्यके ज्ञानविना शक्यसंबंधरूप लक्षणा-का ज्ञान वनै नहीं औ—
- ३ लक्षणाके ज्ञानविना लक्ष्य जो पदार्थ ताका ज्ञान सो वनै नहीं।
- ४ पदार्थज्ञानविना वाक्यार्थज्ञान बनै नहीं । यातें—
- १ शक्तिज्ञानका शक्यज्ञानमें।
- २ शक्यज्ञानका लक्षणाज्ञानमें।
- २ लक्षणाज्ञानका लक्ष्यरूप पदार्थज्ञानमें । औ।

४ पदार्थज्ञानका पदार्थसमुदायके संबंधके ज्ञानरूप वा संबंधसहित पदार्थसमुदायके ज्ञानरूप वाक्यार्थज्ञानमं—

उपयोग होनेतें शक्तियुत्तिका कथन निष्फल नहीं । किंतु प्रंपरासे वाक्यार्थज्ञानमें उपयोगी होनेतें सफल है ॥

।। १३० ।। इसरीतिसं कही जो लक्षणा सो ।
 १ केवललक्षणा आं २ लिखतलक्षणा भेदतं ।
 दोप्रकारकी है ।

- १ शक्यके साक्षात्संत्रंघक् केवललक्षणा । कहेंहें । ओ—
- २ शक्यके परंपरासंबंधकं लक्षितलक्षणा । कहेंहें ॥

श्वयसंबंधपना दोन्में हैं । तामें कहुं रुक्षितरुक्षणाही गोणी वी कहियेहैं ।

१। १३१ ॥ लक्षितलक्षणाके उदाहरण "द्विरेफो राति" इत्यादि हैं । याका दोरेफ ध्यनि करेंहें । यह अर्थ पदनकी शक्तिसें प्रतीत होवहें ॥ इहां द्विरेफपदका शक्य दोरेफ हैं । तिनका—

- १ अवयवविना संबंध अमरपट्में है।
- २ ता पदका शक्तिरूपसंबंध अपने वाच्य ्मधुपमें है ।

यातें श्वयका संबंधी जो अमरपद ताका संबंध होनेतें शक्यका परंपरासंबंध है । यातैं रुक्षितरुक्षणा है ॥

॥ १३२ ॥ सो केवललक्षणा औ लक्षित-लक्षणा ये दोनं ची जहल्लक्षणा, अजहल्लक्षणा, औ मागत्यागलक्षणा मेदतें तीनप्रकारकी है। सो प्रत्येक लक्षणा ची १ प्रयोजनवती लक्षणा औ २ निरूढलक्षणा मेदतें दोमांतिकी है।।

१ जहां शक्तिवाले पदक् त्यागिके लाक्षणिक शब्दप्रयोगमें प्रयोजन कहिये फल होवे, सो प्रयोजनवती लक्षणा कहियेहैं। जैसें "तीरे ग्रामः" ऐसा कहें तो तीरमें शीतपावनतादिकनकी प्रतीति होवे नहीं ॥ गंगापदसें तीरका बोधन करें । गंगाके धर्म शीतपावनादिक तीरमें प्रतीत होवेहें यातें गंगा-पदकी तीरमें प्रयोजनवती लक्ष्मणा है । औ-

२ पदकी जिस अर्थमें शक्तिवृत्ति होवे नहीं आ शक्यकी न्यांई जिस अर्थकी प्रतीति जिस पदसें सर्वकृं प्रसिद्ध होवे, तिस अर्थमें ता पदकी प्रयोजनशृन्यलक्षणा ऐसी निस्टब्लक्षणा कहियेहैं।

जैसें "नीलो घटः" इत्यादिवाक्यक्तं सुन-तेंही सर्वपुरुपनक्तं गुणीकी प्रतीति अतिप्रसिद्ध हं। यातें नीलादिक पदनका गुणीमें प्रयोजन-भून्यलक्षणा होनैतें निरूढलक्षणा है।

निरुद्धलक्षणा शक्तिके सदय होवेहैं। कोई विलक्षण अनादि तात्पर्य होवे, तहां निरुद्धलक्षणा होवह ॥

इसरीतिसें लक्षणाके भेद कहे ॥ तामैं-

॥ १२२ ॥ जहछक्षणा औ अजहछक्षणा महावाक्यनमें नहीं । किंतु भागत्यागलक्षणा है। ताकी रीति पूर्व कहीआए ।

सो भागत्यागलक्षणा महावाक्यनमें लक्षित-लक्षणा नहीं, किंतु केवललक्षणा है । काहेतें ? लक्ष्यचेतनतें वाच्यका साक्षात्संबंध है । परंपरा नहीं ।।

जहां भागत्यागलक्षणा होने, तहां वाच्यका एकदेश लक्ष्य होवेहै । ता वाच्यके एकदेशतें वाच्यका साक्षात्संबंध है। यातें केवललक्षणा होवेहें औ—

महावाक्यनतें जिज्ञासुक् अखंडब्रह्मका बीध होवै, ऐसा ईश्वरका अनादि तात्पर्य है। यातैं निरूढलक्ष्मणा है। प्रयोजनवती नहीं।। इहां ॥ १३४ ॥ ऐसी इंका होवैहै:-

१ वाच्यअर्थका लक्ष्यचेतनसे संबंध माने तो लक्ष्यअर्थमें असंगताकी हानि होवेगी।

२ संबंध नहीं माने तो लक्षणा वने नहीं। काहेतें १ शक्यसंबंधकं अथवा बोध्यसंबंधकं लक्षणा कहेंहें। सो असंगमें संमवे नहीं। ताका—

॥ १३५ ॥ यह समाधान है:-वाच्यअर्थमैं १ चेतन औ २ जड दोमाग हैं। तामैं--

र चेतनभागका लक्ष्यअर्थमें तादात्म्य-संबंध हैं।।

सकल पदार्थनका स्वरूपमें तादातम्यसंबंध होवैहै ॥

वाच्यभागचेतनका स्वरूपही लक्ष्यचेतन है। यातें वाच्यमें चेतनभागका लक्ष्यचेतनमें तादात्म्यसंवंध है। औ—

२ वाच्यमें जडभागका लक्ष्यचेतनसैं अधिष्ठानतासंबंध है ।

कित्पतके संबंधतें अधिष्ठानका स्वभाव विगरे नहीं ॥ जैसें कित्पतमृगतृष्णाके जलतें अधिष्ठानभूमि गीलि होवे नहीं। ऐसें इहां वी जानि लेना॥

॥ १३६ ॥ अन्यशंकाः-

१ "तत्" पदकी अखंडचेतनमें रुक्षणा माने औ "त्वं"पदकी बी अखंडचेतनमें रुक्षणा माने तौ पुनक्तिदोष होनेतें "घटो घटः" । इस वाक्यकी न्यांई अप्रमाणवाक्य होनेगा ॥

२ दोन्ंपदनका लक्ष्यअर्थ जूदा मानै तौ अमेदबोधकता नहीं होवेगी ॥ ताका—

॥ १३७ ॥ यह समाधान है:--

१ मायाविशिष्ट औ अंतःकरणविशिष्ट तो "तत्" पदका औ ''त्वं"पदका श्राक्य है। उपहित लक्ष्य है। जो ब्रह्मचेतन दोनूं पदनका लक्ष्य होवे तो पुनक्तिदोष होवे। सो ब्रह्मचेतन लक्ष्य नहीं । किंतु मायाउपहित औ अंतःकरण-उपहित लक्ष्य हैं ॥ सो उपाधिके भेदसें भिन्न हैं । प्रनक्ति नहीं ॥ औ—

२ उपहित दोनूं परमार्थसें अभिन्न हैं। यातें अभेदबोधकता वाक्यक्तं संभवेहै ॥ इसरीतिसें तत्पद्रार्थं औं त्वंपदार्थका उद्देश विधेयभाव मानिके अभेदबोधकता निर्दोष है॥

१ ''तत्"पदार्थमैं परोक्षताश्रमनिष्टतिके अर्थ ''तत्"पदार्थक्तं उद्देशकरिके ''त्वं" पदार्थता विधेय है ॥

२ ''त्वं''पदार्थमें परिच्छिन्नताश्रमनिष्टित्तके अर्थ ''त्वं''पदार्थक्तं उद्देशकरिके ''तत्'' पदार्थता विधेय है ॥ औ----

॥ १३८ ॥ पुनरुक्तिके परिहारवास्ते किसी-ग्रंथकारका यह तात्पर्य हैं:—जो पदनक् मिन्न-भिन्नलक्षकता मानें तो पुनरुक्तिकी ग्रंका होवै । सो मिन्नमिन्न लक्षकता नहीं । किंतु मीमांसक-रीतिसें दोन्पद मिलिके अखंडन्रक्षके लक्षक हैं ॥

इसरीतिसैं रुक्षणाके प्रसंगमें बहुतिवचार प्राचीनआचार्योंनें लिख्याहै । ताकी संक्षेपतैं रीतिमात्र जनाईहै ॥

॥ १३९ ॥ इसरीतिसँ प्रथम तौ पदकी शक्ति वा लक्षणाके ज्ञानसहित वाक्यका श्रवण साक्षात्कार होयके पूर्व अनुभूतपदार्थनकी स्पृति होवेहैं । तिसतें अनंतर पदार्थनके संबंधका ज्ञान वा संबंधसहित पदार्थनका ज्ञानह्रप वाक्यर्थवोध होवेहै । ताहीकं ज्ञान्दवोध वी कहेहैं । यातें शब्दकी शक्ति अथवा लक्षणाष्ट्रतिका ज्ञान शान्दवोधका हेतु है ॥

॥ २१ ॥ शाब्दबोधके आकांक्षाआदिक चारिसहकारीका निरूपण

॥ १४०-१५१ ॥

॥ १४० ॥ १ आकांश्राज्ञान, २ योग्यता-

ज्ञान २ तात्पर्यज्ञान, औ ४ आसित वे चार सहकारी हैं।।

१ आकांक्षा नाम इच्छाका है, सो यद्यपि चेतनमें होवेहै, तथापि पदके अर्थका जितनै-काल पदार्थीन्तरसं अन्वयज्ञान होवे नहीं, इतनेकाल अपने अर्थके अन्वयवास्ते पदांतरकी इच्छा सद्दश प्रतीति होवह । अन्वयबोध हुया पाछे प्रतीति होनै नहीं । सो आकांक्षा कहियेहें ॥ जैसें "अयमेति पुत्रो राज्ञः पुरुपो-ऽपसार्यतां" कहिये "यह राजाका पुत्र आवेहैं।" ऐसं राजपदार्थका पुत्रपदार्थसं अन्वयवोध हुया पाछे पुरुषपदार्थ में अन्वयवोधहेतु आकांक्षा राजपदार्थमें है नहीं । यातें ''राजाके पुरुपको ऐसा वोध होवें नहीं । किंत "प्ररुपकुं निकासो " ऐसा बीध होवेहैं ॥ जो आकांक्षाज्ञान शान्द्वीधका हेतु नहीं होवे त्तां "राजाका पुत्र आवैहै, राजाके पुरुपको निकासो" ऐसा घोध द्वयाचाहिये । यातें आकांक्षाज्ञान शान्दवीधका हेत है।।

॥ १४१ ॥ २ एकपदार्थका पदार्थान्तरसें संवंधकं योग्यता कहैंहैं। जहां योग्यता नहीं होवे, तहां शान्दवोध होवे नहीं । जैसें "विद्वना सिंचिति" या वाक्यमें विद्विचिकरणतारूप तृतीयापदार्थका सेचनपदार्थमें निरूपकतासंबंधरूप योग्यता है नहीं । यातें शान्दवोध होवे नहीं । जो शान्दवोधमें योग्यता हेतु नहीं होवे तौ " विद्विना सिंचिति" या वाक्यतें शान्दवोध हुया चाहिये। यातें योग्यताज्ञान शान्दवोधकी हेतु है।।

1) १४२ ॥ ३ वक्ताकी इच्छाक्तं तात्पर्य कहेहैं । जा अर्थमें तात्पर्यज्ञान होने नहीं, ताका शान्दनोध होने नहीं !!

(१) जैसें ''सेंघवमानय'' या वाक्यतें भोजन-समयमें अश्वविषे वक्ताकी इच्छारूप तात्पर्य संभवे नहीं, यातें अश्वका शान्दवोध होवे नहीं ।

(२) तैसैं गमनसमयमें लवणका शाब्दवीध होवे नहीं।

जो तात्पर्यज्ञान शाब्दचोधका हेतु नहीं होवै तो ''सेंधवमानय'' या वाक्यतें भोजनसमयमें अधका बोध औ गमनसमयमें लवणका बोध हुया चाहिये । यातें शाब्दबोधमें तात्पर्यज्ञान हेतु है ॥ तैसं—

॥ १४३ ॥ चेद्ांत जो वेदका अंतभाग उपनिपद् ताका तात्पर्य, अहेय अनुपादेय जो अद्वितीयब्रह्म ताके बोधमें है । उपासना-विधिमें तात्पर्य नहीं । काहेतें १

(१) लौकिकवाक्यका तात्पर्य तौ प्रकरणादिक नतें जानिये है । सो प्रकरणादिक काव्यप्रकाश काव्यप्रदीपमें लिखेहें ।। औ—

(२) चैदिकचाक्यके तात्पर्यज्ञानके हेतु उपक्रमोपसंहारादिक पद् हैं।। [१] उपक्रम-उपसंहारकी एकरूपता । [२] अभ्यास। [२] अपूर्वता। [४] फल। [५] अर्थवाद औं [६] उपपत्ति। ये पद् चैदिकचाक्यके तात्पर्यके लिंग हैं। इनतें चैदिकचाक्य-नका तात्पर्य जानियहै। यातें तात्पर्यके लिंग कहियहैं।। जैसैं भूमतें चिह्न जानियहै। यातें विह्नका लिंग भूम कहियहैं। औ—

(३) उपनिपदनतें भिन्न कर्मकांडबोधक बेदका तात्पर्थ कर्मविधिमें है। जैसें उपक्रमोपसंहारादिक पूर्व बेदके कर्मविधिमें हैं, तैसें जैमिनिकृत द्वादशाध्यायीमें स्पष्ट हैं॥औ-

(४) उपनिपद्रूप वेदके उपक्रमोपसंहारादिक अद्वितीयनक्षमें हैं । यातें अद्वितीयनक्षमें तिनका तात्पये हैं।।

॥ १४४ ॥ [१] जैसें छांदोग्यके पद्या-

ध्यायका उपक्रम कहिये आरंभमें अद्वितीय ब्रह्म है औ उपसंहारक कहिये समाप्तिमें अद्वितीय-ब्रह्म है। जो अर्थ आरंभमें होवे सोई समाप्तिमें होवै तहां उपक्रभोपसंहारकी एकरूपता कहियेहैं।

॥ १४५ ॥ [ २ ] पुनः पुनः कथनका नाम अभ्यास है । छांदोग्यके पष्टाध्यायमें नववार ''तत्त्वमसि'' वाक्य है । यातैं अद्वितीय-व्रह्ममें अभ्यास है।

।। १४६ ॥ [ ३ ] प्रमाणांतरतें अज्ञाततार्क्त अपूर्वता कहैहैं । उपनिपद्रप शब्दप्रमाणतें औरप्रमाणका अद्वितीयब्रह्म विषय नहीं । यातें अद्वितीयब्रह्ममें अज्ञाततारूप अपूर्वता है।

॥ १४७ ॥ [४ ] अद्वितीयब्रह्मके ज्ञानतैं मुलसहित शोकमोहकी निष्टत्ति फल कहाहै।

ि ५ ] स्तुति अथवा निंदाका बोधकवचन अर्थवाद कहियेहैं। अद्वितीयब्रह्मबोधकी स्तृति उपनिपदनमें स्पष्ट है ॥

॥ १४८ ॥ [६] कथन करे अर्थके अनुकूल युक्तिकूं उपपात्ति कहैंहैं। छांदोग्यमैं सकल-पदार्थनका ब्रह्मसैं अभेदकथनके अर्थ कार्यका कारणतें अभेदप्रतिपादन अनेकदृष्टांतनसें कह्याहै ।

॥ १४९ ॥ इसरीतिसैं पद्छिंगनतैं सकल-उपनिषद्नका तात्पर्य अद्वितीयव्रहामें है । सो उपनिषद्नके च्याख्यानमें भगवान् भाष्यकारने पद्लिंग स्पष्ट लिखेहैं। तिनतें वेदांतवाक्यनका अद्वैतन्नसमें तात्पर्य निश्चय होवेंहै ॥

जा अर्थमें वक्ताके तात्पर्यका ज्ञान होवे ता अर्थका श्रोताक्तं शब्दसें बोध होवेहै। यातें तात्पर्यज्ञान वी शाब्दबोधका हेतु है ॥ औ—

॥ १५० ॥ ४ योग्यपदनके शक्ति वा

की स्पृति आस्रिक्त कहियेहैं । इसरीतिकी आसत्ति खरूपसैं शाब्दबोधकी हेतु है। ताका ज्ञान हेत्र नहीं ॥

याप्रकारतें आकांक्षाज्ञान, योग्यताज्ञान, तात्पर्यज्ञान, औ आसत्ति ये शान्दवीधके हेत् हैं । इन चारिकूं शान्द्सामग्री कहेहैं ॥

॥ १५१ ॥ इसरीतिसैं-

१ इहां शक्ति वा लक्षणासहित शब्दका ज्ञान प्रमाका करण होनेतें प्रमाण है। औ—

२ पदार्थनकी स्मृति तिसते उपजिके शाब्दीप्रमाक् जनेहैं । यातें ब्यापार है । औ∽

३ शाब्दीप्रमा फल है ॥ इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां शब्दप्रमाणनिरूपणं नाम पंचमं रतं समाप्तम् ॥ ५ ॥

## ॥ अथ षष्ठरत्नप्रारंभः ॥ ६ ॥

॥५॥अर्थोपत्तिप्रमाणनिरूपण ॥ १५२-१६२॥ ॥ २२ ॥ अर्थापत्तिप्रमा औ प्रमाणके खरूपका निर्दार ॥ १५२--१५३॥

।। १५२ ।। अर्थापत्तिप्रमाके करणकूं अर्थापत्तिप्रमाण कहेहैं । जैसें प्रमाका बोधक प्रत्यक्ष शब्द है। तैसैं अर्था-पत्तिशब्द वी प्रमाण औ प्रमा वोधक है।

॥ १५३ ॥ उपपादक कल्पनका हेतु उपपाद्य ज्ञानकं अर्थोपत्तिप्रनाण कहेंहैं।

उपपादकज्ञानकूं अर्थापात्तप्रमा कहेंहैं। उपपादक संपादक पर्यायशब्द हैं ॥ उपपाद्य संपाद्य पर्यायश्रब्द हैं।

े १ जिसविना जो संभवे नहीं, तिसका लक्षणायुक्तिरूप संबंधतें व्यवधानरहित पदार्थन- सो उपपाच कहियहै। जैसें रात्रिमोजनविना दिवाअभोजीपुरुपमें स्यूलता संभव नहीं । याँतं रात्रिभोजनका स्पृत्ता उपपाच है।।

२ जिसके अगावसं जाका अभाव होते, सो ताका उपपादक कहियेहैं। जैसें रात्रि भोजनके अभावसं स्थूलताका दिवाअमोजीकं अभाव होर्वेह । यातं रात्रिमोजन स्थूलताका उपपादक है।

- १ इसरीतिसं उपपाद्यकी अनुपपत्तिके ज्ञान-तं उपपादककी कल्पना अर्थापत्तिप्रमा कहियह ।
- २ उपपादक करपनाका हेतु उपपाद्यकी अर्थापत्तिप्रमा अनुपपत्तिका ज्ञान कहियेई ।

'अर्थ कहिये उपपादकवस्तु, ताकी आपत्ति कहिये कल्पना' या अर्थर्स अर्थापत्तिश्रन्द प्रमाका बोधक है औं अर्थकी कल्पना जिसते होत्र सो उपपाद्यकी अनुपपत्तिका जानरूप प्रमाण अर्थापत्तिदाब्दका अर्थ है।।

॥ २३ ॥ अर्थापत्तिप्रमाके भेद

#### 11 248-240 11

॥ १५४ ॥ सो अर्थापत्ति १ दृष्टार्थापत्ति औं २ श्रुतार्थीपत्ति भेदतें दोप्रकारकी है।

१ जहां दृष्टउपपाद्यकी अनुपपत्तिके ज्ञानतं उपपादककी कल्पना होंचे, तहां दृष्टार्थी-पत्ति कहियेहैं। जैसें दिवाशभोजीस्यूलमें रात्रिभोजनका ज्ञान दृष्टार्थापत्ति है। काहेतें? उपपाद्यस्थूलता सा दृष्ट है।।

॥ १५५ ॥ २ जहां श्वतउपपाद्यकी अनुय-पत्तिके ज्ञानतें उपपादककी करपना होवे, तहां श्रुताथीपत्ति कहियेहै । जैसें सुनिके असदेवदत्तो जीवति'' या वाक्यकुं मृहसं वाह्यदेशमें देवदत्तकी सत्ताविना मृहमें असदेवदत्तका जीवन वने नहीं । यातं मृहम् अन्यअर्थकल्पनविना अनुपपन्न

असदेवदत्तके जीवनकी अनुपपत्तिसं देवदत्तकी मृह्तं बाह्यसत्ता कल्पना करियेहं । तहां मृह्यं असतदेवदत्तका जीवन दृष्ट नहीं, किंत श्रुत

- १ श्रुतअर्थकी अनुपपत्तिसं उपपादक्की कल्पना श्रुनार्थापत्तिप्रमा कहियेहैं।
- २ ताका हेतु श्रुतअर्थकी अनुपपत्तिका ज्ञान श्रुनाथीपत्तिप्रमाण कहियेह । इहां गृहमं असद्वदत्तका जीवन उपपाद्य है। गृहते वायसत्ता उपपादक है।
- ।। १५६ ।। १ अभिधानानुषपत्ति औ २ अभिहितानुपपत्ति भेदतें श्रुतार्थापत्ति दो-प्रकारकी है 🔢
- १ " द्वारं " अथवा " पिथेहि " इत्यादि-स्थलमें जहां वाक्यका एकदेश उचारित होर्व, एकदेश उचारित नहीं होवे, तहां श्चतपदके अर्थके अन्वययोग्यअर्थका अन्यययोग्यअर्थका बोधक जो अध्याहार होवेहैं। सो अर्थके वा अध्याहारका ज्ञान अन्यप्रमाणतें संभवे नहीं, अशीपत्तिप्रमाणतें होवैहे । इहां अभिधाना-नुपपत्तिरूप श्वनार्थापत्ति है । एकपदार्थका इष्टपदार्थांतरसं अन्वयवोधमं वक्ताके तात्पर्यक्तं अभिधान कहेहैं। " द्वारं" अथवा '' पिथेहिं" इतना कहै, तहां '' द्वारकूं ढांको" यह वोध श्रोताकूं होये ऐसा वक्ताका तात्पर्यरूप अभिधान है। यातें अक्षिधाना-लुपपत्ति कहिये हैं **!! इहां**—
  - (१)अर्थ अथवा शब्दका अध्याहार उपपादक है। औ---
  - (२) पूर्वेडक तात्पर्य उपपाद्य है।

॥ १५७ ॥ २ जहां सारे वाक्यका अर्थ

अभिहितानुपपत्तिरूप श्रुतार्थोपत्ति है ॥ जैसें "स्वर्गकामो यजेत" या वाक्यका अर्थ अपूर्वकल्पनविना अनुपपन्न है । यातें अभिहितानुपपत्तिरूप श्रुतार्थोनुपपत्ति है ॥ इहां—

(१) यागक्तं स्वर्गसाधनता उपपाद्य है। ताकी अनुपपत्तिसैं उपपादकअपूर्वकी करपना है।

(२) अंतकी आहुतिक् याग कहेहैं॥

(३) सुखविशेषक् स्वर्ग कहेंहैं।

(४) कर्मजन्यसंस्काररूप अदृष्ट्यं अपूर्व कहेंहें ॥ औ---

स्वर्गसाधनता दृष्ट नहीं, किंतु श्रुत है। यातैं श्रुतार्थापत्ति है॥

॥ २४ ॥ अर्थापत्तिप्रमाका जिज्ञासुकूं उपयोग ॥ १५८-१६२ ॥

॥ १५८ ॥ श्रुतार्थापत्तिका जिज्ञासुके अनुकुल उदाहरणः-''तरित शोकमात्मवित्" यह है। इहां ज्ञानतें शोककी निष्टत्तिकी श्रुत है। ताकी शोकमिध्यात्विना अनुपपत्ति है। यातें ज्ञानतें शोककी निष्टत्ति अनुपपत्ति वंधमिध्यात्वकी कल्पना होवेहै ॥ वंधमिध्यात्व उपपाद्य है। ज्ञानतें शोकनिष्टत्ति उपपाद्य है। सो दृष्ट नहीं । किंतु श्रुत है। यातें श्रुतार्थापत्ति है॥ तैसें—

॥ १५९॥ महावाक्यनमें जीवब्रह्मका अमेद श्रवण होवैहै, सो औपाधिकमेद होवै तौ संभवै । स्वरूपसें मेद होवै तौ संभवै नहीं । यातें जीवब्रह्मके अमेदकी अनुपपित्तसें मेदका औपाधिकत्वज्ञान अर्थापत्तिप्रमाणजन्य है ।

१ इहां जीवन्रस्नका अभेद उपपाद्य है। २ भेदमें औपाधिकता उपपादक है। १ सारे उपपाद्यज्ञान प्रमाण हैं।

२ उपपादकज्ञान प्रमा है।।

इहां जीवब्रक्षका अभेद विद्वान्क् इष्ट हैं। अन्यक्तं श्रुत है। यातें दृष्टार्थापत्ति औं श्रुतार्था-पत्ति दोनुंका उदाहरण है।

श १६० ॥ तैसें रजतके अधिकरण शुक्तिमें रजतका निषेध दृष्ट है। सो रजतके मिथ्यात्व- विना संभवें नहीं। यातें निषेधकी अनुपपित्तें रजतिमध्यात्वकी कल्पना होवेहै । यह दृष्टार्था- पत्तिका उदाहरण है॥ इहां—

१ रजतनिषेध उपपाद्य है औ---

२ मिथ्यात्व उपपादक है।।

॥ १६१॥ मनके विलयसें अनंतर निर्विकल्पसमाधिकालमें अद्वितीयब्रह्ममात्र शेप रहेहैं। सकलअनात्मवस्तुका अभाव होवेहें। सो अनात्मवस्तु मानस होवे तो मनके विलयतें ताका अभाव संभवें। जो मानस नहीं होवे तो मनके विलयतें अभाव होवे नहीं। काहेतें? अन्यके विलयतें अन्यका अभाव होवे नहीं। यातें मनके विलयतें सकलद्वैताभावकी अनुपपित सें सकलद्वैत मनोमात्र है। यह कल्पना होवेहें।।इहां—

१ मनके विलयतें सकलद्वेतका विलय उपपाद्य है।

२ ताका ज्ञान अर्थापत्तिप्रमाण है।--

३ सकलद्वेतकं मानसता उंपपादक है।

४ ताका ज्ञान अर्थापत्तिप्रमा है ॥

॥ १६२ ॥ या स्थानमें उपपादकप्रमा असाधारणकारण अर्थापत्तिप्रमाण है ॥ सो निन्धापार है तौ वी तामें उपपादकप्रमाकी कारणता संभवेहै । यह उपमाननिरूपणमें कहाहै ॥

इति र्शक्तरत्नावर्गयां पष्टं रत्नम्।

॥ अथ सप्तमरत्नप्रारंभः ॥ ७ ॥

।।६॥ अनुपलिब्धप्रमाणनिरूपणम् ॥१६३-१८१ ॥ न्यायशास्त्रको रीतिसौ अभावके स्वरूपका निन्द्रीर ॥ १६३-६१९॥

॥१६३॥ अभावकी प्रमाके असाधारण-कारणक् अनुपलन्धिप्रमाण कर्ह्हं।

- १ प्राचीननेयायिक, निपेधमुखप्रतीतिके विषयक्तं अभाव कहेंहैं। औ—
- २ नवीननैयायिक संबंध साद्ययंतं भिन्न होवे ओ प्रतियोगिसापेक्ष्मतीतिका विषय होवे, ताक्रं अभाव कहेंहें॥

प्रतियोगिसापेक्षप्रतीतिके विषय ताँ संबंध ओ साहत्र्य वी हैं, सो तातें भिन्न नहीं । तातें भिन्न ताँ और वी हैं । सो प्रतियोगिसापेक्ष-प्रतीतिके विषय नहीं । किंतु प्रतियोगिनिरपेक्ष-प्रतीतिके विषय हैं यातें अभावके रुक्षणकी कहुं वी अतिव्याप्ति नहीं ॥

॥ १६४ ॥ सो अभाव दोप्रकारका है:— १ एक अन्योन्याभाव औ २ दूसरा संसर्गाभाव है। तिनमं अन्योन्याभाव तो एकविधही है॥ संसर्गाभावके चारिभेद हैं (१) एक प्राय-भाव है (२) प्रध्वंसाभाव है (२) सामयिका-भाव है औ (४) अत्यंताभाव है॥

॥ १६५ ॥ १ अभेदके निपेधक अभावक् अन्योन्याभाव कहेंहें ॥

वा अत्यंताभावसें भिन्न उत्पत्ति औ नाइतिं शून्य अभावकूं अन्योन्याभाव कहेंहैं। ताहीकूं भेद औ भिन्नता औ अतिरिक्तता औ जुदापना वी कहेंहैं॥

(१) उत्पत्तिश्चत्य तौ प्रागमात्र वी है, सो नाशशून्य नहीं।

- (२) नाश्रश्च्य ती प्रध्यंसाभाव वी है। सो उत्पत्तिश्चन्य नहीं।
- (३) उत्पत्तिनाश्चर्त्य तो आत्मा वी है। सो अभावरूप नहीं। किंतु भावरूप है।
- (४) उत्पत्तिनाशञ्जन्य अभावरूप तौ अत्यंताभाव बी है, सो अन्योन्या-भावरूप नहीं । किंतु तातें भिन्न है ॥

"घटः पटो न " ऐसा कहनैसें घटमें पटके अभेदका निपेध होवेहे । यातें घटमें पटके अभेदका निपेधक घटमें पटका अन्योन्या-भाव है ॥

॥ १६६॥ २ तासै भिन्न अभाव । ताक् संसर्गाभांच कहेंहें ॥

(१) अनादि सांत जो अभाव, सो प्रागंभाव कि हेये हैं । अपने प्रतियोगी के उपादानकारणमं प्रागंभाव रहे हैं। जैसे घटके प्रागंभावका प्रतियोगी घट है। ताके उपादानकारण कपालमें घटका प्रागंभाव रहे हैं। सो अनादि कि हैं । सो अनादि कि हैं । सो कि हैं ।

- [१] अनादिअभाव तौ अत्यंताभाव बी है, सो सांतु नहीं।
- [२] सांत अभाव 'तौ सामयिकाभाव वी है, सो अनादि नहीं।औ—
- [ ३ ] वेदांतसिद्धांतमें अनादि औ सांत माया है, सो अभाव नहीं । किंतु जगत्का . उपादानकारण होनैतैं सत्असत्तैं विरुक्षण अनिर्वचनीय भावरूप माया है ॥

॥ १६७ ॥ (२) सादिअनंत जो अभाव। सो प्रध्वंसाभाव कहियेहै । जैसें ग्रुद्धरा दिकनतें घटादिकनका ध्वंस होवेहै ॥

- [१] अनंतअभाव तौ अत्यंताभाव वी है सो सादि नहीं।
- [२] सादिअभाव तौ सामयिकाभाव वी है, सो अनंत नहीं।
- [ ३ ] सादिअनंत तौ मोक्ष वी है। काहेतें ?
- (क) ज्ञानतें मोक्ष होवेहै। यातें सादि है औ
- (ख) मुक्तक्रं फेरि संसार होने नहीं। यातें अनंत है।

परंतु मोक्ष अभावरूप नहीं । किंतु भावरूप है ॥

यद्यपि अज्ञान औ तिसके कार्यकी निष्टतिक्तं मोक्ष कहेँहैं । निष्टति नाम ध्वंसका है । यातें मोक्ष वी अभावरूप है। तथापि कल्पितकी निष्टति अधिष्ठानरूप होवेंहै ॥ अज्ञान औ ताका कार्य कल्पित् है। यातें तिन्हकी निष्टत्ति अधिष्ठानन्रह्मरूप है। यातें अभावरूप मोक्ष नहीं। किंतु ब्रह्मरूप होनेतें भावरूप है॥

॥ १६८॥ (३) उत्पत्ति औं नाज्ञवाला जो अभाव, सो सामयिकांश्राव कहियेहैं ॥

जहां किसीकालमें पदार्थ होवे औ किसीकालमें न होवे, तहां पदार्थश्रन्यकालमें तिसपदार्थका
सामियका भाव होवेहे ॥ जैसें भूतलादिकनमें घटादिक किसीकालमें होवेहें औ किसीकालमें नहीं होवें । तहां घटश्रन्यकालसंवंधीभूतलादिकनमें घटादिकनका सामियकाभाव है ॥

समयविशेषमें उपजे औ समयविशेषमें नष्ट होने, सो सामयिकाभाव कहियेहैं ॥ भूतलसें वटकं अन्यदेशमें लेजावें तब घटका अभाव भूतलमें उपजेहें औ तिसी भूतलमें घटकं लेआवें तब घटका अभाव भूतलमें नष्ट होनेहें ॥ इसरीतिसें सामयिकाभाव उत्पत्तिनाश-वाला है ॥

- [ १ ] उत्पत्तिवाला तौ प्रध्वंसामाव वी है। सो नाभवाला नहीं 1
- [२] नाशवाला तौ प्रागभाव बी है, सो उत्पत्तिवाला नहीं।
- [२] उत्पत्तिनाशवाले तो घटादिकभूत-भौतिक अनेकपदार्थ हैं, सो अभाव-रूप नहीं। किंतु विधिसुखप्रतीति कहिये अस्तिप्रतीतिके विषय होनैतें भावरूप हैं।।

॥ १६९ ॥ ( ४) अन्योन्याभावसैं भिन्न जो उत्पत्तिशून्य औ नाशशून्य अभाव, सो अत्यंताभाव कहियेहै ॥

जहां किसीकालमें जो पदार्थ न होवें तहां तिस पदार्थका अत्यंताभाव कहियेहै।। जैसें वायुमें रूप औं गंध किसीकालमें नहीं होवेहें। तहां रूप औं गंधका अत्यंताभाव है। आत्मामें रूप, रस, गंध, स्पर्श, औं शब्द कदी वी रहें नहीं। यातें रूपादिकनके अत्यंतभाव आत्मामें रहेहें।।

- [१] उत्पत्तिशून्य तौ प्रागभाव वी है, सो शून्य नहीं।
- [२] नाशज्ञून्य तो प्रध्वंसाभाव वी है। सो उत्पत्तिज्ञून्य नहीं।
- [ ३ ] उत्पत्तिनाशशून्य ब्रह्म वी है, सो अभावरूप नहीं । किंतु भावरूप है ।
- [ ४ ] उत्पत्तिनाश्चय्य अभावरूप . तौ अन्योन्याभाव वी है । सो अन्यो-न्याभावसैं भिन्न नहीं ॥
- ॥ २३ ॥ उक्तअभावके खरूपमें वेदांतसैं विरुद्धअंशका प्रदर्शन

11 300-806 11

॥ १७० ॥ इसरीतिसें अभावका कथन

न्यायशास्त्रकी रीतिसं किया । यामें जितना अंश वेदांतसं विरुद्ध है, सी संक्षेपतं दिखानहें:-

१ कपालमं घटके प्रागञ्चावक् अनादि कहेंहें, सो प्रमाणविरुद्ध है। यातें वेदांतके अनु-सारी नहीं। काहेतें १ घटप्रागभावका अधिकरण सादि हे औ प्रतियोगी घट वी सादि है। प्राग-मावकूं अनादिता किसरीतिसं होवे १ औ—

मायामं सक्तरकार्यके प्राममानकं अनादिता कहं तो संभवेहै । काहेतें ? माया अनादि है । परंतु मायामं कार्यका प्रामभाव मानना व्यर्थ हे आ सिद्धांतमं इष्ट वी नहीं । यातें प्रामभाव सादिसांत है।

॥१७१॥ २ तेसं नैय्यायिकमतेमं प्रध्वंसा-भाव वी अपने प्रतियोगीके उपादानमंही रहेहै । यातें घटका ध्वंस कपालमात्रवृत्ति हे सो अनंत है । यह कथन असंगत है ॥ घटध्वंसका अधि-करण जो कपाल, ताके नाग्रतें घटध्वंसका नाग्र होनेतं प्रध्वंसाभाव वी सादिसांत है ।

।। १७२ ।। ३ तेंसं अन्योन्यामाव वी सादिसांतअधिकरणमें सादिसांत है । जेंसें घटमं पटका अन्योन्यामाव है । ताका अधिकरण घट है। सो सादि है औ सांत है । यातें घटवित्त पटान्योन्यामाव वी सादिसांत है ।। अनादिअधिकरणमें अन्योन्यामाव अनादि है । परंत अनादि वी सांत है । अनंत नहीं ।।

ा। १७३॥ जैसे ब्रह्ममें जीवका सेद है, सो जीवका अन्योन्याभाव है। ताका अधि-करण ब्रह्म है। सो अनादि है। यातें—

- (१) ब्रह्ममें जीवका भेदरूप अन्योन्याभाव अनादि है औ—
- (२) वृक्षज्ञानसें अज्ञाननिष्टत्तिद्वारा मेदका अंत होवैहै । यातें सांत है ॥

।। १७४ ।। अनादिपदार्थकी वी ज्ञानसैं

निष्टित अहेतवाद्में इष्ट है । इसीवास्तें शुद्ध-चेतन, जीव, ईश्वर, अविद्या, अविद्याचेतनका संवंध औं अनादिका परस्पर भेद, ये पट्पदार्थ अहेतमतमें स्वरूपसें अनादि कहेहैं औ शुद्ध-चेतनविना पांचकी ज्ञानसें निष्टति मानेहैं। यामें-

११ १७५ ११ यह इंका होवेहै: जीव-ईश्वरक्रं अँडतवादमें मायिक कहेंहें । मायाका कार्य मायिक कहियेहें । जीवईश मायाके कार्य हें औं अनादि हैं । यह कहना विरुद्ध है। ता शंकाका-

॥ १७६ ॥ यह समाधान है: जीगईश्र मायाके कार्य है। यह मायिकपदका अर्थ नहीं है। किंतु मायाकी स्थितिके अधीन जीवईशकी स्थिति है। मायाकी स्थितिविना जीवईशकी स्थिति होवे नहीं। यातें मायिक हैं औ मायाकी न्याई अनादि हैं। इसरीतिसं अनादिअन्यो-न्याभाव वी सांत है। अन्योन्याभाव अनंत नहीं॥

१७७ ॥ ४ तैसैं अत्यंताभाव वी
 आकाशादिकनकी न्यांई अविद्याका कार्य है औ
 विनाशी है ।

इसरीतिसं अद्वेतवादमें सारे अभाव विनाज्ञी हैं। कोई अभाव नित्य नहीं ॥ औ अद्वेतवादमें अनात्मपदार्थ सारे मायाके कार्य हैं। यातें आत्मिभिन्न हूं नित्यता संभवें नहीं ॥ जैसें घटा-दिक भावपदार्थ मायाके कार्य हैं, तैसें अभाव वी मायाके कार्य हैं। यातें मिध्या हैं॥ औ—

॥ १७८ ॥ कोई ग्रंथकार अद्वैतवादी एक अत्यंतामावक्तं मानेहै । औरअमावक्तं अलीक कहेहै ॥ अलीक नाम जूठका है ॥

१ जैसें घटका प्रागमाव कपालमें कहैहें, सो अलीक है। काहेतें १ घटकी उत्पत्तिसें पूर्व-कालसंबंधी कपालही "घटो भविष्यति" या प्रतीतिका विषय है।। घटका प्राग-भाव अप्रसिद्ध है।।

- २ तैसें मुद्गरादिकनतें चूर्णीकृतकपाल अथवा विभक्तकपालतें पृथक् घटध्वंस बी अप्रसिद्ध है ॥
- ३ तैसें घटासंबंधी भूतलही घटका साम-यिकाभाव है ॥ घट होवे तब घटका संबंधी भूतल है। यातें घटासंबंधी भूतल नहीं । इसरीतिसें सामयिकाभाव अधिकरणसें पृथक् नहीं॥
- ४ तैसें घटमें पटके मेदक् घटवृत्ति पटान्यो-न्याभाव कहैंहैं । सो दोन्के अमेदका अत्यंतभावरूप है । दोपदार्थनके अमेदात्यंताभावसें पृथक् अन्योन्धा-भाव अप्रसिद्ध है ।।

इसरीतिसैं एक अत्यंताभाव है और कोई अभाव नहीं । इसरीतिसैं अभावके निरूपणमें बहुतविचार है, ग्रंथबृद्धिभयर्ते रीति-मात्र जनाई है ॥

॥ २७ ॥ सामग्रीसहित अभावप्रमा अो ताके जिज्ञासुकूं उपयोगके कथनपूर्वक प्रमावृत्तिका उपसंहार ॥१७९-१८१॥

॥ १७९ ॥ इसरीतिसैं उक्त जो अभाव, ताका प्रमाज्ञान होवै । तहां अभावप्रमाका असाधारणकारणरूप जो प्रतियोगीका अनुप-लंभ, सो करण होनैतै प्रमाण है ॥

उपलंभ नाम ज्ञानका है। ताहीकूं प्रतीति औ उपलब्धि वी कहैंहैं। ताके अभावकूं अनुपलंभ औ अनुपलब्धि कहेंहैं॥

उपमान औ अर्थापत्तिकी न्यांई याका बी ज्यापार नहीं है। यातें इहां बी करणलक्षणमें ज्यापारवत्पदका, अवेश नहीं। किंतु ज्यापार-मिन्नपदका प्रवेश है। इसप्रकार अनुपलिधप्रमाण है। औ अनुप-लिधप्रमा फल है। ताहीकूं अभावप्रमा बी कहैहैं।।

११८० ।। अनुपरुध्धिनिरूपणका जिज्ञासुक्
 यह उपयोग है:--

"नेह नानाऽस्ति" इत्यादिक श्रुति प्रपंच-का त्रैकालिकअभाव कहेहैं । अनुभवसिद्धः प्रपंचका त्रैकालिक अभाव बने नहीं । यातें प्रपंच-का स्वरूपसें निपेध नहीं करेहै ॥ किंतु प्रपंच पारमार्थिक नहीं । यातें पारमार्थिकत्वविशिष्ट-प्रपंचका त्रैकालिक अभाव श्रुति कहेहै ॥ इस रीतिसें पारमार्थिकत्वविशिष्टप्रपंचका अभाव श्रुतिसिद्ध है औ-

२ अनुपलिध्यमाणतें वी सिद्ध है । जो पारमार्थिकत्विविशिष्टप्रपंच होता तो जैसें प्रपंचकी स्वरूपसें उपलिध होवेहै, तैसें पारमार्थिकप्रपंचकी वी उपलिध होती औ स्वरूपसें तो प्रपंचकी उपलिध होवेहै । पारमार्थिकरूपतें प्रपंचकी उपलिध होवे नहीं। यातें पारमार्थिकरूपतें प्रपंचकी उपलिध होवे नहीं। यातें पारमार्थिकरूपतें प्रपंचकी उपलिध होवे नहीं। यातें पारमार्थिकत्विविशिष्टप्रपंचका अभाव है।।

इसरीतिसैं प्रपंचाभावका ज्ञान अनुपलन्धिसैं होवेहै । और वी अनेकअभावका ज्ञान जिज्ञासुक्तं इष्ट है । ताका हेतु अनुपलन्धिप्रमाण है ॥

।। १८१ ।। इसरीतिसें संक्षेपतें ईश्वरआश्वित ओ सप्रमाणप्रत्यक्षादि षद्प्रकारकी जीवाश्वित भेदतें दोगांतिकी प्रमा कही । सो स्पृतिसें मित्र यथार्थवृत्तिज्ञानरूप है ।।

इति श्रीद्वत्तिरत्नावल्यां अनुपलन्धिप्रमाण-निरूपणं नाम सप्तमं रत्नं समाप्तम् ॥ ७ ॥

# ॥ अथ अष्टमरत्नप्रारंभः ॥ ८ ॥

॥ १ ॥ अप्रमाद्वत्तिके भेद अनिर्यचनीयख्याति-निरूपण ॥

॥ २८ ॥ यथाथअप्रमाके भेदका कथन ॥ १८२-१८६ ॥

॥ १८२ ॥ अप्रमाद्यत्ति वी यथार्थ अय-धार्थ भेदतें दोप्रकारकी है । स्पृतिरूप अंतः-करणकी दृत्तिकुं यथार्थअप्रमा कहें । सो स्पृति वी १ यथार्थ औ २ अयथार्थ भेदतें दो-प्रकारकी है ॥ तिनमं—

। १८३ ॥ १ यथार्थस्मृति दोप्रकारकी है। (१) एक आत्मस्मृति है औ (२) द्सरी अनात्मस्मृति है।।

- (१) तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यअनुभवते आ-त्मतत्त्वकी स्पृति यथार्थआत्म-स्मृति है ॥
- (२) व्यावहारिकप्रपंचका मिथ्यात्वअनु-भव हुया ताके संस्कारते मिथ्यात्व-रूपते प्रपंचकी स्मृति, यथार्थ-अनात्मस्मृति है।

॥ १८४ ॥ २ तेसं अयथार्थस्मृति वी दोप्रकारकी है । (१) एक आत्मगोचर है औं (२) अनात्मगोचर है ॥

- (१) अहंकारादिकनमें आत्मत्वश्रमरूप
  अनुभवके संस्कारतें अहंकारादिकनमें आत्मत्वकी स्पृति औ आत्मामें
  कर्तृत्व अनुभवके संस्कारतें
  "आत्मा कर्त्ता है" यह स्पृति ।
  दोनं आत्मगोचरअयथार्थस्मृति
  हैं॥ औ—
- (२) प्रपंचमें सत्यत्वश्रमके संस्कारतें भेदतें दोप्रकारकी है।

''प्रपंच सत्य हैं" यह स्मृति अनात्मगोचरअयथार्थस्मृति है।। ॥ १८५॥ यद्यपि संसारदद्यामें जा ज्ञानके विषयका वाध न होवे, वा प्रमाताके होते जा ज्ञानके विषयका वाध न होवे, सो यथार्थ-ज्ञान कहियेहें।। यातें उक्तस्मृति अप्रमा है तो वी यथार्थही कही। फेर ताहीक्ं अयथार्थ कहना असंभव है।।

॥ १८६॥ तथापि इहां उक्तस्पृतिक्तं परमार्थदृष्टिसं तो अयथार्थता है औ उक्त-लक्षणके अनुसार संसारदृष्टिसं यथार्थता होनेतें आपेक्षिकयथार्थता वी है। यातं उक्तस्पृतिक्तं यथार्थअप्रमा कहनेमें असंभवदोप नहीं॥

इसरीतिंसं यथार्थअप्रमा कही।।

॥ २९ ॥ अयथार्थअप्रमाके मेद । संशय औ भ्रमका निर्द्धार ॥ १८७-१९७ ॥

।। १८७ ।। अयथार्थअप्रमा वी दोप्रकारकी है । १ एक स्पृतिरूप अविद्याकी द्यत्ति है औ २ दूसरी अनुभवरूप है ॥

॥ १८८ ॥ १ उद्भूतसंस्कारमात्रजन्यज्ञानक् स्मृति कहेहैं ॥

- (१) ज्ञान तो अन्य वी है। सो संस्कार-जन्य नहीं।
  - (२) संस्कारजन्य ते। प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्ष बी है। सो संस्कारमात्रजन्य नहीं।।
  - (२) अनुभवके वाध हुये उपज्या जो स्मृतिका हेतु भावना नाम संस्कार, सो तौ निरंतर रहैहै । यातैं सदा स्मृति हुईचाहिये। परंतु सो संस्कार उद्भृत नहीं। किंतु अनुद्भृत है।

यातें कहुं अतिव्याप्ति नहीं ।। सो स्पृति (१) यथार्थ औ (२) अयथार्थ-इतैं दोप्रकारकी है । (१) यथार्थअनुभवजन्य स्मृति यथार्थ<sup>े</sup> है। सो पूर्वही कही। औ—

(२) अयथार्थे शिजुमवजन्य स्मृति ॥ अयथार्थे है । सो अयथार्थअप्रमाके है ॥ अंतर्भृत है ॥

अनुभवमें यथार्थता अवाधितअर्थकृत है।। अवाधितअर्थविषयक अनुभव यथार्थ कहिये-है। प्रमा कहियेहैं। यातें अवाधितअर्थके आधीन अनुभवमें यथार्थता है औ स्मृतिमें यथार्थता औ अयथार्थता अनुभवके आधीन है।

॥ १८९ ॥ २ स्मृतिसैं भिन्न जो ज्ञान, तार्क् अनुभव कहेंहैं ॥ सो वी (१) यथार्थ (२) अयथार्थभेदतैं दोष्रकारका है ॥

- (१) यथार्थानुभव तौ पूर्व कहा।
- (२) अयथार्थअनुभव वी संशय अरु निश्रय औ तर्कभेदतैं तीनप्रकारका है ॥ अयथार्थकूंही भ्रम औ भ्रांति औ अध्यास कहैंहैं॥

१९० ॥ संशय निश्चयरूप अम अनर्थका
 हेतु है । यातें निवर्तनीय है ॥ जिज्ञासुकूं
 निवर्तनीय जो अम, ताके भेद कहैहैं:-

एकधर्मीमें विरुद्ध नानाधर्मका ज्ञान, संदाय कहियेहैं।सो संशय दोप्रकारका है।। १ एक प्रमाणसंशय है औ २ दूसरा प्रमेय-संशय है।।

१ प्रमाणगोचरसंदेह प्रमाणसंदाय कहियेहै । ताहीकूं प्रमाणगतअसंभावना कहैहैं ॥ "वेदांतवाक्य अद्वितीयब्रह्मविषे प्रमाण हैं
वा नहीं हैं" यह प्रमाणसंदाय है ॥ ताकी
निष्टित्त द्यारीरकके प्रथमाध्यायके पठनसें
वा अवणतें होवेहै ॥

२ प्रमेयसंशय वी आत्मसंशय औ अनात्मसंशय भेदतें दोप्रकारका है।।

अनात्मसंशय अनंतिवध है। ताके कहनैसें उपयोग नहीं॥

।। १९१ ।। आत्मसंशय वी अनेकप्रकारका है ॥

- १ आत्मा ब्रह्मसें अभिन है अथवा भिन है ?
- २ अभिन्न होवै तौ वी सर्वदा अभिन्न है अथवा मोक्षकालमैही अभिन्न होवैहै। सर्वदा अभिन्न नहीं ?
- ३ सर्वदा अभिन्न होनै तौ नी आनंदादिक ऐश्वर्यवान् है अथवा आनंदादिकरहित है ?
- ४ आनंदादिकऐश्वर्यवान् होवै तौ वी आनंदादिक गुण हैं अथवा ब्रह्मात्माका खरूप है ?

इसतें आदिलेके "तत्" पदार्थाभिन्न "त्वं" पदार्थविषे अनेकप्रकारका संशय है।। ।। १९२॥ १ तैसें केवल "त्वं" पदार्थ-गोचरसंशय वी आत्मगोचरसंशय है।।

- (१) आत्मा देहादिकनतें भिन्न है वा नहीं १।
- (२) भिन्न कहै तौ वी अणुरूप है वा मध्यपरिमाण है वा विभ्रपरिणाम है ?
- (२) जो विश्व कहें तौ बी कत्ती है अथवा अकत्ती है ?
- (२) अकर्ता कहे तौ बी परस्परिमन अनेक हैं अथवा एक है ?

इसरीतिके अनेकसंशय केवल '' त्वं '' पदार्थगोचर हैं ॥

॥ १९३ ॥ २ तैसैं केवल "तत् " पदार्थ-गोचर वी अनेकप्रकारके संशय हैं॥

(१) वैक्कंठादिलोकविशेषवासी ईश्वर परि-च्छिन्नहस्तपादादिकअवयवसहित श-रीरी है अथवा शरीररहित विश्व है १

- (२) जो श्ररीररित विभ्र कहैं तो वी परमाणुआदिक सापेक्ष जगत्का कर्चा है अथवा निरपेक्ष कर्चा है !
- (३) परमाणुआदिकका निरपेक्ष कर्त्ता कहैं तो वी केवलकर्त्ता है अथवा अभिन्न-निमित्तोपादानरूप कर्त्ता है ?
- ( ४ ) जो अभिन्ननिमित्तउपादान कहैं तौ वी प्राणिकर्मनिरपेक्ष कर्ता होनेतैं विपमकारितादिक दोपवाला है अथवा प्राणिकर्मसापेक्षकर्ता होनेतैं विपमकारितादिकदोपरहित हैं १

इसतें आदि अनेकप्रकारके "तत्" पदार्थ । गोचरसंशय हैं सो सकलसंशय प्रमेयसंशय किंदियेहैं।

॥ १९४ ॥ तिनकी निष्ठत्ति मननसें होवैहै॥ शारीरके द्वितीयाध्यायके अध्ययनसें वा अवणतें मनन सिद्ध होवेहै, तासें प्रमेयसंशयकी निष्ठत्ति होवेहै॥

११ १९५ ॥ ज्ञानसाधनका संशय औ मोक्ष-साधनका संशय वी प्रमेयसंदाय है । काहेतें १ प्रमाके विषयक्तं प्रमेय कहेंहें । ज्ञानसाधन मोक्षसाधन वी प्रमाके विषय होनेतें प्रमेय हैं । यातें ज्ञानसाधनका संशय औ मोक्षसाधनका संशय वी प्रमेयसंदाय हैं ॥ ताकी निवृत्ति द्यारीरकके तृतीयअध्यायसें होवेहें ॥ तैसें-

॥ १९६ ॥ मोक्षके खलपका संशय वी प्रमेयसंशय है। ताकी निवृत्ति शारीरकके चतुर्थअध्यायसें होवेहै॥

॥ १९७॥ यद्यपि शारीरकके चतुर्थ-अध्यायमें प्रथम साधनविचारही है । उत्तर फलविचार है। मोक्षक्रं फल कहेंहैं। तथापि—

१ चतुर्थाध्यायमें साधनविचार जितनैमें है, उतने चतुर्थाध्यायसहितं नृतीयाध्यायसें साधनसंशयकी निद्यत्ति होवेहै ॥ २ शिष्टचतुर्थाध्यायसैं फलसंशयकी निष्टति होनेहैं ॥ इसरीतिसैं संशयरूप अमका निरूपण किया ॥

॥ २० ॥ अयथार्थअप्रमाके सेद निश्चय-रूप अमज्ञानका निर्द्धीर ॥१९८—२०७॥

११ १९८ ।। निश्चयरूप श्रम कहेहैं:संग्रयसें मिन्न ज्ञानकं निश्चय कहेहैं।
शुक्तिका शुक्तित्वरूपसें यथार्थज्ञान औ
शुक्तिका रजतत्वरूपतें श्रमज्ञान, दोनं संशयतें
मिन्नज्ञान होनेतें निश्चयरूप हैं।।

खाभावाधिकरणावभासक्तं भ्रम कहेहैं ॥ जैसैं शुक्तिमें रजतभ्रम होवै, तहां-

- १ स्व किहये रजत औ ताका ज्ञान ।
- २ ताका पारमार्थिक औ व्यावहारिक जो अभाव।
- ३ ताका अधिकरण किहये अधिष्ठान जो रज्जु वा रज्जुविशिष्टचेतन वा रज्जुउपहित चेतन वा इदमाकारष्ट्रतिउपहितचेतन।
- ४ तामें अवसास जो रजत औ ताका ज्ञान सो भ्रम कहियेहै।।

 १९९ ॥ अथवा अधिष्ठानसें विषमसत्ता-वाले अवभासक्तं भ्रम औ अध्यास कहेंहैं । व्याकरणरीतिसें अध्यासपदके औ अवभास-पदके विषय औ ज्ञान, दोनं वाच्य हैं ॥ यातें-

॥ २०० ॥अर्थाध्यास औज्ञानाध्यास मेदतेंअध्यास दोप्रकारका है ॥

अर्थाध्यास अनेकप्रकारका है।।

- १ कहुं केवलसंबंधमात्रका अध्यास है।
- २ कहुं संबंधविशिष्टसंबंधीका अध्यास है।
- ३ कहुं केवलधर्मका अध्यास है।
- ४ कहुं धर्मविशिष्टधर्मीका अध्यास है।
- ५ कहुं अन्योन्याध्यास है ।

६ कहुं अन्यतराध्यास है ॥ अन्यतराध्यासवी दोप्रकारका है

(१) एक आत्मामें अनात्मअध्यास है।

(२) दूसरा अनात्मामैं आत्माध्यास है ॥ इसरीतिसे अर्थाध्यास अनेकप्रकारका है। उक्तलक्षणका सर्वत्र समन्वय है।।

॥ २०१ ॥ तथाहि मुखसिद्धांतमें तों सकलअध्यासका अधिष्ठान चेतन है । रज्जुमें सर्प प्रतीत होवै तहां वी इदमाकारवृत्त्यवच्छिन-चेतनसैं अभिन्न रज्जुअवच्छिन्नचेतनही सर्पका अधिष्ठान है। रज्जु अधिष्ठान नहीं। यह अर्थ विचारसागरमें स्पष्ट है ॥ तहां-

- १ चेतनकी परमार्थसत्ता है।
- २ अथवा ताकी उपाधि रज्जु व्यावहारिक होनैतें रज्जुअवच्छिन्नचेतनकी व्याव-हारिकसत्ता है।

दोन्प्रकारसे सर्प औ ताके ज्ञानकी प्राति-मासिकसत्ता होनेतें अधिष्ठानकी सत्तासें विपम-सत्तावाला अवभास सर्प औ ताका ज्ञान है। यातैं दोनुंक् अध्यास औ अवभास कहेहैं ॥

॥ २०२ ॥ सत्ताके तीन भेद हैं ॥ १ एक प्रातिभासिक है। २ दूसरी व्यावहारिक है। औ ३ तीसरी पारमार्थिक है ॥

- १ जाका त्रह्मज्ञानविना रज्जुआदिअवच्छि-न्नचेतनके ज्ञानतें वाध होवे, ताकी प्रतिभासिकसत्ता है। ऐसे रज्जु-सर्पादिक हैं ॥ औ-
- २ ब्रह्मज्ञानविना जाका वाध न होने औ त्रह्मज्ञान हुये जाकी अधिष्ठानसें भिन्न-सत्तास्फ़्तिं रहे नहीं, ताकी व्याव-हारिकसत्ता है। ऐसे अविद्या आकाशादिक हैं।। औ-

पारमार्थिकसत्ता है। ऐसा चेतन

इसरीतिसें सर्वअध्यासोंमें आरोपितसैं अधिष्टानकी विषमसत्ता है ॥

॥ २०३ ॥ जा पदार्थमें आधारता प्रतीत होवै सो अधिष्ठान कहियेहै। वह आधारता परमार्थसें होवे वा आरोपित होवे । ताकी परमार्थतामें आग्रह या प्रसंगमें नहीं । काहेतें ? जैसें आत्मामें अनात्माका अध्यास है, तैसें अनात्मामें आत्माका अध्यास है आत्माकी अनात्मामें परमार्थसें है नहीं किंतु आरोपितआधारता है। यातैं आधारमात्रक् या प्रसंगमें अधिष्ठान कहें ।।

॥ २०४॥ यद्यपि आत्माका अनात्मा है, या कहनेसें आत्मा वी आरोपित होनैतें कल्पित होवैगा ।

॥ २०५ ॥ तथापि भाष्यकारने शारीरकके अन्योन्याध्यास आरंभमें आत्माअनात्माका कह्याहै । यातें अनात्मामें आत्माके अध्यासका निपेध तौ वनै नहीं ॥

परस्परअध्यासक्तं अन्योन्याध्यास कहैहैं। यातें अनात्मामें आत्माध्यास मानिके उक्तशंका का समाधान कह्याचाहिये। सो समाधान इसरीतिसें है:-अध्यास दो प्रकारका होवेहै । १ एक तौ खरूपाध्यास होवैहै । औ २ दूसरा संसर्गाध्यास होवैहै ॥

१ जा पदार्थका स्वरूप अनिर्वचनीय उपजै, ताक्रं स्वरूपाध्यास कहेहें। जैसें-

- (१) शक्तिमें रजतका स्वरूपाध्यास है।
- (२) आत्मामें अहंकारादिकअनात्माका स्वरूपाध्यास है।
- २ तैसें आ पदार्थका स्वरूप तौ व्यावहारिक ३ तीनकाल जाका वाध न होवै, ताकी । वा पारमार्थिक प्रथम सिद्ध होवै । औ

अनिर्वचनीयसंबंध उपजे, सो संसम्गिष्ट्यास् किह्येहें ॥ जैसें मुखमें दर्पणका कोई संबंध हे नहीं ओ दोनं पदार्थ ज्यावहारिक हें । तहां दर्पणमें मुखका संबंध प्रतीत होवह । यातं अनिर्वचनीयसंबंध उपजेहें ॥ इसरीतिसें अनेक-स्थानोंमें संबंधी तो ज्यावहारिक हैं ॥ तिनके संबंध ओ संबंधनके ज्ञान अनिर्वचनीय उपजेहें । तिनकें संसम्गीध्यास केंहेंहें ॥

॥ २०६ ॥ तंसं चेत्नका अहंकारमें अध्यास नहीं । किंतु चेत्न तो पारमार्थिक है । ताके संबंधका अहंकारमें अध्यास है । आत्मता चेत्नमें है औं अहंकारमें प्रतीत होवह । यातं आत्माका तादात्म्य चेत्नमें है औं अहंकारमें प्रतीत होवह । यातं अतित होवह । यातं आत्मचेत्नका तादात्म्य संबंध अहंकारमें अनिर्वचनीय है ॥

अथवा आत्मष्ट्रितादात्म्यका अहंकारमं अनिवचनीयंसंबंध है । यातं चेतन कल्पित नहीं । किंतु चेतनका अहंकारमं तादात्म्यसंबंध अथवा आत्मचेतनके तादात्म्यका संबंध कल्पित है ॥

॥ २०७ ॥ इसरीतिसं---

१ जहां पारमार्थिक पदार्थका अभाव हुया तिसकी जहां प्रतीति होचे, तहां पारमार्थिक पदार्थका ज्यावहारिकपदार्थमें अनिर्वचनीय संबंध उपजेहे को ताका अनिर्वचनीयही ज्ञान उपजेहे ॥ औ—

२ व्यावहारिक पदार्थका अभाव हुया जहां प्रतीति होवै, तहां अनिर्वचनीयही संबंधी उपजेहे औ संबंधीका अनिर्वचनीयज्ञान उपजेहे । औ कहुं संबंधमात्र औ संबंधका अनिर्वचनीयज्ञान उपजेहे ।।

सारेही अधिष्ठानसें अध्यस्तकी विशमसत्ता-ही अनिवचनीयसत्ता है।

आत्माका अनात्मामें अध्यास होवे, तहां होवेहें "यह पूर्व कहा।

वी अधिष्ठानअनात्मा च्यावहारिक है ॥ औ अध्यस्त आत्मा नहीं । किंतु आत्माका संबंध अनात्मामं अध्यस्त है । यातें अनिर्वचनीय है ॥ सत्असत्सें विरुक्षणक्तं अनिर्वचनीय कहेंहें ॥

या प्रसंगमं--

॥ ३१॥ प्रसंगप्राप्तशंकासमाधानआदिक-अर्थका कथन ॥ २०८–२१९॥

॥ अथ चारीशंका ॥

॥ २०८ ॥ १ प्रथम शंका यह हैः— "स्वमुप्रचका अधिष्ठान साक्षी है " यह कहा।

सो संभवे नहीं। काहेतें? जिस अधिष्ठानमं जो आरोपित होवें तिस अधिष्ठानमें सो संबद्ध प्रतीत होवेंहै। जैसें श्रुक्तिमें आरोपित रजत है सो "इदं रजतं" इसरीतिसें श्रुक्तिकी इदंतासें संबद्ध प्रतीत होवेंहै।। आत्मामें कर्नृत्वादिक आरोपित हैं, सो "अहंकर्चा" इसरीतिसें संबद्ध प्रतीत होवेहै।। तैसें स्वमके गजादिक साक्षीमें आरोपित होवें तो "अहं गजः" "मिय गजः" इसरीतिसें साक्षीसें संबद्ध गजादिक प्रतीत हुये चाहिये।। औं—

॥ २०९॥ २ दूसरी शंका यह है:" शुक्तिमें रजताभाव व्यावहारिक है औ
पारमार्थिक है " यह पूर्व कहा ।

सो संभवे नहीं । काहेतें ? अद्वेतवादमें एकचेतनही पारमार्थिक है । तासें भिन्नकूं पारमार्थिक मानें तो अद्वेतवादकी हानि होवेगी।। पारमार्थिकरजत है नहीं। यातें पारमार्थिकरजन तका अमाव है । यह कहना तो संभवेहें औ पारमार्थिकअभाव है यह कहना संभवे नहीं।।

॥ २१०॥ ३ तृतीय शंका यह है:-

" शुक्तिमें अनिर्वचनीयरजतके उत्पत्तिनाञ्च होवेहें " यह पूर्व कह्या । सो संभवे नहीं। काहेतें? जो रजतके उत्पत्तिनाश होवें तो घटके उत्पत्तिनाशकी न्यांई रजतके उत्पत्तिनाश प्रतीत हुयेचाहिये।।

- (१) जैसें घटकी उत्पत्ति होवै तब "घट उपजैहै " इसरीतिसें घटकी उत्पत्ति प्रतीत होवैहै । औ—
- (२) घटका नाश होवैहै, तब "घटका नाश हुया" इसरीतिसैं घटका नाश प्रतीत होवैहै ॥
- (१) तेसें शुक्तिमें रजतकी उत्पत्ति होवे तव "रजतकी उत्पत्ति हुई " इसरीतिसें उत्पत्ति प्रतीत हुईचाहिये॥ औ—
- (२) रजतका ज्ञानसें नाश होवे तब "रजत-का शुक्तिदेशमें नाश हुवा '' इस-रीतिसें नाश प्रतीत हुयाचाहिये॥ औ

शुक्तिमें केवलरजत प्रतीत होवेहै । ताके उत्पत्तिनाश प्रतीत होवें नहीं । यातें शास्त्रांतरकी रीतिसें अन्यथाख्यातिआदिकही समीचीन हैं । अनिर्वचनीयख्याति संभवे नहीं ।।

॥ २११ ॥ ४ चतुर्थ दांका यह है:-" सत्असत्सें विलक्षण अनिर्वचनीयरजतादिक उपजैहें" यह पूर्व कहा ।

### सो सर्वथा असंगत है॥

- (१) सत्सें विलक्षण असत् होवेहै । औ
- (२) असत्सं विरुक्षण सत् होवेहै ॥
- (१) "सत्सें विलक्षण तो है औ असत् नहीं "यह कथन विरुद्ध है।
- (२) तेंसें "असत्सें विरुक्षण है औ सत् नहीं "यह कथन वी विरुद्ध है। चारिशंकाके कमतें ये समाधान हैं:— ॥२१२॥१ प्रथमशंकाका समाधानः— "साक्षीमें सप्तअध्यास होवे तौ 'अहं गजः '

'मयि गजः' ऐसी प्रतीत हुईचाहिये"या शंकाका-

यह समाधान हैं:-पूर्व अनुमवजनित-संस्कारसें अध्यास होवेंहै ॥ जैसा पूर्वअनुभव होवेंहे तैसाही संस्कार होवेंहै औ संस्कारके समान अध्यास होवेंहै ॥

सर्वअध्यासोंका उपादानकारण अविद्यां तौ समान है। परंतु निमित्तकारण पूर्वानुभव-जन्य संस्कार है, सो विलक्षण है॥ जैसा अनुभवजन्यसंस्कार होवै तैसाही अविद्याका परिणाम होवे है॥

- (१) जिसपदार्थकी अहमाकार ज्ञान-जन्यसंस्कारसहित अविद्या होवै, तिस पदार्थका अहमाकारअविद्याका परिणामरूप अध्यास होवेहै ॥
- (२) जिसकी ममताकार अनुभवजन्य-संस्कारसहित अविद्या होने, तिस पदार्थका ममताकारअविद्याका परि-णामरूप अध्यास होनेहै ॥
- (३) जिस पदार्थका इदमाकार अनुभव-जन्यसंस्कारसहित अविद्या होते, तिसपदार्थका इदमाकारअविद्याका परिणामरूप अध्यास होतेहै ॥

स्वमके गजादिकनका पूर्वअनुमव इदमा-कारही हुयाहै । अहमाकारादिकअनुमव हुया नहीं । यातें अनुभवजन्यसंस्कार वी गजादिंगोचर इदमाकारही होवेहै ॥ यातें "अयं गजः" ऐसी प्रतीति होवेहै । " मिय गजः" '' अहं गजः" ऐसी प्रतीति होवें नहीं ॥

संस्कार अनुमेय है। कार्यके अनुक्ल संस्कारकी अनुमिति होनेहै। संस्कारजनकपूर्व-अनुमव वी अध्यासरूप है। ताका जनक संस्कार वी इदमाकारही होनेहै।। औ अध्यास-प्रवाह अनादि है। यातैं प्रथमअनुभवकी इदमाकारतामं कोई हेतु नहीं। यह शंका संभव नहीं। काहेतं? अनादिपक्षमें कोई अनुभव प्रथम नहीं। पूर्वपूर्वसें उत्तर सारे अनुभव हैं।। ॥२१३॥ २ छितीयदांकाका समाधानः-

"अभावक् पारमार्थिक माने तो अद्वेतकी हानि होवेगी" या द्वितीयशंकाका—

यह समाधान है:-सकलपदार्थ सिद्धांत-मं कल्पित हैं, तिनका अभाव पारमार्थिक हैं, सो ब्रह्मरूप है । यह भाष्यकारक संमत है। यामं विशेषउक्ति आग चतुर्दशस्त्रविषे कहेंगे।। इसकारणतं अंद्रतकी हानि नहीं।।

।। २१४।। ३ तृतीयदांकाका समाधानः-" ग्रुक्तिमें रजतकी उत्पत्ति मानं तौ उत्पत्तिकी प्रतीति हुईचाहिये " याका—

यह समाधान है: - ग्रुक्तिमें तादात्म्य-संबंधसें रजत अध्यस्त है औं ग्रुक्तिकी इदंताका संबंध रजतमें अध्यस्त है। यातें ''इदं रजतं'' इसरीतिसें रजत प्रतीत होबेहें ॥ जैसें ग्रुक्तिकें इदंताका संबंध रजतमें अध्यस्त हैं, तैसें ग्रुक्तिमें प्राक्सिद्धत्वधर्म हैं ॥ रजतप्रतीतिकालतें प्रथमसिद्धक्तं प्राक्सिद्ध कहेंहें ॥ रजतप्रतीति कालतें प्रथमसिद्ध ग्रुक्ति है ॥ इसरीतिसें ग्रुक्तिमें प्राक्सिद्धत्वधर्म है ॥ ताके संबंधका अध्यास वी रजतमें होवेहें ॥ इसीवास्ते ''इदानीं रजतं '' यह प्रतीति नहीं होवेहें ॥ 'प्राग्जातं रजतं पश्यामि '' यह प्रतीति होवेहें ॥ या प्रतीतिका विषय प्राग्जातत्व हैं। सो रजतमें हैं नहीं। किंतु रजतमें ''इदानींजातत्व '' है । औं ''प्राग्जातत्व '' रजतमें प्रतीत होवेहें ॥

तहां रजतमें अनिर्वचनीयप्राग्जातत्वकी उत्पत्ति मानें तो गौरव होवहें ।। छक्तिके प्राग्जातत्वकी रजतमें प्रतीति मानें तो अन्यथा- क्याति माननी होवहें औ ऐसे स्थानमें अन्यथाक्यातिकं माने वी हैं। तथापि छक्तिके

प्राक्तिद्धत्वधर्मका अनिर्वचनीयसंबंध रजतमें उपजेहै। यह पक्ष समीचीन है।।

इसरीतिसं शुक्तिके प्राक्सिद्धत्वके संबंधकी
प्रतीतिसं उत्पत्तिप्रतीतिका प्रतिबंध होवैहै।
काहेतें ? वाक्सिद्धता औ वर्त्तमानउत्पत्ति, दोन्ं
परस्परविरोधि हैं।। जहां प्राक्सिद्धता होवे तहां
अतीतउत्पत्ति होवेहे। वर्त्तमानउत्पत्ति होवे
तहां प्राक्सिद्धता होवे नहीं।।

इसरीतिसें शुक्तिवृत्तिप्राक्सिद्धत्वके संबंधकी प्रतीतिसें उत्पत्तिप्रतीतिका प्रतिवंध होनेतें रजत-की उत्पत्ति हुये वी उत्पत्तिकी प्रतीति होवे नहीं ॥ औ—

जो कह्या " रजतका नाश होने ती ताकी प्रतीति हुईचाहिये " ताका—

यह समाधान है:— अधिष्ठानका ज्ञान होवे तब रजतका नाश होवेहें औं अधिष्ठानज्ञानतें रजतका वाधनिश्रय होवेहें ॥ छक्तिमें कालत्रयमें रजत नहीं । इस निश्रयक् बाध कहेंहें ॥ ऐसा निश्रय नाश्रयतीतिका विरोधि है । काहेतें १ नाशमें प्रतियोगी कारण होवेहें औ वाधसें प्रतियोगीका सर्वदा अभाव मासेहे॥ जाका " सर्वदा अभाव है " ऐसा ज्ञान होवे, ताकी नाश्रद्धि संभवे नहीं ॥

किंवा जैसा घटादिकनका ग्रुद्धरादिकनसें चूर्णीभावरूप नाश होवेंहै, तैसा कल्पितका नाश होवेंहै, तैसा कल्पितका नाश होवें नहीं । किंतु अधिष्ठानके ज्ञानतें अज्ञानरूप उपादानसहित कल्पितकी निष्टत्ति होवेंहै ।। अधिष्ठानमात्रका अवशेषही अज्ञानसहित कल्पितकी निष्टत्ति होवेंहै ॥ सो अधिष्ठान श्रुक्ति है । ताका अवशेषरूप रजतका नाश अनुभवसिद्ध है । यातें रजतके नाशकी प्रतीति होवें नहीं । यह कथन साहसतें है ॥

॥२१५॥ ४ चतुर्थशंकाका समाधानः—
" सत् असत्सै विरुक्षण कथन विरुद्ध है " या चतुर्थशंकाका—

यह समाधान हैं:- जो स्वरूपरहितक्ं सद्विलक्षण कहें औ विद्यमानस्वरूपक्ं असदिः लक्षण कहें तौ विरोध होने । काहेतें ? एकही पदार्थमें स्वरूपराहित्य औ स्वरूपसाहित्य नहीं। यातें सदसद्विलक्षणका उक्त अर्थनहीं। किंतु—

- १ कालत्रयमें जाका वाध नहीं होवे ताक् सत् कहेंहैं॥
- २ जाका वाध होवै सो सद्धिलक्षण कहियेहै।।
- ३ शश्यृंगवंध्यापुत्रकी न्यांई स्वरूपहीनकूं असत् कहेहें।
- ४ तासें विरुक्षण स्वरूपवान् होवेहै ॥ इसरीतिसें—
- १ बाधके योग्य स्वरूपवाला सदस-द्विलक्षणवान्दका अर्थ है ॥
- २ **स**द्धिलक्षणशब्दका वाधयोग्य अर्थ है ।
- ३ स्वरूपवाला इतना अस*व्हिलक्षण-*चान्दका अर्थ है ॥

इसरीतिसैं जहां अमज्ञान है तहां सारे अनिवचनीयपदार्थकी उत्पत्ति होवेहै ॥

॥ २१६ ॥ कहुं संवंधीकी उत्पत्ति होवैहै ॥ जैसें शिक्तमें रजतकी उत्पत्ति है औ रजतमें शिक्तिहितादात्म्यके संबंधकी उत्पत्ति होवेहै । शिक्तहितादात्म्यकी रजतमें अन्यथाख्याति नहीं । तेसें शिक्तमें प्राक्तिस्त्रत्वधर्म है। ताके अनिर्वचनीयसंबंधकी रजतमें उत्पत्ति होवेहै । ताकी वी अन्यथाख्याति नहीं ॥ इसरीतिसें

- १ अन्योन्याध्यासका वी यह उदाहरण है। औ—
- २ संबंधाध्यासका यह उदाहरण है। संबंधी अध्यासका बीयह उदाहरण है। औ—

- १ अनिर्वचनीयवस्तुकी प्रतीतिक् ज्ञाना-ध्यास कहेंहें ॥ औ—
  - २ ज्ञानके अनिर्वचनीयविषयक् अर्थोध्यास कहेंहैं।।

यातें—

- १ ज्ञानाध्यास अर्थाध्यासका वी यह उदाहरण है। औ—
- २ रजतत्वधर्मविशिष्टरजतका शुक्तिमें अध्यास है । यातें धर्मीअध्यासका वी यह उहाहरण है ।।

।। २१७ ।। जहां अन्योन्याध्यास होने, तहां दोनंका परस्पर स्वरूपमें अध्यास नहीं होनेहै । किंतु आरोपितका स्वरूपमें अध्यास होनेहै । औ सत्यवस्तुका धर्म अथवा संबंध अध्यस्त होनेहै ।।

संवंधाध्यास वी दोप्रकारका होतेहैं:

- ? कहुं धर्मके संबंधका अध्यास होवेहै औ
- २ कहुँ केवल संबंधका अध्यास होवेहै॥
  - (१) जैसें उक्तउदाहरणमें शुक्तिवृति-इदंतारूप धर्मके संबंधका रजतमें अध्यास है ॥ औ—
  - (२) "रक्तः पटः "या स्थानमैं कुसुंभ-वृत्तिरक्तरूप धर्मके संबंधका पटमैं अध्यास है। औ—
  - (३) दर्पणमैं मुखके संबंधका अध्यास होवेहै ॥
- २ (-१) अंतःकरणका आत्मामें स्वरूपसें अध्यास है ॥ औ-—
- (२) अंतःकरणमें आत्माका स्वरूपसें अध्यास नहीं । किंतु आत्मसंवंधका अध्यास होनैतें आत्माका संसर्गाध्यास है । ज्ञानस्वरूप आत्मा है । अंतःकरण नहीं ॥ औ ज्ञानका संवंध अंतःकरणमें प्रतीत होवेहें।यातें आत्माके संवंधका अंतःकरणमें अध्यास है ॥ तेसें "घटः स्फुरति" "पटः स्फुरति" इसरीतिसें स्फरण-

संबंध सर्वपदार्थनमें प्रतीत होवह ॥ या आत्म-। संबंधका निखिलपदार्थनमें अध्यास है।।

॥ २१८ ॥ आस्मामं काणत्वादिक इंद्रियधर्म | प्रतीत होवेहें । यातं काणस्वादिक धर्मनका आत्मामं अध्यास होवेहे । औ इंद्रियनका आत्मामं तादात्म्यअध्यास नहीं है। काहेतं ? "अहं काणः" ऐसी प्रतीति होवह औ "अहं-नेत्रं " ऐसी प्रतीति होने नहीं । यातें नेत्रधर्म काणत्वका आत्मामं अध्यास है । नेत्रका अध्यास नहीं।।

यद्यपि नेत्रादिनिखिलप्रपंचका आत्मामें हैं, तथापि ब्रह्मचेतनमें समग्रप्रपंचका अध्यास है । "त्वं" पदार्थमें निखिलप्रपंचका अध्यास नहीं।अविद्याका ऐसा अद्भतमहिमा है। एकही एकधर्मविशिष्टका पदार्थका अध्यास होवेहै । अपरधर्मविशिष्टका अध्यास होवें नहीं ॥ जैसें बाह्मणत्वादिधमीविशिष्ट-शरीरका आत्मामं तादात्म्याध्यास होवेहें। शरीरत्वविशिष्टशरीरका अध्यास होवे नहीं । इसीवास्ते विवेकी वी " वासणोऽहं" " मनु-प्योऽहं" ऐसा व्यवहार करेहै ॥ औ " शरीर-महं" ऐसा व्यवहार विवेकीका होने नहीं।। याते अविद्याका अद्भुतमहिमा होनेते इंद्रियके अध्यासविना आत्मामें काणत्वादिक धर्मनका धर्माध्यासका अध्यास संभवेहैं। यह ì उदाहरण है॥

॥ २१९ ॥ उक्तरीतिसँ सकलभ्रममैँ पूर्वउक्त दोनं लक्षण संभवेहें। परंतु १ परोक्ष औ २ अपरोक्ष भेदसैं भ्रम दोघकारका है।।

१ अपरोक्षभ्रमके उदाहरण तौ कहे ।। औ--२ जहां विह्यस्यदेशमें महानसत्वरूप हेतुतें विक्षका अनुमितिज्ञान होवैहै। वा विप्रलंभकके वाक्यसें वहिका दोनं परोक्षन्त्रम हैं।। जहां परोक्षन्रम होने, नेत्ररूप प्रमाणसें उपजेहै । यातें प्रमा है। यातें

तहां नैयायिकादिक जिस रीतिसें अन्यथाख्याति आदिकनसें निर्वाह करेहैं ॥ तासें विरुक्षण कह-नैमें अद्वेतवादीका आग्रह नहीं है ॥

अपरोक्षअध्यासिवेपही पारिभापिकअध्यास विलक्षण मानैहैं। काहेतें ? कर्तृत्वादिक अन्धेश्रम अपरोक्ष है। ताके स्वरूपमें ज्ञाननिवर्त्यताके अर्थ अध्यासका निरूपण हैं । यातें अपरोक्ष-भमकूंही दृष्टांतताके अर्थ अध्यासता प्रति-पादनमें आग्रह है। परोक्षश्रमविषे शास्त्रांतरसें विलक्षणता कहनैमैं प्रयोजन नहीं ॥ औ अपरोक्षभ्रमविषे उक्तरीतिसें लक्षणका समन्वय होवैहै ॥

॥ ३२ ॥ सिन्हांतमें स्वीकृत अनिर्वच-नीयख्यातिका निर्घार॥ २३०–२२२॥ ॥ २२० ॥ सिद्धांतमैं अनिर्वचनीयख्याति

है। ताकी यह रीति है:-जहां रज्जुआदिकनमें

सर्पादिकश्रम होवै। तहां---

१ प्रथमक्षणमें तौ सर्पादिकसंस्कारसहित पुरुषके तिमिरादिदोपसहित नेत्रका रज्जु-आदिकसें संबंध होवे, तव रज्जुका विशेषधर्म रज्जुत्व भासे नहीं। औ रज्जुमें जो ग्रुंजरूप अवयव हैं सो भासें नहीं। तब---

२ द्वितीयक्षणिववै रञ्जुमैं सामान्यधर्म इदंता भासेहै ॥

- (१) वर्तमानकाल औ पुरोदेशका संबंध इदंता कहियेहैं। ताहीकं सामान्य-अंदा औ आधार वी कहेहें ॥ औ-
- (२) ग्रंजरूप त्रिवलयाकार रज्जुत्वधर्म-विशिष्टरज्जु । यह चिद्रोषअंज्ञ कहिये है। ताहीक़ं अधिष्ठान वी कहेंहें॥

सो अधिष्ठानका सामान्यज्ञान वी अध्यास-शब्दश्रम होवैहै । वे का हेतु है । सो सामान्यज्ञान दोपसहित

नेत्रद्वारा अंतःकरण रज्जुक्तं प्राप्त होयके इदमाकारपरिणामक्तं प्राप्त होवेहै ॥ तदनंतर—

३ तृतीयक्षणमें तिस दोपर्जन्य इदमाकार-वृत्तिउपहितचेतनस्थअविद्यामें क्षोम होवेहै ॥ उपादानकी कार्यामिम्रखताकृं क्षोम कहेहैं॥ औ—

४ चतुर्थक्षणमें तिस अविद्याका तमोगुणका अंश औ सत्वगुणका अंश दोनूं संपीदिविषया- कार औ ज्ञानाकारपरिणामकूं प्राप्त होवेंहें । सो संपीदि औ ताका ज्ञान अविद्याके परिणाम ओ चेतनके विवर्त्त हैं ।। यातें एक संपीदिक औ ज्ञानकर धर्मीमें दोधमें रहेहें ।। जैसें एकही प्रकल्प धर्मीमें स्विपिताकी अपेक्षातें पुत्रत्व औ पितामहकी अपेक्षातें पौत्रत्व ये दोधमें रहेहें, तैसें इहां संपर्से आदिलेके आकाशादिसकल- प्रपंचमें विकारी अविद्याकी अपेक्षातें परिणामत्व औ रज्जुआदिउपहित वा मायाउपहितचेतनक्षप अधिष्ठानकी अपेक्षातें विवर्त्तत्व ये दोधमें रहेहें।।

(१) उपादानके समानसत्तावाला औ अन्यथास्त्रस्य परिणाम कहियेहैं । जैसें अपने उपादान दुग्धके समानसत्तावाला कहिये व्यावहारिकसत्तावाला औ मिएत्व दुग्धतासें आम्ल होनेतें अन्यथा कहिये और स्वरूप दिध है। यातें दुग्धका परिणाम है।। तैसें उक्तप्रपंच बी अविद्याके समान प्रातिभासिक वा व्यावहारिकसत्तावाला औ अरूपअविद्यासें रूपवाला होनेतें अन्यथा कहिये और स्वरूप है। यातें अविद्याका परिणाम है।। औ—

(२) अधिष्ठानसैं विपमसत्तावाला अन्यथा-स्वरूप विवक्त किहयेहैं । जैसें व्यावहारिक औ पारमार्थिकसत्तावाला रज्जुउपहित औ मायाउपहितचेतन हैं । तातें विषम कहिये विलक्षण जो प्रातिभासिक औ व्यावहारिक-सत्तावाला औ संसारदशामें अवाधित उभय- चेतनसैं वाधित होनैकरि अन्यथा कहिये और स्वरूप होनैतैं सर्पादिप्रपंच चेतनका विवर्त्त हैं।।

॥ २२१ ॥ इसरीतिसं सर्प दंड माला जल-धारा औ पृथ्वीकी दरार इत्यादि दश पदार्थन-मैंसे जिसजिस संस्कारसिंहत पुरुपके दोप-सिंहतनेत्रका रज्जुसे संबंध होयके जाके इदमा-कारवृत्ति होवे, ताकी वृत्तिउपिंहतचेतनमें स्थित अविद्याका सो सो पदार्थ औ तिसतिसका ज्ञानरूप परिणाम साथिही होवेहै ॥ औ—

१ जहां एकरज्जुमें सपीदिकमेंसें एकही
पदार्थके संस्कारसहित दश्चुरुपनके सदोपनेत्रका
रज्जुसें संबंध होयके जाके इदमाकारद्वित होवे,
ताकी द्विज्यहितचेतनमें स्थित अविद्याका सो
सो पदार्थ औ तिसतिसका ज्ञानरूप परिणाम
साथिही होवेहै।।

२ औ जहां एकरज्जुमें दशपुरुपनके सदोप-नेत्रका रज्जुसें संबंध होयके सपे दंड माला-आदिक एकएकका तिन्हुक्तं अम होवै। तहां जाकी द्वचिउपहितचेतनमें जो विपय उपज्याहे सो ताहीक्तं प्रतीत होवहै। अन्यक्तं नहीं।।

॥ २२२ ॥ इसरीतिसें उक्त जो भ्रमज्ञान सो इंद्रियजन्य नहीं । किंतु अविद्याकी वृत्तिरूप है । परंतु जा वृत्तिरूप हित वित्तनमें स्थित अविद्या का परिणाम भ्रम है, सो इदमाकारवृत्ति नेत्रसें रज्जुआदिकविषयके संबंधतें होवेहैं । यातें भ्रमज्ञानमें इंद्रियजन्यताकी भ्रांति होवेहैं ॥ औं कोई वेदांती बी ऐसें अंगीकार करेहें परंतु ताकी उक्ति, युक्ति औं अनुभवसें विरुद्ध है । यातें समीचीन नहीं ॥

इसरीतिसैं सिद्धांतमें अंगीकरणीय अनिर्व-चनीयख्यातिकी रीति संक्षेपतैं कही ॥

इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां अनिर्वचनीयख्याति-निरूपणं नाम अष्टमं रत्नं समाप्तम् ॥ ८ ॥

## ॥ अथ नवमरत्नप्रारंभः ॥ ९ ॥

॥ २ ॥ अप्रमाष्ट्रिभेद सत्र्यातिप्रदर्शनपूर्वक खंडन ॥ २२३-२३० ॥ ॥३३॥ सिद्धांतसँ भिन्न सकलख्यातिनके नामसहित सत्ख्यातिबादके कथन-पूर्वक ताके निराकरणकी योग्यता

#### ॥ २२३-२२५ ॥

॥ २२३ ॥ शुक्तिआदिकमें रजतादिश्रम होर्वे, तहां सिद्धांतपक्षसं विना पांच मत हैं:-सत्वख्याति. असत्रख्याति, आत्मख्याति, अन्यथाख्याति, औं अख्याति, अमके नाम कहेंहैं । सर्वके मतमं अन्यतम अमका नाम प्रसिद्ध है । तिसतें भिन्न भिन्न तार्क् अन्यतम कहें ।।

॥ २२४ ॥ तिनमें सत्ख्यातिवादीका यह सिद्धांत है:-ग्रुक्तिके अवयवनके साथि रजतके । सामग्री है नहीं । यातैं सत्यरजतकी उत्पत्ति अवयव सदा रहेहें ॥ जैसें छुक्तिके अवयव सत्य हैं तैसेंही रजतके अवयव हैं। मिध्या नहीं ॥ जैसें दोपसहित नेत्रसंबंधतें सिद्धांतमें | अविद्याका परिणाम अनिर्वचनीयरजत उपजे है तैसें दोपसहित नेत्रसंबंधतें रजतावयवनसें सत्यरजत उपजेहे ।। अधिष्ठानज्ञानतें जैसें अनिर्वचनीयरजतकी निष्टत्ति सिद्धांतमें होवेहै । तैसें शुक्तिज्ञानतें सत्यरजतका अपने अवयवमें ध्वंस होवेहै ॥ यह सत्ख्यातिवादीका मत है॥

॥ २२५ ॥ सो सत्रख्यातिवादीका मत निराकरणीय है । काहेतें ? शुक्तिरजतदृष्टांतसें प्रपंचके मिथ्यात्वकी अनुमिति होवैहै ॥ सत-ख्यातिवादमैं शुक्तिमैं रजत सत्य है । तिसकूं दर्शात धरिके प्रपंचमें मिथ्यात्वसिद्धि होवे नहीं । यातें यह पक्ष निराकरणीय है ॥

॥ ३४ ॥ सत्ख्यातिवादका खंडन

#### 11 278-770 11

॥ २२६ ॥ या पक्षमें यह दोष हैः-शुक्ति-ज्ञानसं अनंतर तीनकालमें रजत नहीं है । इसरीतिसं शुक्तिमें त्रैकालिकरजताभाव प्रतीत होवह ।। सिद्धांतमें तो अनिर्वचनीयरजत मध्य-कालमें होवेंहें, औ न्यावहारिकरजतमाव त्रेकालिक है । सत्ख्यातिवादीके मतमे व्याव-हारिकरजत होवे, तिसकालमें न्यावहारिक-रजतभाव संभवे नहीं । यातें त्रैकालिकरजता-भावकी प्रतीतिसें व्यावहारिकरजतकथन विरुद्ध है ॥ औ---

अनिर्वचनीयरजतकी उत्पत्तिमें तौ प्रसिद्ध-रजतकी सामग्री चाहिये नहीं। दोपसहित अविद्यासं ताकी उत्पत्ति संभवेहै । औ च्याव-हारिकरजत तौ रजतकी प्रसिद्धसामग्रीविना संभवे नहीं। औ छक्तिदेशमें रजतकी प्रसिद्ध-श्रुक्तिदेशमें संभवे नहीं ।। औ---

॥ २२७ ॥ जो ऐसें कहैः-शुक्तिदेशमें रजतके अवयव हैं, सोई सत्यरजतकी सामग्री है।

ताकूं यह पूछेहैं:- १ रजतावयवनका वी उद्भूतरूप है वा २ अनुद्भूतरूप है ?

- १ उद्भतरूप कहे तो रजतावयवनका वी रजतकी उत्पत्तिसैं प्रथम प्रत्यक्ष हुया-चाहिये। औ---
- २ अनुद्भतरूप कहै तौ अनुद्भतरूपवाले अवयवनतें रजत वी अनुद्भुतरूपवाला होवेगा । यातें रजतका प्रत्यक्ष नहीं होवैगा ॥ औ-

।। २२८ ।। जहां एक रज्जुमें दशपुरुषनकूं भिन्नभिन्नपदार्थनका भ्रम होवै । किसीकुं दंडका,

किसीक् मालाका, किसीक् सर्पका, तथा जलधाराका इत्यादिकपदार्थनके अवयव स्वल्प-रज्जुदेशमें संभवेंनहीं।काहेतें १ मूर्तद्रव्य खानका निरोध करेहें।। औ सिद्धांतमें तो अनिर्वचनीय-दंडादिक हैं। सो व्यावहारिकदेशका निरोध करें नहीं। औ तिन दंडादिकनमें स्थान-निरोधादिकफल नहीं मानें तो दंडादिकनक्ं सत् कहना विरुद्ध है औ निष्फल है।।

े।। २२९ ॥ दंडादिकनकी प्रतीतिमात्र होवैहै । अन्यकार्य तिनतैं होवै नहीं । ऐसा कहैं तो अनिर्वचनीयवाद सिद्ध होवैहै ।। औ—

ा। २३० ॥ भ्रमस्थलमें सत्पदार्थकी उत्पत्ति मानें तो अंगारसहित ऊपरभूमिमें जलभ्रम होने । तहां जलसें अंगार शांत हुयेचाहिये ॥ औ त्रलं ऊपरि घरे गुंजापुंजमें अग्निभ्रम होने । तहां त्रलका दाह हुयाचाहिये । यातें अनयव तो स्थाननिरोधादिक के हेतु नहीं। औ अनयवीसें कोई कार्य होने नहीं। ऐसें पदार्थक सत् कहना सुनिके बुद्धिमानोंक हास्य होनेहैं। यातें सर्वथा निर्मुक्तिक होनेतें यह पक्ष असंमवित है।।

इति श्रीष्टित्तरत्नावस्यां सत्स्यातिप्रदर्शन-पूर्वकखंडनं नाम नवमं रत्नं समाप्तम् ॥ ९ ॥

॥ अथ दशमरत्नप्रारंभ ॥ १० ॥

॥ ३ ॥ अप्रमाद्यत्तिभेद असत्ख्यातिप्रदर्शनपूर्वक खंडन ॥ २३१–२३४ ॥ ॥ ३५ ॥ द्विविधअसत्ख्यातिवादके

कथनपूर्वक असत्स्थातिवादीके

प्रति प्रश्न ॥ २३१--२३२ ॥

॥ २३१ ॥ असत्ख्याति दोप्रकारकी मानैहैं॥ प

र एक तौ शुक्तिअधिष्ठानमें असत्रजतकी प्रतीतिरूप है।औ— २ दूसरी असत्रजतत्वसमवायकी प्रतीति-रूप है।

सो दोनूं असंगत हैं। काहेतें ?

े।। २३२<sup>°</sup>।। जो असत्ख्याति माने तार्क् घह पुछेहैं:-'असत्ख्याति' या वाक्यमें--

१ निःस्वरूप असत्शब्दका अर्थ है ?

२ अथवा असत्शब्दका अर्थ अवाध्य-विलक्षण है ?

॥ ३६॥ असत्ख्यातिवादका खंडन

॥ २३३-२३४ ॥

॥ २३३ ॥ १ जो ऐसें कहैं:-असत्-शब्दका अर्थ निःस्त्ररूप है ॥

तौ " मुखे मे जिहा नास्ति " इसवाक्यकी न्यांई असत्क्यातिवादका अंगीकार निर्रुज्जका है। काहेतें ? सत्तास्फ्रतिरहितक्तं निःस्वरूप कहेहें। यातें ''सत्तास्फ्रतिंग्यून्य वी प्रतीत होवेहे।" यह असत्क्यातिवाद कहे। तैसें सिद्ध होवेहे॥ सत्तास्फ्रतिंग्यून्यकी प्रतीति कहना विरुद्ध है॥ यातें—

॥ २३४ ॥ २ अवाध्यविलक्षण असत्शब्दका अर्थ कहें तो अवाध्यविलक्षण वाध्य होवेहें ॥ वाधके योग्यकं वाध्य कहें हें ॥ इसरीतिसें वाधके योग्यकी प्रतीति असत्ख्याति कहियेहें ॥ यह सिद्ध हुया । सोई सिद्धांतीका मत है । काहेतें १ अनिर्वचनीयख्याति सिद्धांतमें है औ वाधयोग्यही अनिर्वचनीय होवेहें ॥ इसरीतिसें सिद्धांतसें विलक्षण असत्ख्यातिवाद है । यह कहना संमव नहीं ॥

इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां असत्ख्यातिप्रदर्शन-पूर्वकखंडनं नाम दश्चमं रत्नं समाप्तम् ॥ १०॥

## ॥ अथ एकाट्शरत्नप्रारंभः॥११॥

॥ ४ ॥ अप्रमाष्ट्रिमेद् आत्मख्यातिप्रदर्शन-पूर्वेक खंडन ॥ २३५-२४०॥ ॥ ३७॥ आत्मख्यातिवादका अनुवाद-पूर्वक खंडन ॥ २३५--२३८ ॥

॥ २३५ ॥ तसं आत्मख्यातिवाद असंगत है। काहेतें ? विज्ञानवादीके मतमें आत्म-ग्वाति है। क्षणिकविज्ञानरूप बुद्धिकुं विज्ञान-वादी आत्मा कहेंहैं ॥ तिसके मतमें वाह्यरजत नहीं है। किंतु विज्ञानरूप आत्माका धर्म रजत आंतर सत्य है। ताकी दोपके बलतें बाह्यदेशमें प्रतीति भ्रम है। याते रजतज्ञानमें रजतगोचरत्व-अंश अम नहीं । किंतु रजतका वाह्यदेशस्थत्व-प्रतीतिअंशमें भ्रम है।। जो रजतकी वाखदेशमें उत्पत्ति माने ती घाढादेशमें सत्यरजत ती संभवे नहीं। अनिर्वचनीय मानना होवैगा। सो अनिर्वचनीयवस्तु लोकमें अवसिद्ध है । यातें अप्रसिद्धकरूपनादोप होर्वेगा । यातें आंतररजत उपजेहै । ऐसे माने तौ कोई दोप नहीं ॥ यह विज्ञानवादीका अभिप्राय है।।

॥ २३६ ॥ यह मत समीचीन नहीं ॥ 'रजत आंतर है' ऐसा अनुभव किसीकूं नहीं ॥ भ्रमस्थलमें वा यथार्थस्थलमें रजतादिकनकी आंतरता किसीप्रमाणसें सिद्ध नहीं ॥ सुखादिक आंतर है औ रजतादिक बाह्य है। यह अनुभव सर्वकुं होवेहे ।। रजतकुं आंतर मानें तो अनुभवसें विरोध होवेहै। औं आंतरताका साधक प्रमाण युक्ति है नहीं । यातें रजतादिकपदार्थ विना जागरणमें आंतर अग्रसिद्ध हैं ॥ वाह्य-खभावक् भ्रमस्थलमें आंतरकल्पना अप्रसिद्ध-कल्पना है। औ आंतर होवे तो ''मयि रजतं। अहं रजतं" ऐसी प्रतीति हुईचाहिये ॥ " इदं

हुईचाहिये । यातें आंतररजतका असंभव है । ताकी वाखदेशमें प्रतीति वने नहीं ॥ किंतु-

।। २३७ ।। बाह्यदेशमेंही अनिर्वचनीयरजत उपजेहै। यह सिद्धांतकी रीतिही समीचीन है।। औ अनिर्वचनीयवस्तुकी अप्रसिद्धकल्पनादोप कह्या, सो वी अज्ञानसें कह्याहै । काहेतें १—

॥ २३८ ॥ अद्वैतवादका यह मुख्य-सिद्धांत है:--

१ चेतन सत्य है।

२ तासैं भिन्न सकल मिथ्या है ॥

अनिर्वचनीयकुं मिथ्या कहेंहैं, चेतनसे भिन्नपदार्थक् सत्यकथनमेंही अप्रसिद्ध-। चेतनसँ कल्पना है भिन्नपदार्थनमें अनिर्वचनीयता तौ अतिप्रसिद्ध है ॥ युक्तिसैं विचार करें तव किसी अनात्मपदार्थका स्वरूप सिद्ध होवे नहीं औ प्रतीति होवेहै । यातैं सकलअनात्मपदार्थ अनिर्वचनीय हैं ॥ सिद्धांत-में अनिर्वचनीयपदार्थ कोई सत्य नहीं। गंधर्व-नगरकी न्यांई साराप्रपंच दृष्टनप्टस्वभाव है।। ॥ ३८॥ अनिर्वचनीयख्यातिकी रीतिपूर्वक

अंद्वेतवादीकुं अनिर्वचनीयपदार्थकी प्रसिद्धि ॥ २३९--२४० ॥

।। २३९ ।। स्वप्तसें जाप्रत्पदार्थमें किंचिद्रि-लक्षणता नहीं, औ शुक्तिरजत प्रातिमासिक है । कांताकरादिकनमें रजत व्यावहारिक है ॥ इसरीतिसें अनात्मपदार्थनमें मिथ्यात्वसत्यत्व विलक्षणता परस्पर कहीहै, सो स्थूलबुद्धि-वालेके अहैतवोधमें प्रवेशवास्ते अरुंधतीन्यायसें कहीहै ॥ स्थूलबुद्धिपुरुपक्रं प्रथमही ग्रुख्य-सिद्धांतकी रीति कहें, तौ अद्भुतअर्थक्रं सुनिके अनात्मसत्यत्वभावनावालापुरुष शास्त्रसै विद्यस रजतं " इसरीतिसैं रजतकी बाह्यप्रतीति नहीं । होयके प्ररुपार्थसैं भ्रम होयजावै । इसवास्ते—

३ चेतनकी पारमार्थिकसत्ता कही ॥ परस्परसत्ताभेदमें अद्वेतशास्त्रका तात्पर्य नहीं । नहीं । इसरीतिसें अन्यथाख्याति असंगत है ॥ यातै अद्वैतवादीक्षं अनिर्वचनीयपदार्थ अव्यसिद्ध ख्यातिवादीका मत असंगत है।।

इति श्रीष्टित्तरत्नावल्यां आत्मख्यातिपूर्वेक खंडनं नाम एकादशं रतं समाप्तम् ॥ ११॥

## ॥ अथ द्वाद्शरत्नप्रारंभः ॥ १२॥

॥ ५ ॥ अप्रमावृत्तिभेद अन्यथाख्यातिप्रदर्शन-पूर्वेक खंडन ॥ २४१–२४२ ॥ ॥ २१ ॥ अन्यथाख्यातिवादका कथन-

पूर्वक खंडन ॥ २४१–२४२ ॥

॥ २४१ ॥ तैसैं नैयायिक अन्यथाख्याति मानैहैं । ताकी यह रीति है:-दोपसहित नेत्रका संयोग रज्जुसैं जव होवै, तव रज्जुत्वधर्मसैं नेत्रका संयुक्तसमवायसंबंध तौ है, दोपके बलतें रज्जुत्व भासे नहीं । किंतु रज्जुमें, स्पत्व भासेहैं। सो सर्पत्वका ज्ञान नेत्रजन्य है । तामैं पूर्वदष्टसर्पका उद्घद्धसंस्कार वी सहकारी है ॥ या मतमें धर्मा जो सर्प, ताका अध्यास नहीं । किंतु सर्पत्वरूप धर्म-मात्रका अध्यास है। यह नवीननैयायिकनका मत है।।

॥ २४२ ॥ सो नवीननैयायिकनका मत

१–२ अनात्मपदार्थनकी व्यावहारिकप्राति- ॑सर्पका रज्जुमैं ज्ञान संभवे नहीं । जो रज्जुके भासिकभेदसैं द्विविधसत्ता कही । औ- समीप सर्प होवे तौ दोनूंसें नेत्रका संयोग होयके सर्पवृत्तिसर्पत्वकी रज्जुमें नेन्नजन्यभ्रम-॥२४०॥ चेतनसैं प्रपंचकी न्यूनसत्ता बुद्धिमैं प्रतीति संभवे । औ जहां रज्जुके समीप सर्प आरुढ हुये सकलअनात्मपदार्थनक् स्वप्नादि- नहीं, तहां रज्जुमें सप्तवभ्रम नेत्रजन्य संभवै दृष्टांतसे प्रातिभासिक जानिके निषेधवाक्यनतें नहीं ॥ इहां जातें सर्पव्यक्तिसें नेत्रसंयोगके सर्वेअनात्मक् सत्तास्फूर्तिभून्य जानिलेवै । इस- अभावतैं सर्वत्वसं नेत्रसंयुक्तसमवायका अभाव वास्ते सत्तामेद कह्याहै । औ अनात्मपदार्थनका है । यातें सर्पत्वविशिष्टरञ्जुका ज्ञान संभवे

इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां अन्यथाख्यातिप्र-है । यह कथन विरुद्ध है ।। इसरीतिसैं आत्म- दर्शनपूर्वकखंडनं नाम द्वादशं रत्नं समाप्तम् ।।१२॥

## ॥ अथ त्रयोद्दारत्नप्रारंभः॥१३॥

॥ ६॥ अप्रमावृत्तिभेद् अख्यातिप्रदर्शनपूर्वक खंडन ॥ २४३–२४८ ॥

॥ ४० ॥ अख्यातिवादका अनुवाद-पूर्वक खंडन ॥ २४३--२४४ ॥

॥ २४३ ॥ सांख्यप्रभाकरमतमें अख्याति मानीहै, ताकी रीति यह है: जहां श्रुक्तिस तथा रज्जुसें दोपसहित नेत्रका संबंध होवे, तहां शक्तिका तथा रज्जुका विशेषरूप भासै नहीं । किंतु सामान्यरूप इदंता भासेहै ॥ औ ग्रुक्तिसैं नेत्रके संबंधजन्य ज्ञान हुये रजतके संस्कार उद्घद्ध होयके शक्तिके सामान्यज्ञानके उत्तरक्षणमें रजतकी स्मृति होवेहै । तैसे रज्जुके सामान्यज्ञानके उत्तरक्षणमें सर्पकी स्पृति होवेहैं।। यद्यपि सकलस्पृतिज्ञानमें पदार्थकी सत्ता वी भासैहै । तथापि दोपसहित नेत्रके संबंधतें संस्कार उद्घद्ध होवै । तहां दोषके माहात्म्यतैं तत्ताअंशका प्रमोष होवेहै । यातैं प्रमुष्टतत्ताक-स्मृति होवेहै।। प्रमुष्ट कहिये छप्त हुईहै तत्ता समीचीन नहीं । काहेतें ? नेत्रसें अंतरायसहित जिसकी, सो प्रमुष्टतत्ताकशब्दका अर्थ है ॥

इसरीतिसें ''इदं रजतंं'' ''अयं सर्पः'' इत्यादिकस्थ्ररुमें दोज्ञान हैं ॥

१ तहां छक्तिका औ रज्जुका सामान्य-इदंरूपका प्रत्यक्षज्ञान यथार्थ है। औ—

२ रजतका तथा सर्पका स्मृतिज्ञान वी यथार्थ है।

इसरीतिसं भ्रमज्ञान अवसिद्ध है।।

यद्यपि जा पदार्थमं इष्टसाधनताका ज्ञान होवे तामं प्रवृत्ति होवहे ओ जामें अनिष्टसाधन-ताका ज्ञान होवे तासें निवृत्ति होवेहे । या मतमें ग्रुक्तिमें इष्टसाधनताज्ञान ओ रज्जुमं अनिष्ट-साधनताका ज्ञान कहें तो अमका अंगीकार होवे। यातें इष्टसाधनताज्ञानके औ अनिष्टसाधनता-ज्ञानके अभावतें ग्रुक्तिमं रजताधीकी प्रवृत्ति औ रज्जुमं निवृत्ति नहीं हुईचाहिये। औ होवेहें यातें अमज्ञान अवश्यक है।।

नथापि---

१ जा पदार्थमं पुरुपकी प्रद्यक्ति होने ता पदार्थका सामान्यरूपतें प्रत्यक्षज्ञान।औ—

२ इष्टपदार्थकी स्मृति । औ---

३ स्पृतिके विषयते पुरोवर्तिपदार्थका भेद-जानाभाव ।

४ तेसे स्मृतिज्ञानका पुरोवर्तिके ज्ञानतें भेदज्ञानाभाव।

इतनी सामग्री प्रश्तिकी है।

रज्जुमें सर्पज्ञानतें जो निष्टत्ति होवेहें, सो बी विम्रुखप्रष्टत्तिही हैं। यातें भ्रमज्ञानियना प्रवृत्ति संभवेहें ॥ यह अख्यातिवादीका अभिप्राय है ॥ ज्ञानद्वयका विवेकाभाव औ उभयविषयका विवेकाभाव अख्यातिषदका पारिभाषिक अर्थ है ॥

॥ २४४ ॥ यह अख्यातिवादीका मत वी समीचीन नहीं । काहेतें ?—

१ शक्तिमें रजतश्रमतें प्रवृत्त हुये पुरुषक्तं

रजतका लाभ नहीं होवै, तब पुरुष यह कहै-है:-''रजतग्र्न्यदेशमें रजतज्ञानसें मेरी निष्फल प्रदृत्ति हुई।।" इसरीतिसें श्रमज्ञान अनुभवसिद्ध है। ताका लोप संभवे नहीं॥ औ

र मरुभूमिमें जलका वाध होते, तव यह कहेहैं:-"मरुभूमिमें मिथ्याजलकी प्रतीति मेरेकूं हुई " या वाधतें वी मिथ्याजल औ ताकी प्रतीति होवेहैं।।

अख्यातिवादीकी रीतिसें तो "रजतकी स्मृति औ छुक्तिज्ञानके भेदके अग्रहणतें मेरी छुक्तिमें प्रदृत्ति हुई" ऐसा वाध हुयाचाहिये। और "मरुभूमिके प्रत्यक्षसें औं जलकी स्मृतिसें मेरी प्रदृत्ति हुई" ऐसा वाध हुयाचाहिये। औ-

विषय तथा भ्रमज्ञान दोनं त्यागिके अनेकप्रकारकी विरुद्धकल्पना अख्यातिवादमें हैं।
तथाहि नेत्रसंयोग हुये दोपके माहात्म्यतें
ग्रुक्तिका विशेषरूपतें ज्ञान होवे नहीं। यह
कल्पना। तैसें तत्तांशके प्रमोपतें स्मृतिकल्पना
औ विषयनका मेद है। औ भासे नहीं।।
तैसें ज्ञानोंका मेद है। कदी वी भासे नहीं।
इत्यादिकसकलकल्पना विरुद्ध हैं।। औ रजतकी
प्रतीतिकालमें अभिग्रखदेशमें रजत प्रतीत होवेहै।
यातें अख्यातिवाद वी अनुभवविरुद्ध है।।

इसरीतिसें ज्यातिनका निरूपण कह्या ॥ ॥ ४१ ॥ तर्कभ्रमके निर्णयपूर्वक ज्याति-निरूपण औ खंडनके उपसंहारसहित चतुर्दशज्ञानोंका कथन ॥ २४५-२४८ ॥

॥ २४५ ॥ यद्यपि अनिर्वचनीयख्यातिका मंडन औ अन्यख्यातिनका प्रतिपादन औ खंडन । अन्यग्रंथनमें विस्तारसें लिख्याहै । तथापि वह युक्ति कठिन होनैतें खल्पमतिमान्-आस्तिकअधिकारीक् अनुपयोगी जानिके इहां संक्षेपतें रीतिमात्र जनाईहै ॥

॥ २४६ ॥ इसप्रकार संशय औ निश्चयरूप अम कह्या ।। तैंसें तीसरा तर्क वी अमही है । काहेतें ? व्याप्यके आरोपतें व्यापकका आरोप तर्क कहियहै ॥ जैसें "यदि वहिर्न स्यात्तदा धूमोऽपि न स्यात्" ऐसा ज्ञान धूमवहिसहित देशमें होवे, सो तर्क है ॥ तहां वहिका अभाव व्याप्य है। धूम्का अभाव व्यापक है।। विक्रके अभावके आरोपेतें धूमाभावका आरोप होवैहै ॥ विह्निष्मके होते विह्नअभावका औं संसार है ॥ अवस्थाशब्द कालका वाचक है ॥ धूमाभावका ज्ञान है । याते अस है ॥ वाध १ स्वप्नावस्था औ सपुप्तिअवस्थासे भिन्न होते अम होवै। ताक्तं आरोप कहेहें ॥ इस-रीतिसें तीसरा तर्क वी भ्रम है।।

॥ २४७:॥ यद्यपि तर्केज्ञान वी अम- जाग्रत्अवस्था कहियेहै ॥ निश्रयके अंतर्भृत है। तथापि इहां धूमविक्का सद्भाव है। यातें तिनके अभावका वाध है। ताके होते वी पुरुषकी इच्छातें वहिके अभाव<sup>-</sup> का औ धूमाभावका भ्रमज्ञान होवेहैं। यातैं आरोपरूप विलक्षणता होनैतैं पृथक् कह्या ।।

॥ २४८ ॥ इसप्रकार प्रमाअप्रमाभेदतें वृत्ति-ज्ञान त्र्योदश हैं ।। यद्यपि दृत्तिज्ञानके प्रसिद्ध-मेद त्रयोदशही हैं, औ अवांतरभेद अनंत हैं। तथापि स्वप्तके प्रातिभासिकरञ्जुआदिअव-च्छिन्नचेतनमैं अध्यस्तसर्पादिकनका मिलिके चतुर्दशज्ञान हैं ॥ इसर्गितिसें रत्नोपमित चतुर्देशवृत्तिज्ञानका स्वरूप औ कारण लक्षण-पूर्वक संक्षेपतैं निरूपण किया ॥

इति श्रीवृत्तिरत्नावल्यां अख्यातिप्रदर्शनपूर्वक-खंडनं नाम त्रयोदशं रतं समाप्तम् ॥ १३ ॥

# ॥ अथ चतुदेशरत्नप्रारंमः ॥१४॥

॥ वृत्तिफलनिरूपण ॥ २४९–२५७॥ ॥ ४२ ॥ अवस्थात्रयका निरूपण ॥ | 289-244 |

॥ २४९ ॥ उक्तवृत्तिरूप ज्ञानका प्रयोजन यह है:---

- १ जीवकूं अवस्थात्रयका संवंध वृत्तिसें होवैहै । औ---
- २ पुरुपार्थप्राप्ति वी वृत्तिसें होवैहै । यातैं-
- १ संसारप्राप्तिकी हेतु वृत्ति है। औ---
- २ मोक्षप्राप्तिकी हेतु वी वृत्ति है। काहेतैं ?---

॥ २५० ॥ अवस्थात्रयके संबंधसें जीवकूं

जो इंद्रियजन्यज्ञानका आधारकाल औ इंद्रिय-जन्यज्ञानके संस्कारका आधारकाल,

सुखादिज्ञानकालमें औ उदासीनकालमैं यद्यपि इंद्रियजन्य ज्ञान नहीं है । तथापि ताके संस्कार हैं। औं इंद्रियजन्यज्ञानके संस्कार सुपुप्तिअवस्थामें वी खप्तावस्था स्वप्नावस्था सुपुप्तिअवस्थासैं भिन्नकाल कहा ॥

इसरीतिसें ''जाग्रत्अवस्था'' यह व्यवहार इंद्रियजन्यज्ञानके आधीन है। सो इंद्रियजन्य-ज्ञान अंतःकरणकी वृत्तिरूप है ॥ अंतःकरणकी वृत्तिके मतभेदसें कोई आवरणनिवृत्ति प्रयोजन मानैहैं । तामैं वी नाना मत हैं । औ कोई प्रकाशहेत प्रमातासें विषयका संबंध प्रतिका प्रयोजन मानैहैं।। उक्तप्रयोजनवाली इंद्रियजन्य अंतःकरणकी दृत्ति जाग्रत्अवस्थामैं होनेहै।

॥ २५१ ॥ २ इंद्रियसैं अजन्यं जो विषय गोचर अंतःकरणकी अपरोक्षृष्ट्वि अवस्थाक्, स्वप्नावस्था कहेहें ॥ स्वप्नमें ज्ञेय औ ज्ञान अंतःकरणका परिणाम है ॥ औ-

॥ २५२ ॥ ३ सुखगीचर अविद्यागीचर अज्ञानकी साक्षात्परिणामरूप द्वितिकी अवस्थाकूं सुषुप्तिअवस्था केंहैंहै ॥ सुषुप्तिमै अविद्याकी वृत्ति सुखगोचर औ अज्ञानगोचर ,होबैहै ॥

॥ २५३ ॥ यद्यपि अविद्यागीचरवृत्ति जाग्रतमें वी "अहं न जानामि " इसरीतिसें होवैहै, तथापि वह वृत्ति अंतःकरणकी है। अविद्याकी नहीं ॥ तैसें प्रातिभासिक रजता-कारवृत्ति जाग्रतुमें अविद्याका परिणाम है। सो अविद्यागीचर नहीं । तेसे सुखाकारवृत्ति जाग्रतमें है। सो अविद्याका परिणाम नहीं है।।

॥ २५४ ॥ इसरीतिसैं उक्तसुपुप्तिमैं अविद्याकी वृत्तिमें आरूढ साक्षी अविद्यार्त्व प्रकाशै है औ स्वरूपसुखक्ं प्रकाशेहे ॥ सुप्रप्तिअवस्थामें सुखाकार अविद्याका परिणाम जिस अज्ञानां-शका हुयाहै, तिस अज्ञानांशमें तिस पुरुपका अंतःकरण लीन है ॥ जाग्रतकालमें तिस अज्ञानांशका परिणाम अंतःकरण होवेहे । यातें अज्ञानकी वृत्तिसे अनुभूतसुखकी जाग्रत्में स्मृति होवैहै ॥ उपादानकारणका औ कार्यका मेद नहीं होनैतें अनुभव औ सरणकूं व्यधि-करणता नहीं । नाम भित्र अधिकरणता नहीं ॥

॥ २५५ ॥ इसरीतिसैं तीनि अवस्था हैं॥ मरणका औ मूच्छीका कोई सुपुप्तिमें अंतर्भाव कहैहैं। कोई पृथक् कहैहैं॥ यह अवस्थामेद वृत्तिके आधीन है ॥ जाग्रतस्वप्नमें तौ अंतः-करणकी वृत्ति है।।

१ जाग्रत्में इंद्रियजन्य अंतःकरणकी दृत्ति है। २ स्वममें इंद्रियअजन्य अंतः करणकी वृत्ति है।

३ सुपुप्तिमें अज्ञानकी यृत्ति है।।

॥ ४३॥ वृत्तिके प्रयोजनका ॥ २५६-२५७ ॥

॥ २५६॥

अभिमानही वंध है १ अवस्थाका

अभिमान वी अमज्ञानक् कहैहैं।। सो वी वृत्तिविशेप है। यातै वृत्तिकृतवंधही संसार है।। औ--

- २ वेदांतवाक्यसें '' अहं ब्रह्मास्मि " ऐसी अंतःकरणकी वृत्ति होवै । तासैं प्रपंचसहितअज्ञानकी निवृत्ति सोई मोक्ष है॥ यातैं-
- १ वृत्तिका संसारदशामें तो व्यवहारसिद्ध प्रयोजन है। औ---२ द्वत्तिका परमत्रयोजन मोक्ष हैं।।

॥ २५७ ॥ करिपतकी निवृत्ति अधिष्ठान-रूप होवेहै । यातें 'संसारनिवृत्ति मोक्ष है ॥ या कहनैतें ब्रह्मरूप मोक्ष है। यह सिद्ध होवेहै।। सो निवृत्तिका अधिष्ठानरूप ब्रह्म ज्ञातत्वविशिष्ट नहीं किंवा ज्ञातत्वोपहित नहीं | किंतु ज्ञातत्व-रूप उपलक्षणसें लक्षित है । यातें सो निदृत्ति **बी ज्ञातत्वोपलक्षितअधिष्ठान** है।।

इसरीतिसें संक्षेपतें दृत्तिज्ञानका प्रयोजन निरूपण किया ॥

> ॥ दोहा ॥ वृत्तिसूरके दर्शमें, मंददृष्टि जे लोक ॥ पीतांबर ता हित रची माला रत्न सुतोक ॥ १ ॥

श्रीमद्बापुसरस्वतीपूज्यपाद्शिष्य-पीतांबरश्चर्मविद्रपा परमसुहृत्साधुश्रीमिश्रलोक-रामाज्ञया संकीर्णायां वृत्तिरत्नावल्यां वृत्तिफल-॥ निरूपणं नाम चतुर्दशं रतनं समाप्तम् ॥ १४ ॥

**॥ समाप्तोऽयं वृत्तिरत्नावलिर्येथः** ॥

# ॥ साधुश्रीसुंद्रदासजीकृत स्वप्नबोध ॥

## ॥ दोहा छंद ॥

स्वप्नेमें मेला भयो । स्वप्नेमांहि विछोह ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं। नहीं मोह निर्मोह ॥१॥ खप्नेमें संग्रह कीयो । खप्तेहीमें त्याग ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं । नाकछ राग विराग॥२॥ स्वप्नेमांही पति भयो । स्वप्ने कामी होइ ॥ संदर जाग्यो स्वप्नतें । कामी पती न कोइ ॥३॥ स्वप्नेमैं पंडित भयो । स्वप्ने मुरख जान ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं । नहीं ज्ञान अज्ञान ॥४॥ | स्वप्नेमैं राजा कहैं।स्वप्नेहीमैं रंक॥ संदर जाग्यो स्वमतें । नहिं साथरी प्रयंक ॥५॥ स्वप्नेमें हत्या लगी । स्वप्ने न्हायो गंग ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं । पाप न पुन्य प्रसंग ॥६॥ स्वप्ने सुरातन कियो । स्वप्ने चाल्यो भागि॥ दोन जु मिध्या व्है गये। सुंदर देख्यो जागि॥७॥ स्वप्ने गयो प्रदेशमैं। स्वप्ने आयो भौन ॥ संदर जाग्यो स्वप्ततैं। आयो गयो स कौन॥८॥ स्वप्ने खोई वस्तुकों । पाई स्वप्नेमांहि ॥ संदर जाग्यो स्वप्ततैं । पाई खोई नाहिं ॥ ९ ॥ स्वप्तेमें भूल्यो फिऱ्यो । स्वप्ते पाई वाट ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततैं।ओघट रह्यो न घाट ॥१०॥ स्वप्ने चौरासी भम्यो । स्वप्ने यमकी मार ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं। नहिं डूब्यो नहिं पार।।११॥ स्वप्नेमें मरिवो करै। स्वप्ने जन्मै आइ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं । को आवै को∞जाइ ॥१२॥ ॑ स्वंप्रेमांहि स्वर्ग गयो । स्वप्ने नरकहिं दीन ॥

स्वभेमें दुर्वल भयो । ख़प्तेमांहि सुपुष्ट ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततें । नहीं रूप नहीं कुष्ट ॥१४ स्वप्तेमैं सुख पाइयो । स्वप्ते पायो दुःख ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्तर्ते । ना कछु सुख नहिं दुःख।।१५ स्वरेमें योगी भयो । स्वरेमें संन्यास ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतैं । ना घर ना वनवास ॥१६ स्वमेमें लोका भयो । स्वमेमांहि मथेन ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततैं । ना कछ लेन न देन ॥१७ स्वप्तेमें ब्राह्मण भयो । स्वप्तेमें ग्रद्धत्व ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्नतें। नहिं तम रज किं सत्व१८ स्वप्तेमें यम नियम त्रत । स्वप्ते तीरथ दान ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततें। एक सत्य भगवान ॥ १९ स्वप्ते दोड्यो द्वारिका । स्वप्ते जगन्नाथ ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततैं । ना को संग न साथ ॥२० स्वप्तेमें मथुरा गयो । स्वप्तेमें हरिद्वार ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततें । नहिं वदरी केदार ॥ २१ स्वप्रेमें काञी मुवो। स्वप्नेमें घरमाहिं॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततें । मुक्ति रासीभौ नाहिं २२ स्वमे दुष्कर तप कियो । स्वमे संशय ताप ॥ सुंदर जाण्यो स्वप्ततैं।नहिं आसीस न श्राप॥२३ स्वप्तेमें निंदा भई । स्वप्तेमांहि प्रसंस ॥ संदर जाग्यो स्वयते । नहीं कृष्ण नहिं कंस ॥२४ स्वप्नेमें भारथ भयो। स्ववे यादवनाश ॥ सुंदर जाग्यो स्वप्ततें। मिथ्या वचन विलास ॥२५ स्वप्त सकल संसार है। स्वप्ता तीनौ लोक ॥ सुंदर जातो खप्तते । धर्म अधर्म न कीन ॥१३॥ सुंदर जाग्यो खप्तते । तव सब जान्यो फोक ॥२६

।। इति साधुश्रीसुंदरदासजीकृत स्वमवोधः संपूर्णः ॥

3/

श्रीपंचदशीसरीकासभापाहितीयावृत्तिगत ॥ श्रीनाटकदीप ॥ १० ॥

श्रीरामक्रप्णपंडितकृत संस्कृतरीका। तथा

ब्रह्मनिष्ठ पंडित श्रीपीतांवरजीकृत
भाषाटीकासहित

प्रकटकर्ता

हरिप्रसाद भगीरथजी

पुस्तकालय—मुंबई.

( श्रीविचारसागर चतुर्थ दृत्तिके साथि यह प्रंथ रैजिस्टर किया है ॥ )

श्रीपंचदशीसटीकासभाषादितीयाष्ट्रति । अलौकिक हृद्धियुक्त ६. ९०) इस श्रंथकी जिल्द सुवर्णादिपष्ठ-रंगयुक्त गर्जेद्रमोक्षआदिक सार्थचित्रीसें देवीप्यमान



करीहै। सो बाजुमें दिये चित्रसें झान होनेगा । इस आष्ट्रत्ति विपे विद्वजनोंके बहुतसें अभिप्राय मिले हैं। तिसमेंसें थोडे इस लघुमंधविंथ छापेहैं॥ पंचदशीमूल-

#### ॥ ॐ पंचदशीसटीकासभापा श्रीनाटकदीपकी प्रसंगदर्शक-

अनुऋमणिका ॥

१ अध्यारोप ओ अपवादपूर्वक वंध-निवृत्तिके उपाय विचारका विषय (जीवपरमात्मा ) सहित

१ अध्यारोप ओ साधन ( विचारजन्य-हान ) सहित अपनाद-

र पंचमश्लोकउक्त विचारके विषय जीव जी परमारमाका खरूपः ... ३९६

३ श्लोक १० उक्त दृष्टांतके वर्णन-करि परमारमाक् निविकारी होनेकरी सर्वकी प्रकाशकता ... ... :

२ परमात्माके यथार्थस्वरूपका विशेष-करी निर्धार ... ... ४०

१ साक्षी परमात्मामें बुद्धीकी चंचलता-का आरोप. ... ... ४००

२ साक्षीके देशकालादिरहित निजखहएके कथनपूर्वक ताके अनुभवका उपाय ... ४०१२

मात्र द्वितीयाद्यति १ × प्रस्यक्तस्वविवेकः ॥ × प्रस्यक्तस्विवेक भी महावाक्यविवेकः ॥ × विचारसागरं औ द्वित्तरसाविल पद्यमाद्यति समिनवपद्धति सो स्विविकताः युक्तः । अतिसुंदर जिल्दमं ४ × सुंदरविल्लास ज्ञानससुद्र सुंदरकाव्य चतुर्थाद्यति १॥ × सटीका स्वष्टाः वक्षगीता उत्तमस्विकं तृतीयाद्यत्ति स्वपति ४ विचारः वंद्रोदय पंचमाद्यति अधिकतायुक्तः है ॥ × वेदांत विनोदके शंक ७ प्रत्येकः)/॥ × गर्जंद्रमोक्ष सभाषाः । × मूल तथा संपूर्ण भाषासिहत दशोपनिषद्ः दशाद्यतिषद् दितीयाद्यति ४ ४ छांदोग्योपनिषद् द ४ यृहद्वारण्यकोपनिषद् १० × वाल्वोधसरीक दितीयाद्यति १।

### <sub>ठिकानाः</sub>— हरिप्रसाद भगीरथजीका

प्राचीन पुस्तकालय, कालबादेवी-मुंबई.

| Č~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ~~                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| on the second second of the se | ॥ अथ षट्दर्शनसार्द्शकपत्रकम् ॥ |

| <br>~<br>~~~               | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~               |                                        | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~              |                                                              | ~~~~<br>%   | ~~~~~                                               |                                                                  | ~~~~                            |
|----------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| धोम                        | प्रकृतिवरिणाम त्रयो-<br>विश्वतितत्त्वात्मक           | कर्मानुसार प्रकृति<br>औ तिमियामक ईश्वर | क्षेत्रकर्मविपाक-<br>आराय अर्दकद्मुरुष<br>विशेष     | असंग चेतन विभु<br>नाना कर्ता भोक्ता                          | अविवेक      | प्रकृतिपुरुषसंयोग-<br>जन्य भदिद्यादिपंच-<br>क्षेत्र | प्रकृतिपुरुषसंयोगा-<br>भाषपूर्वेक अविद्या<br>रिपंनक्षेशितिशुत्ति | निर्विकल्पसमाध-<br>पूर्वक विवेक |
| सांख्य                     | प्रकृतिपरिणाम त्रयो -<br>विद्यातितत्त्वासक           | त्रिगुणात्मक प्रकृति                   | ď                                                   | असंग चेतन विभु<br>माना भोका                                  | समिवेक      | अध्यात्मादित्रिविध-<br>दुःख                         | त्रिविघदुःखर्धस                                                  | प्रकृतिपुरुष्षिवेक              |
| वेशिषक                     | परमाणुआरंभित<br>संगोगविगोगजन्य<br>आकृतिविशेष         | परमाणु ईश्वरादिनव                      | निक्ष ईच्छाज्ञानादि-<br>गुणवास् विभु कर्ता<br>विशेष | ज्ञानादिचतुर्देशग्रुण-<br>वान् कर्तां मोक्ता जड<br>विभु नाना | अज्ञान      | एकविशतिदुःख                                         | एकविंशति दुःखध्यंस                                               | इतरभिन्नात्मद्यान               |
| न्याय                      | परमाणुआरंमित<br>संयोगवियोगजन्य<br>आकृतिविशेष         | परमाणु ईश्वरादिनव                      | नित्य इच्छाज्ञानादि<br>गुणदान् विभु कता-<br>विशेष   | ह्यानादिचतुर्दशगुण-<br>मानुकर्ता भोक्ताबङ<br>विभु नाना       | सज्ञान      | एकविंशति दुःख                                       | <b>ए</b> कविंशतिदुःखर्घ्वस                                       | ्<br>इत्तरिमशात्मह्यान          |
| ङक्तरमीमांसा<br>( वेदांत ) | नामरूप कियासक<br>मायाका परिणाम<br>चेतनका विवर्ष      | अभिन्नतिमित्तो-<br>पादानईश्वर          | मायाविधिष्टचेतन                                     | अविद्याविधिष्टचेतन                                           | भिष्या      | भविद्यातत्काये                                      | अमिधातस्कार्यनिद्ध-<br>तिपूर्वेक परमानंद-<br>ब्रह्मप्राप्ति      | म्रह्मात्मैक्यज्ञान             |
| पूर्वेमीमांसा              | स्वरूपसे अनादि<br>अनंत प्रवाद्दरूप<br>संगोगवियोगवान् | जीन अद्ध औ<br>परमाणु                   | ٥,                                                  | ज्डचेतनात्मक विभु<br>नाना कत्ती भीका                         | निषिद्धकर्म | नरकादि दुःसंसब्ध                                    | स्वर्गप्राप्ति                                                   | वेदविहितकमे                     |
| <br>बिषय                   | बगत्                                                 | ज्यास्कार्य                            | dir .                                               | सीव                                                          | मंधहेतु     | स<br>स                                              | 中山鐵                                                              | मोक्ष.<br>साधन                  |

, श्रीपंचद्शीसटीकासमापाद्धि-तीयाद्यति । धंपूर्णसंस्कत औ संपूर्णमाषासहित र० १०)

श्रीपंचद्शी मूलमात्र द्वितीयाः वृत्ति । भत्तभूतिप्रकाशसारोः बारादिसहित ६०१) , श्रीविचारसागर तथा बृ**चि-**रत्नाविङ्यादिक पंचमा-बृत्ति । नवीनक्षियुक्त ६०४)

श्रीविचारचेद्रोद्य पंचमा-चूसि कि. र. १॥≓)

ठिकानाः— हरिप्रसाद् भगीरथजीका प्राचीन पुस्तकाल्य, काळवादेशी रोड-मुंबई.

| ~~~~                                      | }<br>श्रीअप्टायमगीता मूल्की भाष-<br>सहित द्वितीयाचुत्ति ह० १<br>} |                                            | )<br>वेदांतिविगेदके अंकष्प्रसेक.ना)<br>} | , वेदांतके मुख्य १० उपनियद्<br>भगपमहित॥ईशाद्यग्रेपनियद्<br>। द्वितीयात्रित्त ६० ४ | छोदीग्योपनिषद् रु० ६<br>बृहदारण्यकोपनिषद् तीन-<br>निमासी कु | Table of the second | ह्व १                                                                         | ठिइमाः—<br>हमिप्रसाद प्रागिरशानीका | प्राचीन पुलकाल्य,<br>कालवादेवी रोड-मुंबई.                                                      |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विक्षिसित्तवान्                           | पतंत्रक्ति                                                        | खपासनाक्षांड                               | परिणामदाद                                | बिभु नाना                                                                         | प्रसंस अनुमान क्षडर<br>(३)                                  | भरत्याति            | जीवजगत्त् परमार्थे -<br>सत्ता                                                 | चित्तेकाध्य                        |                                                                                                |
| संक्षिम्य विरक्त                          | क्रिक                                                             | . शानकांड                                  | परिणासवाद                                | विभु माना                                                                         | प्रसन् अनुमान शब्द प्रसन् अनुमान कब्द्<br>(३)               | अस्याति             | जीवजगत् परमार्थः<br>सत्ता                                                     | "त्वं" पदाथैग्रोधन                 | पीतांबरशसेविदुषा संकीणै पट्ट्शेनसारदर्शेकं पत्रक्षम् ॥<br>~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
| दुःसिलिहासु कृतर्भी                       | क्षणाञ्च                                                          | श्रानभांड                                  | भारंभवाद                                 | -विभु नाता                                                                        | प्रत्यक्ष अनुमान<br>(२)                                     | अन्यथा              | जीवजगत् परमार्थ-<br>सत्ता                                                     | मनन                                | शेनसारदर्शकं पत्रक<br>~~~&~                                                                    |
| दुःखिनहासु कृतकी                          | गौतम                                                              | ज्ञानकांद                                  | भारंमदाद                                 | ं<br>विभु नाना                                                                    | प्रत्यक्षं अनुमान उप-<br>मान शन्द (४)                       | क्षस्या             | जीवगत् परमार्थ-<br>सत्ता                                                      | मनन                                | पीतांबरशमंबिदुषा संनीणै पट्दशैनसारदर्शेनं पत्रक्तम् ॥<br>ಀౡౡ৴৴                                 |
| मक्षिक्षेपद्रोपरहित<br>चहुष्ट्यसावनसंपन्न | वेदव्यास                                                          | झानकाँड                                    | विवत्ताद                                 | विभु एक                                                                           | (६)                                                         | क्षनिवैचनीय         | परमार्थेह्यात्मसत्ता<br><sup>ध्य</sup> ावद्यारिक ओ प्रा-<br>दिभासिकजगत् सत्ता | तत्त्वज्ञानपूर्वक मोक्ष            | ॥ इति पीतांबरशर्म                                                                              |
| ा ह<br>समैक्तलास्त                        | े<br>असेन                                                         | क्सैकांड                                   | आरंभवाद                                  | विसु नाना                                                                         | क्ट्रं (६)                                                  | अख्याति             | जीवजगत् परमार्थ-<br>सत्ता                                                     | नित्युद्धि                         |                                                                                                |
| }<br>अधिकारी<br>}                         | े<br>प्रकटंकर्ता<br>आचार्य                                        | <b>४</b><br><b>४</b> प्रधानकोड<br><b>९</b> | <b>० बाद</b><br>~                        | }<br>आत्मपरि-<br>}<br>माणसंख्या<br>}                                              | 741q                                                        | स्याति<br>**        |                                                                               | डपयोग                              | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                                        |

## ॥ ॐ श्रीपंचद्शीसटीकासभाषाहितीयावृत्ति ॥ रु० १० ॥

यह द्वितीयाष्ट्रत्तिकी मुद्रणशैलीकी नवीनताविषै विद्वजनोंका क्या अभिप्राय होता है, सो जाननै-निमित्त श्रीनाटकदीपनाम दशमप्रकरण तिनोंकूं भेजाथा। सो देखिके अनेकविद्वानोंने अपने अभिप्राय लिख भेजे हैं। तिनमैंसैं मात्र थोडेहीं संक्षिप्तमैं नीचे दिये हैं॥

#### श्रीमन्नथुरामशर्मा (पोरवंदर) ( तिनोंके संस्कृतपत्रकपरसें )

छापनेकी सुंदरशैली देखिके में प्रसन्न हुवाहूं ॥ संपूर्णग्रंथ इसीहीं शेलीसें छापा जावैंगा तौ यह अंथ संस्कृतभाषाविषे अज्ञजनोंकूं तथा केवलभाषा जाननैवाले जिज्ञासुनकूं अत्यंत उपकारक होवैगा । इतनाही नहीं, परंतु इस प्रथकी मनोहर-मुद्रणरचना गीर्वाणभाषाके रहस्यक्तं जाननैहारे निर्मरसरसाधु-पंडितोंकुं वी आनंद उत्पन्न करैगी । ऐसी आशा रखताहूं। विषयकी अनुकूलताके रक्षणनिमित्त स्थूल औ सूक्ष्म अक्षर-नकं रखेरें ॥ प्रकरणोंके अवांतरविषयनकं युक्तिपुरःसर दिखायेहैं ॥ स्ठोकांक टीकांक औ टिप्पणांक उपरांत अक्षरके अनुकामसें सूचीपत्र, ऐसी उत्तमरीति औ सुंदरअक्षर्यक्त आजपर्यंत कोई वी अंघ छपा नहीं है। इसलिये स्त्रतिपात्र है।

> प. वेनिस पम् प. ( वनारस ) संस्कृतकॉलेजके प्रिन्सिपॉलसाहेख। ( तिनोंके इंग्रेजीपत्रऊपरसें )

दोविभागमें छापीहई पंडितपीतांबरजीकी टीकावाली पंचदशीका दीर्घकालसें मेरेकूं अनुभव है । यह वर्तमान-नमूना, रचना था मुद्रणशैकीविषे निर्विवाद सुधारणाकुं दर्शावताहै ॥

> पंडितश्रीकृष्णचार्य (चिदंवर) पचयपविद्याशालाके संस्कृतभाषाध्यापक ॥ चिरपरिधितविद्यासाध्यविज्ञानजातं वितरति सकृदेवाछोकनात्सर्वजन्तोः । तदिति समवलोषयानन्दसान्द्रांतरात्मा सकलरसिकवर्गेमें।दिते ऋष्णयार्यः ॥ १॥

अर्थ:-जो विज्ञान् चिरकाल विद्याके परिचयसैं साध्य है। सो विज्ञान सर्वमनुष्यजनोंकूं यह प्रकरणके मात्र एक-बार अबलोक्त किये होवेहै । ऐसे देखिके अतिशयप्रसम भये कृष्णयार्थ सकलरसिकवर्गके साथि हर्पकं पावतेहैं॥

शतावधानी श्रीनिवासाचार्य ( मधरास ) पञ्चयप्पंपाठशालाके संस्कृतपंडित ॥

रेखासीमन्तितार्धे पृथुभिरपृथुभिश्चाक्षरन्यासमेदै-म्रेंळव्याख्यावताराद्यपरचितिमदं पंकिमेदैस्तथांकैः । तुहारी मुद्रणशैली वढे धन्यवादकूं योग्य है ॥

स्पर्शयाह्यैरिवास्तव्यतिकरसूभगैरक्षरैरक्षतांगै-र्भन्दानामप्यखेदंविळसतिविदुषामत्यसीमप्रसादम्

अर्थ:~स्थूल औ पृक्ष्मअक्षरोंकी रचनासहित मध्यकी रैपासें अर्धविभागमें सीमा करीहै। पंक्तिमेद औ अंकः मैदसें मूल व्याख्या औं अवतरणकूं दिखायेहें ॥ सुंदर-स्पष्टाक्षरसे छाप्याहै । ऐसी उत्तमरचनासे विद्वानोंकं अति-थानंद औ मंदबुद्धिकूं सुगमता होवैहै ॥

पंडितश्रीविद्यानाथ शास्त्रीयार (त्रावणकोर ) महाराजाकॉलेजके संस्कृतप्रोफेसरसाहेब ॥ भवटंगीकृता रीतिस्सर्वसन्तोषकारिणी । अनेकभाषावेदुष्यदायिनी सुधियां सुखम् ॥१॥ तदुपक्रान्तिरीत्यैव समाप्तिम्प्रार्थयामहे । भाषाद्वयं पृथक्कृत्य मुद्रितं चेत्सुशोभनम् ॥२॥ अर्थ:- तुहानै अंगीकार करी रीति सर्वकू संतोषकारक है औ अनेकभाषाका ज्ञान तथा विद्वानों के सुख देवेहै ॥ आरंभित रीतिसें यंथकी समाप्तिकूं इच्छतेहैं॥ उभय भाषाओं कू पृथक् रखके छापी सो वहुत इष्ट किया है।।

पंडित श्रीनारायणशास्त्री (कांजीवरम्) पचयप्यविद्याशालाके संस्कृतशिक्षक ॥ नारकदीपेधीपे तद्दीकायां भवाव्धिनौकायाम् । पक्षिषि यावत् हृद्यं निरवद्यं तावदाभाति ॥१॥ स्थालीपुलाकनीति संस्मृत्यान्यत्समस्तमेवं स्यात्। इति मन्यतेऽधिकांचिस्थायुक नारायणामिधःशास्त्री

अर्थः -नाटकदी रहर अधीर औ संसारसागर तरनैकी नौकारूप टीका, यह उभयकुं देखिके हृदयकूं आनंद कारी निर्मलज्ञान स्फुरताहै औं कांचीनिवासी नारायण-सारणकरिके शास्त्री स्थालिपुलाकन्यायका समस्त्रप्रंथ ऐसाही आनंदकारी होगा ऐसे मानतेहैं।

श्रीमद्गोस्वामि देवकीनंदनाचार्यजी । मुंबई ॥

( तिनोंके संस्कृतपत्रऊपरसे ) छापनैमें जो यह प्रकार लियाहै सो अतिरमणीय औ सर्वकृं पठण करने-करावनैमें सुगम है। ऐसा मेरा असि. प्राय है।

प्रोफेसर एफ, मक्ष मुलर साहेब, के, एम् । आँक्षफर्ड ॥ (तिनोंके इंग्रजीयत्रकपरसें )



# ॥ अथ श्रीपंचदशी ॥

# नाटकदीपः।

दशसप्रकरणम् ॥ १० ॥

*'*लोकांकः

र्पेरमात्माद्यानंदपूर्णः पूर्वं स्वमायया । स्वयमेव जगद्भृत्वा प्राविशजीवरूपतः ॥ १॥

ексык кар органуулга ал элиг өзүн өдүн ралагы рашканушалын өзилийнайын шийикыникыникыникыникыникыникыникыникын

## ॥ ॐ श्रीपंचदशी ॥

नाटकदीपव्याख्या ॥ १०॥ भाषाकर्तृकृतमंगलाचरणम् । श्रीमत्सर्वगुरून् नत्वा पंचदत्र्या नृभापया । कुर्वे नाटकदीपस्य टीकां तत्त्वप्रकाशिकाम् ॥ १ ॥

## ॥ ॐ श्रीपंचद्शी ॥

॥ अथ नौंटकदीपकी

तत्त्वप्रकाशिका व्याख्या ॥ १० ॥

।) भाषाकर्ताञ्चत मंगलाचरण ।।

टीकाः-श्रीयुक्तसर्वगुरुनकूं नमनकरिके पंच-द्शीके नाटकदीपनामद्शमप्रकरणकी प्रकाशिकानामक टीकाक्तं नरभापासें मैं करूं हूं ?

॥ संस्कृतटीकाकारकृत मंगलाचरण ॥

टीका:-श्रीमत्भारतीतीर्थ औ विद्यारण्य इन दो मुनीश्वरनकूं नमनकरिके सेरेकरि नाटक-दीपका अर्थ संक्षेपकरिके कहियेहै ॥ १ ॥

॥ टीकाकारकृतमंगङाचरणम् ॥

नत्वा श्रीभारतीतीर्थविद्यारण्यमुनीश्वरौ । अर्थो नाटकदीपस्य मया संक्षिप्य वक्ष्यते ॥१॥ ४५ चिकीर्पितस्य ग्रंथस्य निष्प्रत्युहपरि-पूरणायाभिमतदेवतातत्त्वानुस्मरणलक्षणं **लमाचरन्मंदाधिकारिणामनायासेन** 

॥ १ ॥ अध्यारोप औ अपवादपूर्वक बंधनिवृत्तिके उपाय विचारका विषय (जीव परमात्मा )सहित

कथन ॥ ३९४५–३९९९॥

॥ १ ॥ अध्यारोप औ साधन (विचार-जन्य ज्ञान ) सहित अपवाद ॥

ो। ३९४५--३९६२ ॥

॥ १ ॥ आत्मामें अध्यारोप ॥

४५ प्रारंभ करनैक् इच्छित नाटकदीपरूप

\* चेतनविषे अध्यस्तअहंकारादिककूं भौ तिनके प्रकाशक । साक्षीकूं नाटकका रूपककरि प्रकाश करनेहारा प्रकरण की ।।

टीकांकः ३९४६ टिप्पणांकः

# वि<sup>र्ह्</sup>णवायुत्तमदेहेषु प्रविष्टो देवताऽभवत् । मर्त्याद्यधमदेहेषु स्थितो भजति देवताम् ॥ २॥

नाटकदीपः व्याप्तासम्बद्धाः ॥ १० ॥ १० ॥ श्लोकांकः व्याप्तासम्बद्धाः १११८

ब्रह्मात्मप्रतिपत्तिसिद्धये "अध्यारोपापवादा-भ्यां निष्प्रपंचं प्रपंच्यते । शिष्याणां वोध-सिद्धचर्थं तत्त्वज्ञैः कल्पितः क्रमः" इति न्यायमनुखत्यात्मन्यध्यारोपं तावदाह (पर-मात्मेति)—

४६] पूर्वे अद्वयानंदपूर्णः परमात्मा स्वमायया स्वयं एव जगत् भृत्वा जीवरूपतः प्राविदात् ॥

४७) पूर्वं सृष्टेः प्राक् । अद्धयानंदपूर्णः "सदेव सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्" "विज्ञानमानंदं त्रहा"। "पूर्णमदः पूर्णम्"

ग्रंथकी निर्विघ्नपरिपूर्णता अर्थ इप्टदेवताके स्वरूपके स्मरणरूप मंगलकं आचरते हुये आचार्य, मंद अधिकारिनकं श्रमसें विना निष्प्रपंचन्नहा-आत्माके निश्चयकी सिद्धिअर्थ ''अध्यारोप औ अपवादकरि प्रपंचरहित परमात्माकं निरूपण करियेहैं ॥ शिष्यनके बोधकी सिद्धि-अर्थ तत्त्वज्ञपुरुपोंनै क्रम कल्प्याहै " इसन्यायकं अनुसरिके आत्माविष अध्यारोपकं प्रथम कहेंहैं:—

४६] पूर्व अद्भय आनंद औ पूर्णरूप जो परमात्मा था । सो अपनी माया-करि आपही 'जगत्रूप होयके तिस-विप जीवरूपसे प्रवेश करता भया ॥

४७) सृष्टितं पूर्व अद्वय आनंद औ पूर्ण किहिये "हे सोम्य! यह जगत् आगे एकही अद्वितीय सत्ही था" औ " विज्ञानआनंद-

४४ परमात्माकी खगत्वादिक तीनमेदसे रहितताकूं देखो पंचमहामृतविवेकगत २०~२५ छोकविषे औ तिनकी इत्यादिश्वतिप्रसिद्धः स्वगतादिभेदश्चन्यः परमानंदरूपः परिपूर्णः । परमात्मा स्वमायया
" मायां तु प्रकृतिं विद्यानमायिनं तु
महेथरम् " इति श्वत्युक्तया स्वनिष्ठया मायाशक्तया स्वयमेव जगद्भूत्वा "तदात्मानं
स्वयमकुरुत सच त्यचामवत् " इति श्वतेः
स्वयमेव जगदाकारतां प्राप्य जीवस्वपतः
प्राविद्यात् । "तत्स्रप्ट्या तदेवानुप्राविश्वतः
अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य " इत्यादिश्वतेः
जीवस्रपेण प्रविष्टवानित्यर्थः ॥ १ ॥

४८ नतु परमात्मन एवैकस्य सर्वशरीरेषु रूप त्रस है " औ " यह पूर्ण है । यह पूर्ण है " इत्यादिश्वतिकरि प्रसिद्ध जो स्वींगतआदिक भेदरहित परमानंदरूप परिपूर्णपरमात्मा था। सो अपनी मायाकरि कहिये "मायाक्तं तौ प्रकृति नाम उपादान जानै औ मायावालेकुं तौ महेश्वर नाम मायाका अधिष्ठाननिमित्त जानै" इसश्रुतिमें उक्त अपनैविपे स्थित माया शक्तिकरि आपही जगत्रूप होयके कहिये " सो ब्रह्म आपही आपकुं करताभया । स्थल-सुक्ष्मरूप होताभया" इस श्रुतितैं आपही जग-तुआकारताकूं पायके जीवरूपकरि प्रवेश कर-ताभया कहिये " तिस जगत्क् रिचिके तिसी-हीके प्रति पीछे प्रवेश करताभया । इस जीव-रूपकरि प्रवेशकरिके " इत्यादिक श्रुतितैं जीव-रूपसैं प्रवेशकुं प्राप्त भया। यह अर्थ है ॥१॥ ४८ ननुन एकही परमात्माक् सर्वशरीरन

0 0%

३१०-३१८ टिप्पणविषे ॥

नाटकदीपः अनेकजन्मभजनात्स्विचारं चिकीर्षति । विचारेण विनष्टायां मायायां शिष्यते स्वयम्॥३ ३९४९ अह्रयानंद्रूपस्य सह्रयत्वं च दुःखिता । हिष्पणांकः ११२० वंधः प्रोक्तः स्वरूपेण स्थितिर्मुक्तिरितीर्यते ॥ ४॥ ॐ

प्रविष्टत्वे पूज्यपूजकादिभावेन प्रतीयमान उत्तमाधमभावो विरुध्येतेत्याशंक्याह—

४९ ] विष्ण्वासुत्तमदेहेषु प्रविष्टः देवता अभवत् । मत्यायधमदेहेषु स्थितः देवतां भजति ॥

५०) नायं स्वाभाविक उत्तमाधमभावः किंतु शरीरोपाधिनिवंधनोऽतो न विरोध इति भावः॥२॥

५१ इत्थमात्मन्यध्यारोपं संक्षेपेण प्रदर्श ससाधनं तदपवादं संक्षिप्य दर्शयति—

५२ ] अनेकजन्मभजनात् स्वविचारं

विषे प्रवेशक्तं पायेहुये पूज्य औ पूजकआदिक-भावकरिप्रतीयमान जो उत्तमअधमभाव है, सो विरोधक्तं पावेगा। यह आशंका करि कहेंहैं:-

४९ ] विष्णुआदिकउत्तामदेहनविषे प्रवेशकूं पायाहुया परमात्मा देवता कहिये पूज्य होताभया औ मनुष्यआदिक अधमदेहनविषे स्थित हुया परमात्मा देवताकूं भजताहै॥

५०) यह उत्तमअधमभाव स्वाभाविक नहीं है। किंतु शरीररूप उपाधिका कियाहै। यातें विरोध नहीं है। यह भाव है।। २।।

> || २ || साधन ( विचारजन्य ज्ञान ) सहित अपवाद ||

५१ ऐसें आत्माविषे अध्यारोपकूं संक्षेपसें दिखायके साधनसहित तिसके अपवादकूं संक्षेपकरिके दिखावेहैं:— चिकीर्षति, विचारेण मायायां विनष्टायां स्वयं शिष्यते ॥

५३ ) अनेकजन्मभजनात् अनेकेषु जन्मस्वनुष्ठितानां कर्मणां व्रह्मणि समर्पणरूपात् भजनात् स्वविचारं स्वस्यात्मनो व्रह्मरूपस्य ज्ञानसाधनं श्रवणादिकं, चिकीर्षति कर्तु-मिच्छति । ततः स्वविचारेण विचार-जनितज्ञानेन, मायायां स्वस्याद्वयानंदत्वादि-रूपाच्छादिकायामज्ञानाविद्यादिशब्दवाच्यायां विनष्टायां निष्ट्चायां, स्वयं अद्वयानंदपूर्णः परमात्मवाविद्याद्वाव्याते ॥ ३॥

५४ नतु ''तर्ब्रह्माहिमिति ज्ञात्वा सर्ववंधैः

५२ ] अनेकजन्मविषै भजनतें अपने विचारक्तं करनैक्तं इच्छताहै । विचारकरि मायाके नष्ट भये आप अवशेष रहताहै ॥

५३) अनेकजन्मविषे अनुष्ठान किये कर्मनके जहाविषे समर्पणरूप मजनतें अपने ब्रह्मरूपके ज्ञानके साधन श्रवणादिरूप विचारकं करनेकं इच्छताहे । तातें अपने विचारकरि कहिये विचारजनितज्ञानकरि अपने अद्वयआनंदपने-आदिकरूपकी आच्छादक अज्ञानअविद्याआदिक शब्दकी वाच्य मायाके निष्टत भये आप अद्वयआनंदपूर्णरूप परमात्माही अवशेष रहताहे ॥ ३॥

श त्तीयश्लोकउक्तअपवादकूं बंधनिवृत्ति
 ( मुक्ति ) रूप ज्ञानफल्रूपताकी सिद्धि ॥
 ५४ ननु । ''सो ब्रह्म मैं हूं । ऐसें जानिके

प्रमुच्यते" इत्यादिश्वतिभिः वंधनिष्टत्तिलक्षणस्य मोक्षस्य ज्ञानफलत्वाभिधानात् परमात्मावशेप-स्य तत्फलताभिधानमन्तपपत्रमित्याशंक्याह—

५५ ] अद्वयानंद्रूपस्य सद्घयत्वं च दुःखिता बंघः प्रोक्तः स्वरूपेण स्थितिः सर्ववंधनोते छटताहैं' इत्यादिक श्रुतिनकरि वंधकी निष्टत्तिरूप मोक्षक् ज्ञानकी फलरूपताके कथनते परमात्माके अवशेष रहनैकं तिस ज्ञानकी फलरूपताका कथन वनै नहीं। यह आशंका करि कहैंहैं:-

५५] अद्भय आनंदरूप आत्माक्तं द्वैत-सहितपना औं दुःखीपना बंघ कहा है

४५ इहां यह रहस्य है:---

- (१) महावाक्यके श्रवणमें "में ब्रह्म हूं" ऐसी अंतःकरणकी श्रृत्तिरूप तत्त्वज्ञान होनेहैं । तिससे प्रपंचसिंहत अज्ञानकी निवृत्ति होनेहैं, सोई मोध्य है।। किल्पतकी निवृत्ति अधिष्ठान-रूप होनेहैं यातें ब्रह्मरूप मोक्ष है। यह सिद्ध होनेहैं॥ यह भाष्यकारका सिद्धांत है। औ—
- (२) न्यायमकरंदकार ( अद्वेतवादी ) नें किल्पतकी निमृति अधिष्ठानरूप नहीं मानीहै । किंतु अधिष्ठानरूप नहीं मानीहै । किंतु अधिष्ठानरूप नहीं सत्तरूप, असत्रूरूप, सत्असत्रूर्य भी सत्यसत्त्वे निलक्षण अनिवंचनीय, इन चारीप्रकारसें निलक्षणप्रकारनाली किल्पन्तकी निम्नत्ति मानीहै ताहीकूं पंचमप्रकार कहेहें । यह समीचीन नहीं । काहेतें ? सत्यूर्वणादिकवस्तु लोकशास्त्रभादिकमें प्रसिद्ध हैं । इनसें निलक्षण कोई वस्तु प्रसिद्ध नहीं । अप्रसिद्ध वस्तुनिष पुरुषकी अभिलाषा होने नहीं । किंतु प्रसिद्ध निपे होने-हैं । यातें पंचमप्रकाररूप निम्नत्तिके माने पुरुषकी अभिलापाकी निषयतारूप पुरुषार्थताका समान होनेगा । यातें अधिष्ठान-रूपही निम्नति माननी चाहिये ।
- (१) सो अधिष्ठानरूप निवृत्ति अज्ञातअधिष्ठानरूप मार्ने तो प्रयत्निमाद्दी सर्वेकूं मोक्षकी प्राप्तिके होनैतें श्रवणादिककी निष्फलता होवेगी । औ—
- (२) हातअधिष्ठानरूप निष्ठति मानें ती निदेहमोक्ष-दशामें बंह्मविषे हातत्व कहिये ज्ञानके विषय होनेरूप धर्मका अभाव है। यातें मोक्षकुं परमपुरुषार्थताका अभाव होवेगा औ-
- (३) ज्ञातत्वरूप धर्मके अभावते ज्ञातत्विशिष्ट वा ज्ञातत्व-उपहित अधिष्ठानरूप वी नियुत्ति संभवे नहीं। काहेते १ विशे-पणवाला चिशिष्ट कहियेहै भी उपाधिवाला उपहिता अनंत कहियेहै ॥ इस् कहियेहै । चिशेषण औ उपाधि जितनेकालविष आप नियुत्तिही मोध्न है ।

मुक्तिः इति ईर्यते ॥

५६) अद्वितीये ब्रह्मणि वास्तवस्य वंधस्य
मोक्षस्य वा दुर्निरूपत्वात् दुःखित्वादिभ्रम
एव बंधः स्वरूपावस्थितिलक्षणा तिन्नवृचिरेव मोक्षः अतो न श्रुतिविरोध इति मावः ४
औ स्वरूपकरि स्थिति मुक्ति कहियहै॥
५६) अद्वितीयब्रह्मविषे वास्तवबंध वा
मोक्षकं दुःखसे वी निरूपण करनेकं अशक्य
होनैतें दुःखीपनैआदिकका भ्रमही बंध है औ
स्वरूपकरि स्थितिरूप तिस वंधकी निर्वृत्तिही
मोक्ष है । यातें श्रुतिनका विरोध नहीं है।
यह साव है॥ ४॥

विद्यमान होवें तितनै कालपर्यत अपनै संबंधीवस्तुकूं अन्य वस्तुतें भिन्नकरिके जनावेहें । विदेहमोक्षदशामें ज्ञातत्वके अभावतें तिस ज्ञातत्वकूं विशेषणरूपकरि वा उपाधिरूपकरि अज्ञातअवस्थावाले ब्रह्मतें भिन्नकरि जनावना संभवे नहीं।

यातें ज्ञातत्वउपलक्षित अधिष्ठानरूप कार्यसहित अज्ञानकी निवृत्ति है। काहेतें १ उपलक्षण जो है सो अपने भाव (वर्त्तमान) अभाव (भिष्ठियत्) दोनृंकालमें वी अपने संबंधी- कृं अन्यसें भिन्नकरि जनावताहै। यातें जैसें देवदत्तके ग्रहके उपलक्षण काकके होते न होते वी "यह देवदत्तका गृह है" ऐसा व्यवहार होवेहै, तैसें जीवन्मुक्तिदशामें ज्ञातत्वके होते औ विदेहमुक्तिदशामें ताके न होते वी कार्यसहितअज्ञानकी निवृत्तिरूप अधिष्ठान जो है सो ज्ञातत्वउपलक्षित है। यह व्यवहार होवेहै ॥ औ—

किएतकी निवृत्ति अधिष्ठानसें भिन्न है । इस पक्षमें आग्रह होने तो नी अनिर्वचनीयकी निवृत्ति अनिर्वचनीयक्ष है, पंचमप्रकारक्ष नहीं ॥ निवृत्ति नाम ध्वंसका है । सो ध्वंस न्यायमतमें तो अनंतअभावक्ष है। परंतु विद्धांतमतमें क्षणिकभाव विकारक्ष है। काहेतें यास्कमुनिनें जन्मादिकषद्भाव (अनिर्वचनीय) विकार कहेतें । तिनमें घ्वंसाब्दका पर्याय नावा छणिकक्ष गिन्याहै। यातें सो ध्वंस क्षणिकभावक्ष है। सो ज्ञानसें उत्तरकाल एकक्षण रहेहें। पीछे तिस निवृत्तिका अर्थत अभाव होनेहैं। सो अर्थतअभाव व्रह्मक्ष है। यातें देतकी शंका नहीं ॥ औ

कल्पितकी निवृत्ति ज्ञानसे जन्य होनैतें सादि हैं औ ब्रह्मरूप होनैतें अनंत है। यातें सिद्धांतमें मोक्ष सादि औं अनंत कहियेहै। इसरीतिसें खरूपकरि स्थितिरूप बंधकी निवृत्तिही मोक्ष है। दशी.] ॥२॥ पंचमस्रोकडकविचारके विषय जीव भी परमात्माका स्वरूप॥३९६३-३९८४॥ ३८७

हैं। भिर्म देशका प्राप्त विशेष प्रत्य का का का का का प्रत्य का विशेष का विश्व विशेष विश्व विशेष विश्व विष्य विश्व विष्य ॥१०॥
होकांकः तस्माज्जीवपरात्मानौ सर्वदैव विचारयेत्॥५॥
श्रिवर अँहमित्यभिमंता यः कर्ताऽसौ तस्य साधनम्।
श्रिवर मँनस्तस्य क्रिये अंतर्विहिवृत्ती क्रमोत्थिते॥६॥
भूष्ठ मंत्रस्य क्रिये अंतर्विहिवृत्ती क्रमोत्थिते॥६॥
भूष्ठ मंत्रमण्ड हि संसिद्धिमास्थिता ६० विचारण वंधननिवृत्तिक्का क्रिं विक्रिया नाटकदीपः

इति स्पृतेर्मोक्षस्य कर्मसाधन- विचारेणेत्यत आह— तावगमात् किमनेन विचारजनितज्ञानेनेत्यत आह---

५८] अविचारकृतः वंधः विचारेण निवर्तते ॥

५९) विचारप्रागभावोपलक्षिताज्ञानकृतस्य वंधस्य न विचारजन्यज्ञानादन्यतो निष्टत्ति-रुपपद्यते । उदाहृतस्मृतौ च संसिद्धिशब्देन चित्तशुद्धिरेवाभिधीयते, न मोक्ष इति भावः ॥

॥ ४ ॥ वंधनिवृत्तिअर्थ विचारकी कर्तव्यता औ विचारके विपयका सूचन ॥

५७ ननु ''जनकआदिक जे मयेहैं, कर्मकरिही संसिद्धिक् प्राप्त भये " इस गीता-स्मृतितें मोक्षकं कर्मरूप साधनवान्ताके जाननैतें इस विचारसें जिनत क्या प्रयोजन है ? तहां कहेहें:-

५८] अविचारका किया जो वंध है, सो विचारकरि निवक्त होवेहै ॥

५९) विचारके प्राक्अभावकरि उपलक्षित अज्ञानका किया जो वंध है, ताकी विचारसैं जन्य ज्ञानतें अन्यसाधनतें निष्टत्ति संभवे नहीं औ उदाहरण करी गीतास्मृतिविषे "संसिद्धि" शब्दकरि चित्तशुद्धिही कहियेहै । मोक्ष नहीं । यह भाव है ॥

६० विचारकरि बंधकी निवृत्ति कही, सो किसकूं विषय करनैहारे नाम किस वस्तुके

६१] तस्मात् जीवपरात्मानौ सर्वदा एव विचारयेत् ॥

६२) तत्त्वसाक्षात्कारपर्यंतं सर्वदा विचारं क्रयोदित्यर्थः ॥ ५ ॥

६३ तत्र जीवखरूपं तावित्ररूपयति (अहमिति)-

"अहं" इति अभिमंता ६४] यः असी कर्ता॥

चिदाभासविशिष्टः अहंकारो ६५) विचारकरि बंधकी निवृत्ति होवैहै ? तहां कहेहैं:-६१] तातें जीव औ परमात्माक्तं सर्वेदाही विचार करना॥

६२) तत्त्वके साक्षात्कारपर्येत सर्वदा जीव परमात्माके विचारकं करना । यह अर्थ है ॥५॥ ॥ पंचमश्लोकउक्तविचारके

विषय जीव औ परमात्माका

स्वरूप ॥ ३९६३-३९८४ ॥

॥ १ ॥ क्रियायुक्त कारणसहित कर्त्तारूप जीवका स्वरूप ॥

६३ तिन जीवपरमात्मारूप विचारके निप-यनविषे जीवके स्वरूपक् प्रथम निरूपण करेंहैं:-''अहं'' ऐसें ६४] जो यह कर्सा है।

६५) जो चिदाभासविशिष्ट टीकांकः **३९६६** टीप्पणांकः अंतर्भुखाहमित्येषा वृत्तिः कर्तारमुङ्खिलेत्। बहिर्मुखेदमित्येषा वाद्यं वस्तिवद्मुङ्खिलेत्॥७॥ इँदमो ये विशेषाः स्युर्गुधरूपरसादयः। असांकर्येण तान्भियाद्घाणादींद्रियपंचकम्॥८॥ नाटकदीपः ॥ १० ॥ इलोकांकः ११२३ ११२४

व्यवहारदशायां देहादौ अहमिति अभि-मन्यते असौ कत्ती कर्तृत्वादिधमीविशिष्टो जीव इत्सर्थः ।।

६६ तस्य किं करणमित्यपेक्षायामाह— ६७] तस्य साधनं मनः ॥

६८) कामादिष्टित्तमानंतः करणभागो मनः । ६९ करणस्य क्रियाव्याप्तत्वात् तत्क्रियां दर्शयति—

७०] तस्य क्रमोत्थिते अंतर्वहि-र्वृत्ती क्रियें॥

७१ अनयोः स्वरूपं विषयं च विविच्य व्यवहारदशामें देहादिकविषे ''अहं'' कहिये में ऐसें मानताहै। यह कर्त्ता कहिये कर्त्तापनै-आदिकधमीविशिष्ट जीव है। यह अर्थ है।।

६६ तिस कत्तीका कौन करण है ? इस पूछनेकी इच्छाके भये कहैहैं:—

ं ६७] तिस कर्चाका साधन कहिये करण मन है।।

६८) कामादिकद्वत्तिमान् अंतःकर्णका भाग मन है ॥

६९ करणक् क्रियाकरि व्याप्त होनैतें तिस मनरूप करणकी क्रियाकुं दिखावेहैं:-

७०] तिस मनकी ऋमकरि उत्पन्न अंतर्वृत्ति औ बहिर्वृत्तिरूप क्रिया हैं ॥ ६॥ ॥ २॥ जीवके करण मनकी क्रियाका स्वरूप औ विषय॥

७१ इन अंतरवाहिरवृत्तिनके स्वरूपक् औ विषयक् विवेचनकरिके दिखावेहैं:—

दर्शयति-

७२] अंतर्मुखा "अहं" इति वृत्तिः एपा कर्तारं उछिखेत्। वहिर्मुखा "इदं" इति एषा वाद्यं इदं वस्तु उछिखेत्।।

७३) इदिमित्येषा इति वहिर्वृतेः स्वरूपा-भिनयः । अविशिष्टेन विषयप्रदर्शनं वाद्यं देहा-द्रहिर्वर्तमानमिदंतया निर्दिश्यमानं वस्तू-स्ठिखेत् विषयीक्चर्यादित्यर्थः ॥ ७॥

७४ नतु मनसैव सर्वन्यवहारसिद्धौ चक्षु-रादिवैयर्थ्य प्रसन्येतेत्याशंक्याह—

७२] अंतर्भुख जो "में" इस आकार-वाली वृत्ति है, सो कत्तीकं विषय करेंहैं औ वहिर्भुख जो "इदं" किंदे यह इस आकारवाली वृत्ति है, सो वाह्य इदं-वस्तुकं किंदे इसवस्तुकं विषय करेंहैं ॥

७३) "इदं" (यह) इस आकारवाली" इतनें मूलके पदकरि वाहिरवृत्तिके स्वरूपका कथन किया औं अवशेष रहे उत्तरार्धगत मूलके भागकरि वाहिरवृत्तिके विषयक् दिखा-वतेहैं:—यह वाहिरवृत्ति देहतें वाहिर वर्तमान जो इदंपनैकरि निर्देश करियेहैं वस्तु, तिसक् विषय करेहैं। यह अर्थ है।। ७।।

| ३ | स्वव्यवहारके हेतु भनके होते वी प्राणादि इंद्रियनका उपयोगः ॥

७४ नतु । मनकरिही सर्वव्यवहारकी सिद्धिके हुये चक्षु आिक्डंद्रियनकी व्यर्थताका प्रसंग होवेगा। यह आशंका करि कहेहैं:—

कॅर्तारं च कियां तद्वद् व्यावृत्तविषयानापे । स्फोरयेदेकयत्नेन योऽसौ साक्ष्यत्र चिद्रपुः ॥९॥ श्लोकांकः ११२५ ईक्षे गृणोमि जिघामि स्वादयामि स्पृशाम्यहम्। 🎚 ११२६ 🖟 इति भासयते सर्वं र्नृत्यशालास्थदीपवत् ॥ १०॥

Бы годы удау дост на 17 на 18 на вередения и год выстания и год выстания принципания принципания полительный под टिप्पणांक:

७५] इदमः विशेषाः ये गंधरूप-घाणादींद्रिय-स्यः, रसादयः तान् पंचकं असांकर्येण भिचात् ॥

Senior de la Colore da comparte de comparte proporte de la comparte del la comparte de la comparte del la comparte de la comparte del la comparte de la comp

७६) मनसेद्मिति सामान्यमात्रं गृह्यते न तु तद्विशेषो गंधादिरतस्तद्वहणे घाणादिक-म्रुपयुज्यत इत्यर्थः ॥ ८ ॥

७७ एवं सोपकरणं जीवखरूपं निरूप्य परमात्मानं निरूपयति-

७८ ] कर्तारं च कियां तद्वत् व्याद्य-त्तविषयान् अपि एकयत्नेन यः विद्वपुः स्फोरवेत् असौ अत्र साक्षी ॥

७५] इदंपदार्थके भेद जे गंधरूपरस-आदिक हैं. तिनकृ घ्राणआदिक इंद्रियनका पंचक परस्पर मिलापविना भेदकरि ग्रहण करेहै ॥

७६) मनकरि "यह" ऐसें सामान्यवस्तु मात्र ग्रहण करियेहैं, परंतु तिसका विशेष गंधा-दिक नहीं । यातैं तिस वस्तुके विशेपके ग्रहण-विषे प्राणआदिकइंद्रियनका पंचक उपयोगकुं पावताहै। यह अर्थ है।। ८॥

॥ ४ ॥ परमात्मा ( साक्षी )का निरूपण ॥ ७७ ऐसें सामग्रीसहित जीवके खरूपकूं निरूपण करीके अब परमात्माकुं निरूपण करेहैं:-

७८] कर्ताकूं औ क्रियाकूं तैसें भिन्न-

७९) कर्तारं पूर्वोक्तमहंकाररूपं । कियां अहमिदमात्मकमनोष्टत्तिरूपां विषयानपि च्याष्ट्रतान् अन्योन्यविरुक्षणान् घ्राणादियाह्यान् गंधादीन् विषयान् च । एक-यत्नेन युगपदेव । यः चिद्धपुः चिद्रुप एव सन्। स्फोरयेन् प्रकाशयेत् । असावत्र वेदांत-शास्त्रे साक्षी इत्युच्यत इत्यर्थः ॥ ९ ॥

८० साक्षिण एक्यत्नेन सर्वस्फोरकत्वम-मिनीय दर्शयति (इक्षे श्रुणोमीति)—

८१] "अहं ईक्षे, श्रुणोमि, जिन्नामि, स्वाद्यामि, स्प्रशामि " इति भासयेत् ॥

साक्षी यहियेहै।।

७९ ) पूर्व श्लोक ६ विपे उक्त अहंकाररूप कत्तीकूं औं "अहं" अरु " इदं" इस आकार-वाली मनकी दृत्तिरूप क्रियाकूं औ परस्पर-विलक्षण अरु घाणआदिकइंद्रियनसैं करने योग्य गंधादिक विषयनकं एकयत्नकरि कहिये एककालविपैही जो चेतनरूपही हुया प्रकाशताहै, यह चेतन इहां वेदांतशास्त्रविष साक्षी ऐसें कहियेहैं। यह अर्थ है ॥ ९ ॥

॥ ५ ॥ साक्षी (परमात्मा )के एकप्रयत्नक्षें सर्वकी प्रकाशकताका दष्टांतसहित आकार ।।

८० साक्षीके एकयत्नकरि सर्वेके प्रकाश करनेक्षं आकारकरि दिखावेहैं:-

८१] "मैं देखताहूं, मैं सुनताहूं, मैं भिन्नविषयनकूं बी एकयत्नकरि जो संघताहं, मैं स्वाद लेताहं, मैं स्पर्श चिद्रप हुया प्रकाशताहै, सो इहां करताहूं।" ऐसे सर्वकं प्रकाशताहै॥ टीकांकः ३९८२ टिप्पणांकः

र्नृत्यशालास्थितो दीपः प्रभुं सभ्यांश्च नर्तकीम्। दीपयेद्विशेषेण तदभावेऽपि दीप्यते ॥ ११ ॥ अहंकारं धियं साक्षी विषयानपि भासयेत् । अहंकाराद्यभावेऽपि स्वयं भात्येव पूर्ववत् ॥ १२॥

नाटकदीपः ॥ १० ॥ श्लोकांकः ११२७

८२) ईक्षे रूपमहं पश्यामीत्येवं द्रष्टृदर्शन-दृश्यलक्षणां त्रिपुटीमेकयत्नेन भासयेत् । एवं शृणोमि इत्यादाविष योज्यम् ॥

८३ युगपद्विकारित्वेनानेकावभासकत्वे । दृष्टांतमाह—

८४] नृत्यचाालास्थदीपवत् ॥ १० ॥

८५ दृष्टांतं स्पष्टयति—

८६ ] ऋखशालास्थितः दीपः प्रभुं

८२) " रूपकुं में देखताहूं" ऐसें रूपद्रष्टा जो अहंकार, दर्शन जो प्रतिरूप किया अरु घटादिरूप दृश्म, इस त्रिपुटीकुं एकयत्नकरि प्रकाशताहै । ऐसें " में शब्दकुं सुनताहूं" इत्यादिकव्यवहारिवषे वी श्रोता श्रवण औ श्रोतव्य, इत्यादिकत्रिपुटीनकुं एकयत्नकरि प्रकाशताहै। सो योजना करनैकुं योग्य है।।

८३ एककालविषे अविकारी होनैकरि अनेकनके प्रकाशकपनैविषे दृष्टांत कहेँहैं:-

८४] चृत्यशालाविषै स्थित दीपककी न्यांई ॥ १०॥

॥ ३ ॥ श्लोक १० उक्त दृष्टांतके वर्णन-करि परमात्माक्ट्रं निर्विकारी होनैकरि सर्वकी प्रकाशकता ॥ ३९८५—३९९९॥

॥ १॥ स्रोक १० उक्त दृष्टांतकी स्पृष्टता॥

८५ द्रष्टांतक् स्पष्ट करेहैं:---

८६] दृत्यशालाविषै स्थित जो

च सभ्यान् नर्तर्की अविशेषेण दीप-यत्। तद्भावे अपि दीप्यते।

८७) अविद्योषेण प्रभ्वादिविषयिवेशेषा-वभासनाय दृद्धचादिविकारमंतरेणेति यावत् ११ ८८ दार्षोतिके योजयति (अहंकार-

मिति )—

८९] साक्षी अहंकारं धियं विषयान् अपि भासयेत् । अहंकाराद्य-भावे अपि स्वयं पूर्ववत् भाति एव ॥

दीप, सो प्रभु जो सभापति ताक् ं औं सभ्य जे सभाविपे स्थित लोक तिनक् ं औं नर्तकी जो नृत्य करनेहारी स्त्री ताक् संपूर्णताकरि प्रकादाताहै औं तिन प्रभुआदिकनके अभाव हुये वी प्रकादाताहै!!

८७ ] अशेपकरि कहिये प्रभुआदिक विषयनके भेदके प्रकाशनैअर्थ दृद्धिआदिक विकारसें विना दीपक प्रकाशताहै । यह अर्थ है ॥ ११ ॥

॥ २ ॥ दृष्टांतउक्तअर्थकी दार्छान्तमैं योजना ॥

८८ दार्धातिकविषे जोडतेहैं:-

८९ ] ऐसें साक्षी अहंकारकूं औं बुद्धिक्तं औं ग्रब्दादिकविषयनकूं बी प्रकाशताहै औं अहंकारआदिककें अभाव हुये बी आप पूर्वकी न्यांई भासताही है।

- नादकदीपः निरंतरं भासमाने कूटस्थे ज्ञप्तिरूपतः। टीकांक: ॥ १०॥ तद्भासा भासमानेयं बुद्धिर्नृत्यत्यनेकधा ॥१३॥ 3000 श्रीकांकः अहंकारः प्रभुः सभ्या विपया नर्तकी मतिः । टिप्पणांकः ११२० ãe तालादिधारीण्यक्षाणि दीपः साक्ष्यवभासकः १४ ११५० Sale (132-43) (Steen Back age 20 a. Gastan British Bri

९०) मुगुप्त्यादी अहंकाराच्यभावेऽपि चैतन्येन, तत्साक्षितया भात्येच इत्यर्थः ॥ १२ ॥

सर्ववस्त्ववभासकत्वसंभवात् कि तद्तिरिक्त- यतो साक्षिकल्पनयेत्याशंक्याह ( निरंतरमिति )- स्फ्तिराहित्यमतस्तद्तिरिक्तः

९२ ] फ़टस्थे भासमाने इयं बुद्धिः तद्रासा भासमाना अनेकघा चृत्यति ॥

९३] कृटस्थे निर्विकारे साक्षिणि । ज्ञक्षिरूपतः स्वप्रकाशचेतन्यतया, स्फ्रुरति सति, इयं सदा साक्षिणः स्वरूप-वृद्धिस्तद्वासा तस्य

अभाव हुये वी आत्मा तिस अभावका साक्षी पट है। " इत्यादिकज्ञानके आकारसै नृत्य होनैकरि भासताही है। यह अर्थ है।। १२।।

॥ ३ ॥ बुद्धित भिन्न सर्वप्रकाशकसाक्षीके अमीकारकी योग्यता ॥

बुद्धिकूंही अहंकार-९१ नतु प्रकाशरूप आदिक सर्ववस्तुनके अवभासकपनैके संभवतें तिस बुद्धितें भिन्न साक्षीकी कल्पनासें क्या 'प्रयोजन है ? यह आशंकाकरि कहैहैं:-

९२ ] कृटस्थक्ं ज्ञक्षिरूपतैं निरंतर भासमान होते तिस कूटस्थके प्रकाश-करि भास्यमान यह बुद्धि अनेक-प्रकारसैं चृत्य करती है।।

९३ ) निर्विकारसाक्षीक् स्वप्रकाश चैतन्य होनैकरि सदास्फुरायमान होते। यह बुद्धि तिसं साक्षीके स्वरूप चैतन्यकरि भासमानही हारे हैं औ अवभासक साक्षी दीप है।।

भासमाना अनेकधा घटोऽयं पटोऽयमित्यादि ९१ नतु प्रकाशरूपाया बुद्धेरेवाहंकारादि- कारेण नृत्यति विक्रियते ॥ अयं भावः— **बुद्धेविकारितया** सवीवभासकः ज्ञासिरूपतः निरंतरं साध्यभ्युपगंतन्य इति ॥१३॥

९४ उक्तमर्थ श्रीतृबुद्धिसीकयीय नाटक-ंत्वेन निरूपयति--

९५ ] अहंकारः प्रभु: निरंतरं सभ्याः । मतिः नर्तकी तालादिधारीणि । अवभासकः .दीपः ॥

९० ) सुपुप्तिआदिकविषे अहंकारआदिकके हुई अनेकप्रकारसें कहिये " यह घट है, यह करतीहै कहिये विकारकं पावतीहै।। इहां यह भाव है:- जातें बुद्धिक्तं विकारीपनैकरि जड होनैतैं आपकरि प्रकाशरहितपना है । यातैं तिस बुद्धितें भिन्न सर्वका अवभासक साक्षी अंगीकार करनैकुं योग्य है ।। १३ ॥

॥ ४ ॥ श्रोताकी बुद्धिमैं सुगग करनैवास्तै श्लोक १२-१३ उक्तअर्थका नाटकपनैकरि निरूपण॥

९४ श्लोक १२–१३ उक्तअर्थक्षं श्लोताकी होनैअर्थ बुद्धिविषे सुगम नाटकपनैकरि निरूपण करेंहै:-

९५ ] अहंकार स्वामी है औ विषय सभावासी पुरुष हैं। बुद्धि नर्तकी है औ इंद्रियतालआदिकके धारण करने- ९६) विषयभोगसाकल्यवैकल्याभिमान-प्रयुक्तहर्षविषादवत्त्वान्नृत्याभिमानिप्रश्रुतुल्यत्व-महंकारस्य । परिसरवर्तित्वेऽपि विषयाणां

९६) विषयमोगकी संपूर्णता औ असंपूर्ण-ताके अभिमानके किये हर्ष औ विषाद-वाला होनैतें अहंकारकं नृत्यका अभिमानी प्रभ्र जो राजा ताकी तुल्यता है औ चारी-ओरतें वर्तनैहारें हुये बी तिस उक्तहर्पविषाद-

४६ जैसे गृद्धका अभिमानी राजा गृद्धकी संपूर्णता शे असंपूर्णताके अभिमानकरि ह्षेविषादवाळा होवेहैं था नर्तकी-आदिकका धनाहशता करि आश्रय है जो गृद्धशाळाका निर्वाहक है जो अनेकदारागुफ है था वर्ड कार्यका कर्ता है जो बर्डभोगका भोक्ता है। तैसे अहंकार वी भोगकी संपूर्णता औ असंपूर्णताके अभिमानकरि ह्षेविषादवाळा होवेहें भो उपाधिहपतासे आत्मधनगुक्त होनेकरि बुद्धिआदिकनका आश्रय है औ समिष्टिव्यष्टिदेहक्त शाळाका अहंमममावकरि निर्वाहक है औ शुमाशुभद्रतिहप अनेकदाराकरि युक्त है था सर्वकर्मका कर्ता है औ सर्वभोगका भोक्ता है। यातें सामास-अहंकार गृद्धअभिमानी राजाके तुल्य है।

४७ जैसे सभाविषे स्थित पुरुष ( कपरके टिप्पणिविषे उक्त ) राजाके घर्मनसें रहित हुये चारीओरतें वर्ततेहें औ राजाके स्वाधीन हैं । तेसें शब्दादिकविषय वी कर्तृस्वभोक्तत-आदिक अहंकारके धर्मनसें रहित हुये चारीओरतें परि-हश्यमान है भी अहंकारके खाधीन हैं । यातें सभ्यपुरुषनके तस्य हैं।

४८ जैसे नर्तकी, नृत्यउपयोगी अनेकचेष्ठारूप विकार (अन्यथाअवयव ) वाली होवेहै को सर्वलोकनकी ओर हस्त आदिककूं प्रसारतीहै को (१) शंगार, (२)वीर, (३) करण, (४) अद्भुत, (५) हास्य, (६) भयानक, (७) वीमत्स, (८) रोह, अरु (९), शांत इन नवरसरूप मनोभावकरी राजाकूं रंजन करती है।

तैसे वृद्धि वी कामादिपरिणामरूप अनेकिकारवाली होनेहै औ सर्वविषयाकार होनेकिर अपने अयभागरूप हस्तकूं सर्वओरतें प्रसारतीहै। औ—

- (१) शाख्नसंस्कारसें रहित होने तब वख्नभूषणादिककी शोभाके अभिमानकरि ट्रांगाररसकूं दिखानतीहै । औ—
- (२) शरीरकी प्रवलता देखिके युद्धादिकके प्रसंगमें पुरुष-पनेके अभिमानकरि चीररसक् दिखावतीहै । औ—
- (३) पुत्रकल्यादिसंबंधिनके दुःखकूं देखिके कोमल भये अंतःकरणमें करणारसकूं दिखानतीहै। ओ—

तद्राहित्यात्सभ्यपुरुपसाम्यं । नानाविध-विकारित्वात् नर्तकीसाम्यं धियः। धीविक्रिया-

वान्ताकरि रहित होनैतें विषयनकं सभ्य-पुरुषनकी समता है औं नानाप्रकारके विकार वाली होनैतें बुँद्धिकं नर्चकी जो नृत्य करनै-हारी स्त्री ताकी समता है औं बुद्धिके विकारनके

(४) इंद्रजालादिकअपूर्वेपदार्थकूं देखिके आश्चर्यकूं पावती हुई अद्भुतरसकूं दिखावतीहै औ—

् (५) वांच्छितविषयके छ।भतें आनंदकूं पावतीहुई हास्यरसकूं दिखावतीहै । औ−

(६) शत्रुआदिकधें जन्य दुःखकी विंताकरि भयकूं पावतीहुई भयानकरसकूं दिखावतीहै । औ—

(७) मलीनपदार्थके संसर्गकरि ग्लानीकू पावतीहुई वीभत्सरसकूं दिखावतीहै भी—

(८) कोधादिकके प्रसंगसें भय दिखावतीहुई रौद्गरसकः दिखावतीहै औ---

- (९) श्रियपदार्थके नाशकरि उदासीनहुई शांतिरसर्छ दिखावसीहै ॥
- (१) बुद्धि जब शास्त्रसंस्कारसहित होने तब द्वितीयपृष्ठ गत ८ वें टिप्पणिवेष उक्त अमानित्वसें आदिलेके औ ८४ वें टिप्पणिवेषे उक्त देवीसंपत्तिह्य भूषणयुक्त हुई शृंगाररसकूं दिखानतीरें। औ—
- (२) कामादिकशञ्जनके जयविषे पुरुषार्थकरि वीररसकूं दिखानतीहै। शौ—
- (३) अध्यात्मादिद्वःखकरि प्रस्त पुरुषकूं देखिके द्रवी-भावकूं पाईहुई करुणारसकूं दिखावतीहै। औ—
- (४) एकही अद्वितीय असंग निर्विकार निष्प्रपंच नदा-निष सजातीयआदिमेदयुक्त औ संग अरु कर्तृत्वादिनिकार-वान् प्रपंचकूं देखिके वा गुरुक्तपासे अलैकिकवस्तुकूं जानिके आश्चर्यवान् हुई अद्भुत्तरसकूं दिखावतीहै। औ—
- (५) राज्यपदसे पत्त हों यके रंकपदक् प्राप्त भये राजेकी न्यांई ब्रह्मभावसे पत्तन होयके जीवभावके प्राप्त भये परमारमाक् देखिके वा अपरोक्षह्मानकी प्राप्तिकरि हुई प्रायके वा निरावरणखहूपानंदके अनुभवकरिके हास्यरसके दिखावतीहै। औ—
- (६) ज्ञानसें विना निवारण करने कूं अशक्य जन्ममरणादिः संसारदुः खकी विताकरि भयकूं पानती हुई भयानक रसकूं दिखानती है। औ—

दशी. ] ३ दृष्टांतवर्णनकरि परमात्माकूं निर्विकारितासें सर्वकी प्रकाशकता ३९८५-३९९९॥ ३९३

नाटकदीपः स्वर्भियानसंस्थितो दीपः सर्वतो भासयद्यथा। हिल्लांकः हिल्लांकः ११३१

णामनुकूलव्यापारवन्वात्तालादिधारिसमानत्व- | मिद्रियाणाम्। एतत्सर्वावभासकत्वात् साक्षिणो-दीपसाद्यमस्तीति द्रष्टव्यम् ॥ १४॥

साक्षिणोऽप्यहंकाराद्यभासकत्वे ननु संबंधापगमागमरूपविकारवत्त्वं स्यादित्याशंक्याह (स्वस्थानेति)-

९८] दीवः यथा स्वस्थानसंस्थित: अनुकुलव्यापारवान् करनेहारे प्ररुपनकी तालआदिकके धारण समानता है ओं इन सर्वका अवभासक होनैतें साँक्षीक्तं दीपककी सदशता है। ऐसें देखनैक्तं योग्य है ॥ १४ ॥

॥ ५ ॥ साक्षीके निर्विकारीपनैका स्रोक १० उक्त दृष्टांतपूर्वेक कथन ॥

९७ ननु । साक्षीक्ं वी अहंकारआदिकके तिस अहंकारादिकके अवभासकपनैके हुये साथि संबंधके अपगम नाम नाग्न औ आगम

( ७ ) शिष्टनिंदित यथेच्छाचरणरूप दुराचारसें ग्लानीकूं पानतीहुई वीभत्सरसक् दिखावतीहै। औं---

(८) अज्ञजननकूं सन्मार्गविषे प्रदृत्ति करावनेके वास्ते संसारदुःखके भयक् जनावतीहुई वा तत्त्वज्ञानके वलकरि काळकूं बी डरावतीहुई रोदरसकूं दिखावतीहै। औ---

(९) दोपद्धिजन्य वा मिथ्यात्वद्धिजन्य वैराग्यके उदय करि वा जगत्की विस्मृतिहर उपरामके उदयकरि प्रपंचकी अरुचिकुं पायके शांतिरसकुं दिखावती है। औ-

(१०) निरावरण परिपूर्ण सन्नृतिक जीवन्मुक्तिके विस्रक्षण आनंदकूं आखादन करतीहुई नवरसतें विरुक्षण दशमरसकूं दिखानती है।।

इसरीतिसे बुद्धि नवरसकूं दिखायके साभास अहंकारकूं रंजन करतीहै यातें नर्तकीके समान है ॥

४९ जैसे तालमृदंगसारंगीआदिकवाद्यनके धारनैहारे पुरुष नर्तकीकी चेष्टाके अनुकुल न्यापारवान् होनेहै। तैसे इंद्रियः । समान है ॥

ราง เมื่อ เม सर्वतः भासयेत् तथा स्थिरस्थायी साक्षी वहिः अंतः प्रकाशयेत्।

> ९९) दीपो यथा गमनादिविकारग्रन्यः स्वदेशेऽवस्थित एव सन् स्वसंनिहिताखिल-पदार्थानवभासयति । एवं साक्षी भावः ॥ १५ ॥

> नाम उत्पत्तिरूप,विकारवान्पना होवैगा । यह आशंकाकरि कहेंहैं:--

> ९८ ] जैसें दीप अपने स्थानकेविषै सर्वेओरतें हुया प्रकाशताहै तैसें स्थिरस्थायी कहिये तीनिकाल अचल हुया साक्षी वाहिरभीतर प्रकाशता है।

> ९९) जैसैं गमन आदिकविकाररहित दीपक अपने देशविंपें स्थित हुयाही अपने समीपके सर्वपदार्थनकुं प्रकाशताहै । ऐसैं गमनादिक-विकाररहित स्वस्वरूपविषे स्थित हुया साक्षी वी सर्वर्के प्रकाशताहै । यह भाव है।। १५॥

> बी जिस जिस विषयके शहण करनैकूं बुद्धि जातीहै, तिस तिस विषयके सन्मुख होनैकरि बुद्धिके विकार जे परिणाम तिनके अनुकूलव्यापारवान् होवेहें । यातें इंद्रिय ताल-आदिक धारिनके समान हैं ॥

५० जैसे नृखशालाचिप स्थित दीवक जब सभास्थित होने त्तव वाहिरमीतर सर्व ओरतें राजा आदिकसर्वकूं प्रकाशताहै औ जब सभान होचे तब वी प्रकाशता है औ। ओप गमन-आगमनआदिकित्रयारूप विकारसें रहितहुया ज्यूंका त्यूं अपने स्थानविपे स्थित है, तैसे साक्षी बी जात्रत्खप्नकालमें स्थित अहंकारादिकसर्वकं प्रकाशताहै औ सुष्ट्रित मूर्छा अर 🦠 समाधिकालविषे इन सर्विके अभाव हुये तिनके अभावकृं प्रकाशताहै औ आप गमनआगमनआदिकविकारनसें रहित हुया ज्यूंका त्यूं खमहिमामैं स्थित है। यातें साक्षी दीपकके

8000 Similar बहिरंतर्विभागोऽयं देहापेक्षो न साक्षिणि। विषया वाह्यदेशस्था देहस्यांतरहंक्रतिः॥१६॥ अंतस्था धीः सहैवाक्षेबिहिर्याति पुनः पुनः। भास्यबुद्धिस्थचांचल्यं साक्षिण्यारोप्यते वृथा१७

नाटकदीपः ॥ १० ॥

... श्लोकांकः

११३२

άę

४००० नतु साक्षिणो वहिरंतरवभासक-त्वाभिधानमञ्जपपनं "अपूर्वमनपरमनंतर-मवाह्यम्" इति श्वत्या तस्य वाद्यांतरविभागा-भावाभिधानादित्याशंक्याह (बहिरिति)—

१] अयं वहिरंतर्विभागः देहापेक्षः न साक्षिणि॥

२ कस्य भाह्यत्वं कस्य चांतरत्वमित्यत आह----

# ॥ २ ॥ परमात्माके यथार्थस्वरूपका विशेषकरि निर्द्धार ॥ ४०००-४०५०॥

|| १ || साक्षीपरमात्मामें बुद्धिके चंचल-ताका आरोप || ४०००-४०११ || || १ || वास्तवसाक्षीकूं बाहिरभीतरपनैके अभाव-पूर्वक बाह्यभीतरके वस्तुका कथन ||

४००० नतु, साक्षीकूं वाहिरमीतर अव-भासकपनैका कथन अयुक्त है। काहेतें १ ''न पूर्व कहिये कारण है। न अपर कहिये कार्य है। न अंतर है। न वाह्य है" इस श्रुतिकरि तिस साक्षीआत्माके वाहिरमीतरिवभागके अभावके कथनतें। यह आशंकाकरि कहेहें:—

१] यह जो " वाहिरभीतर" ऐसा विभाग है, सो देहके अपेक्षाकरि है; साक्षीविषे नहीं है॥ ३] विषयाः बाह्यदेशस्थाः । देहस्य अंतः अहंकृतिः ॥१६॥

४ नतु "स्थिरस्थायी तथा साक्षी वहिरंतः प्रकाशयेत्" इति अविकारिणः सतो वहिरंत-रवभासकोक्तिरयुक्ता "अहं घटं पश्यामि" इत्यत्राहमित्यंतरहंकारसाक्षितया प्रथमतो भास-कस्यानंतरं "घटं पश्यामि" इति घटाकारवृत्ति-स्फुरणरूपेण वहिर्निगमानुभावादित्याशंक्याह— ५ ] अंतस्था धीः अक्षैः सह एव पुनः

२ तव किसकूं वाह्यपना है औ किसकूं आंतरपना है ? तहां कहेहैं:--

३ ] शब्दादिकविषय बाह्यदेशविषे स्थित हैं औ देहके भीतर अहंकार है॥१६॥

।। २ ।। वाहिरभीतरप्रकाशमान साक्षीविषे बुद्धिकी चंचलताका भारोप ॥

४ नतु " तैसैं स्थिरस्थायी हुया साक्षी वाहिरमीतर प्रकाशताहै " इस १५ वें श्लोक- उक्तप्रकारकार अविकारी हुये साक्षीके वाहिर- मीतरअवभासकपनैका कथन अयुक्त है। काहेतें १ में घटकूं देखताहूं " इहां "मैं " ऐसें मीतर अहंकारका साक्षी होनैकिर प्रथमतें मासकसाक्षीके पीछे " घटकूं देखताहूं " ऐसें घटाकारप्रचिके स्फुरणरूपकार वाहिर- निर्गमनके अनुभवतें, यह आशंकाकार कहेंहें:

५ ] देहके भीतरस्थिति जो बुद्धि है । सो इंद्रियनके साथिही वारंवार artenderianan alle sector escentes austrens succession de montrens de montrens de montrens de montre de montre नाटकदीपः र्यहांतरगतः स्वल्पो गवाक्षादातपोऽचलः। ॥ १०॥ तत्र हस्ते नर्त्यमाने नृत्यतीवातपो यथा॥१८॥ श्लोकांकः निर्जस्थानस्थितः साक्षी वहिरंतर्गमागमौ। अकुर्वन्बुद्धिचांचल्यात्करोतीव तथा तथा ॥१९॥ 👬 sara 1901. Persangan 🖟 1995. Persangan persangan ang persangan persangan

800E टिप्पणांकः

भास्यबुद्धिस्थ-पुनः बहिः याति । चांचल्यं साक्षिणि वृथा आरोप्यते ॥

६ ) द्रप्ट्रग्राहकत्वेन देहांतरावस्थिता युद्धिः भूयो भूयो चक्षुरादिद्वारा रूपादिग्रहणाय निर्गच्छति । तथा च तन्निष्टं चांचल्यं साक्षिण्यारोप्यते अतोः वास्तवं साक्षिणः चांचल्यमिति भावः ॥ १७ ॥

७ भासके भास्यचांचल्यारोपः इलाशंक्याह ( गृहांतरगत इति )-

८ ) गवाक्षात् गृहांतरगतः स्वल्पः

चाहिर जातीहै । ऐसे हुये साक्षीकरि भासने योग्य बुद्धिकी चंचलता साक्षीविषे वृथा आरोपित होवैहै ॥

६) "में" इस आकारकरि द्रष्टा जो सामासअहंकार, ताकी ग्राहक कहिये विषय करनेहारी होनैकरि देहके भीतर स्थित जो बुद्धि है "सो यह घट है " इत्यादिआकार-करि रूपादिकके ग्रहणअर्थ कहिये विषय करनैअर्थ चक्षुआदिकइंद्रियद्वारा फेरि फेरि वाहिरगमन करती है । तैसे हुये तिस बुद्धिविपै स्थित जो चंच्लपना है, सो तिस बुद्धिके भासक साक्षीविपै मूढनकरि आरोप करियेहैं। यातें साक्षीकुं वास्तेव वाहिरभीतरग्मन करने-रूप चंचलपना नहीं है। यह भाव है।।१७॥

॥ ३॥ प्रकाशकविषे प्रकाश्यकी चंचछताके आरोपमें दृष्टांत ॥

७ भासक जो प्रकाशक ताविषे भास्य जो प्रकाश्यर्वस्तु ताकी चंचलताका आरोप कहां देख्याहै ? यह आशंकाकरि कहेहैं---

आतपः अचलः तत्र हस्ते नर्त्धमाने | यथा आतपः नृत्यति इव ॥

९) गवाक्षाव् गृहांतरगतः खल्पा-वर्तते तत्र तस्मिनातपे तपोऽचल एव पुरुपेण हस्ते नृत्येमाने इतस्ततः चाल्य-माने यथा आतपो चत्यतीव चलतीव लक्ष्यते न तु चलतीत्यर्थः ॥ १८ ॥

१० दार्घोन्तिकमाह---

११] निजस्थानस्थितः साक्षी वहिः अंतः गमागमौ अक्तर्वन् वृद्धिचांच-ल्यात् तथा तथा करोति इव ॥ १९ ॥

८] गवाक्षतें गृहके भीतर प्राप्त जो स्वल्पआतप कहिये सूर्यका प्रकाश है, सो स्वरूपतें अचल होवैहै । तहां इस्तके नर्त्धमान कहिये नचायेह्नये जैसे आतप नृत्य करते हुयेकी न्यांई होवैहें ॥

९) गवाक्ष जो झरोखा तातें गृहके भीतर आया जो थोडा आतप कहिये भूप है, अचलही वर्तताहै । तिस आतपविषे पुरुषकरि हस्तके इधर उधर चलायमान कियेद्वये जैसैं आतप चलतेकी न्यांई देखियेहै औ चलता नहीं। यह अर्थ है।। १८॥

।। ४ ॥ द्रष्टांतउक्तअर्थकी दार्ष्टांतमें योजना ॥ १० दार्षातिकक् कहेहैं।--

११] तैसैं निजस्थानमें कहिये ख़खरूप-विषे स्थित हुया साक्षी बाहिरभीतर-गमनआगमनकूं न करताहुया बुद्धिकी चंचलतातें तैसें तैसे करतेह्रयेकी होबै है ॥ १९ ॥

३९६

टीकांक:

टिप्पणांकः

સ્હ

NO DEFENSE DE LO DE DESCRITERA DE LO PERSONA DE LO PERSONA EN LO PERSONA DE LO LO PERSONA DE LO PERS नै बाह्यो नांतरः साक्षी बुँद्धेदेंशौ हि तावुभौ बुँद्धयाद्यशेषसंशांती यत्र भात्यस्ति तत्र सः॥२०॥ देशैंः कोऽपि न भासेत यदि तर्ह्यस्त्वदेशभाक् । सैंबिदेशप्रकृत्येव सर्वगत्वं ने तु स्वतः ॥ २१ ॥

नाटकदीपः ११३६

१२ " निजस्थानस्थितः" इत्यनेन किं बाह्यादिदेशस्थत्वमेवोच्यते नेत्याह (न बाह्य इति)—

१३] साक्षी बाह्यः न आंतरः न ॥ १४ तत्र हेतुमाहें (बुद्धेरिति)—

१५ | हि तौ उभौ बुद्धेः देशौ ॥

१६ तर्हि किं विविधितमित्यत आह-

१७ ] बुद्धवाद्यशेषसंशांती सः यत्र भाति तत्र अस्ति ॥

॥ २ ॥ साक्षीके देशकालादिरहित निजखरूपके कथनपूर्वक ताके अनुभव-

।) का उपाय ४०१२-४०५० ॥

॥ १ ॥ ब्रद्धिके बाह्यअंतरदेशतें रहित साक्षीका निजस्थान ॥

१२ " निजस्थानविषै स्थित हुया " १९ श्लोकगत कथनकरि क्या साक्षीका बाह्यआदिकदेशिवेषे स्थितपना कहियेहै ? साक्षीविषै वाह्यअंतरदेशकी आशंकाकरि कल्पना नहीं है। ऐसें कहेहें:-

१३] साक्षी बाह्य नहीं है औ आंतर नहीं है ॥

१४ तिसविषे कारण कहेंहैं:-

१५ | जातें सो बाहिरभीतर दोनुं बुद्धिके देश हैं, यातें साक्षीके नहीं ॥

१६ तव साक्षीका स्थान क्या कहनैकूं डिच्छत है ? तहां कहैंहैं:-

१८) आदिशब्देनेंद्रियाद्यो संशांतिशब्देन तत्प्रतीत्युपरतिर्विवश्विता ॥२०॥

१९ ननु सर्वव्यवहारोपरतौ नोपलभ्यते कुतस्तन्निष्ठत्वग्रुच्यत स्वामिप्रायमाविष्करोति (देश इति)-

२०] यदि कः अपि देशः न भासेत तर्हि अदेशभाक् अस्तु ॥

२१) देशादिकल्पनाधिष्ठानस्य स्वातिरिक्त-देशापेक्षा नास्तीति भावः ॥

हुये सो साक्षी जहां स्वस्वह्रपविषे भासताहै तहांही है॥

१८) इहां आदिशब्दकरि इंद्रियआदिक ग्रहण करियेहैं औा संशांतिशब्दकरि तिन बुद्धिआदिकनके प्रतीतिकी निवृत्ति कहनैकुं इच्छित है ॥ २०॥

॥ २ ॥ देशादिरहित आत्माके सर्वगतपनै औ सर्वसाक्षीपनैकी अवास्तवता ॥

ं१९ नुन सर्वव्यवहार जो प्रतीति ताकी निवृत्तिके हुये देशही प्रतीत नहीं होवे है। तब साक्षीका तिसविषे स्थितपना काहेतें कहियेहें ? यह . आशंकाकरि अपनै ' अभिप्रायक्तं । करेहैं:--

२० ] जब कोई बी देश भासताहै। तब देशकूं न भजनैहारा कहिये देशरहित साक्षी होहु ॥

२१) देशादिककी कल्पनाके अधिष्ठानकं १७] बुद्धिआदिकसर्वेकी संद्यांतिके अपनैतें भिन्न देशकी अपेक्षा नहीं है। यह भावहै॥ द्शी.]॥२ साक्षीका देशकालादिरहित । नजस्वरूप आ ताक अञ्चनकार ।

हार करिपः अंतिविहिर्वा सर्व वा यं देशं परिकल्पये।

हार करिपः अंतिविहिर्वा सर्व वा यं देशं परिकल्पये। 

४२ वर्षे देशाद्यभावे शास्त्रे सर्वगतसर्व- । २८] अंतः वा वहिः वा यं सर्व देशं बुद्धिः परिकल्पयेत् । तद्देशगः

> २९ ''तथा वस्तुपु योजयेत" इत्येतत् प्रपंचयति--

३०] यत् यत् रूपादि भावः कल्प्येत, तत् तत् प्रकाशयन् तस्य साक्षी भवेत्॥

> ३१ तर्हि किं तस्य निजं रूपमित्यत आह-३२] स्वतः वाग्बुद्धथगोचरः ॥ २३ ॥

२८ ] अंतर वा बाहिरदेशकूं औ जिस सर्वेवस्तुक् बुद्धि सर्वके साक्षीपनैका जो कथन है। सो विरोधक् तिस देशविषे स्थित साक्षी कहियेहै तैसें सर्ववस्तुनविषे योजना करना ॥ २२॥

> ॥ ३ ॥ बुद्धिकल्पितवस्तुकी साक्षिताके कथनं पूर्वक साक्षीका निजरूप ||

२९ " तैसैं वस्तुनविषे योजना इस २२ श्लोकउक्तकूं वर्णन करेंहैं:—

३० ] जो जो रूपादिकवस्त बुद्धि-करि कल्पना करियेहै । तिस तिस वस्तुक्तं प्रकाशताहुया तिस तिस वस्तुका साक्षी होवैहै॥

३१ तब तिसका निजरूप क्या है ? तहां कहेंहैं:---

३२ ] स्वरूपतें वाणी औ बुद्धिका अविषय है।। २३॥

साक्षित्वाद्यक्तिविरुध्येतेत्यत आह—

२३ ] सर्वदेशप्रक्लप्त्या एव सर्वगत्वम् । साक्षी तथा वस्तुषु योजयेत् ॥ २२ ॥ २४ खाभाविकमेव किं न खादित्यत आह ( न तु स्वत इति )---

२५] स्वतः तु न ॥

२६ ) अद्वितीयत्वादसंगत्वाचेति ॥ २१ ॥

्सर्वगतत्ववत्सर्वसाक्षित्वमपि २७ न वास्तवमित्याह-

२२ ननु देशआदिकके अभाव हुये शास्त्र-विषे सर्वगत कहिये सर्वविषे न्यापक पावैगा । तहां कहेहैं:

२३ | सर्वदेशकी कल्पनाकरिही आत्माकं सर्वगतपना है ॥

२४ स्वाभाविक कहिये स्वरूपसैंही सर्वेगत-पना क्यूं नहीं होवेगा ? तहां कहेंहैं:---

२५] स्वतः कहिये खरूपते सर्वेगतपना नहीं है ॥

२६) आत्माकूं अद्वितीय होनैतें औ असंग होनैतें स्वाभाविकसर्वगतपना नहीं है । यह भाव है।। २१॥

२७ सर्वगतपनैकी न्यांई सर्वसाक्षीपना वी वास्तव नहीं है। ऐसें कहेहैं:-

E SX • TO SENDE DE SINO DE SENDE DE SE 📱 कैथं ताह अया प्राह्य इति चेन्सैव गृह्यताम्। क्षित्र्यहोपसंशांतौ स्वयमेवावशिष्यते ॥ २४ ॥ क्षित्रं तत्र मानापेश्चास्त्रि स्वयस्त्राप्त्राप्त्र र्ने तत्र मानापेक्षास्ति र्स्वप्रकाशस्वरूपतः। र्तीदृष्टयुत्पत्त्यपेक्षा चेच्छ्रतिं पठ ग्ररोर्मुखात् ॥ २५ ॥ 🚪

|| **१०**|| श्लोकांक:

अवाङ्मनसगोचरत्वे मुमुक्षुणा न गृह्येतेति शंकते (कथमिति)-

३४] तादक् मया कथं ग्राह्य इति चेत् ।

३५ अग्राह्यत्वसिष्टमेवेत्याह-

३६ ] मा एव गृह्यताम् ॥

३७ नन्त्रात्मनो "विचारेण विनष्टायां मायायां शिष्यते स्वयम्" इत्युक्तं परमात्माव-शेषणं न सिद्धचेदित्यत आह-

॥ १ ॥ स्रोक २३ टक्त निजरूपकी अग्रह्य-ताकी इष्टापत्तिपूर्वक, स्रोक २३ उक्त परमात्माके अवशेषका कथन ॥

३३ वाणी अरु मनके अविषय हुये मुमुक्ष-करि ग्रहण नहीं होवैगा। इसरीतिसें वादी गंका कहेहैं:--

२८ | तैसा मनवाणीका अविषय साक्षी मेरेकरि कैसें ग्रहण करनेकें योग्य है? ऐसैं जो कहै।

३५ अग्राह्मपना इप्रही है । ऐसे सिद्धांती कहैहें--

३६ ो तौ मति ग्रेंहण करो ॥

३७ नज "आत्माके विचारकरि मायाके नाज्ञ हुये आप परमात्माही शेप रहताहै " ऐसें तृतीयश्लोकविषे कहा जो परमात्माका अवशेष रहना, सो नहीं सिद्ध होवैगा। तहां

नहीं प्रहण ( विषय ) करना इष्ट है औं शब्दकी लक्षणावृत्ति- | खयंप्रकाशरूप सो आत्मा जानना योग्य है ॥

३८] सर्वेग्रहोपसंशांती स्वयं अवशिष्यते ॥

३९ ) स्वात्मातिरिक्तस्य द्वैतस्य मिथ्यात्व-तत्त्रतीत्यपद्यांती स्वात्मा निश्रयेन सत्यतया अवश्विष्यते इति भावः ॥ २४ ॥

४० यद्यप्युक्तन्यायेन स्वात्मा परिशिष्यते तथापि तदापरोक्ष्याय किंचित्प्रमाणमपेक्षित-मित्यत आह ( न तत्रेति )—

४१ ] तत्र मानापेक्षा न अस्ति ॥

कहेहैं:-

३८ ] सर्वग्रहकी कहिये सर्वप्रतीतिकी सम्यक्ञांतिके हुये आपही अवद्येष रहताहै ॥

३९) स्वात्मातें भिन्न द्वैतके मिथ्यापनैके निश्रयकरि तिस द्वैतकी प्रतीतिकी उपरतिके हुये स्त्रात्माही सत्यपनैकरि अवशेप रहताहै'। यह भाव है।। २४॥

॥ ५ ॥ प्रमाणअपेक्षारहित स्वप्रकाशवस्तुके श्रुतिकरि उत्तमअधिकारीकूं वोधनका उपाय ॥

४० यद्यपि श्लोक २४ उक्त न्यायकरि स्वात्मा परिशेषका विषय होवैहै, तिसके अपरोक्ष करनैअर्थ कुक प्रमाण अपेक्षित है । तहां कहेहैं:-

४१] तिस स्वात्माविषै प्रमाणकी अपेक्षा नहीं है ॥

५१ खर्गप्रकाशरूप आत्माकूं माननेहारे इनकूं तिसका करि यो मनकी वृत्तिव्याप्तिकरि मनआदिकका साक्षी

येंदि सर्वग्रहत्यागोऽशक्यस्तर्हि धियं वज । -नाटकदीपः 11 10 11 शरणं तेंद्धीनोंतर्वहिर्वेगोऽनुभृयताम् ॥ २६॥ শ্রীকাক:

॥ इति श्रीपंचद्स्यां नाटकदीपः ॥ १०॥

टी पणांक:

४२ तत्र हेत्माह—

४३] स्वप्रकाशस्यरूपतः ॥

खतः ४४ नन्यात्मनः खप्रकाशतया स्फ़र्ती मानं नापेक्ष्यत इति व्युत्पत्तिसिद्धये प्रमाण-मानमपेक्षितमित्याशंत्रय श्रुतिरेवात्र मित्याह—

४५] ताद्यव्युत्पत्त्यपेक्षा चेत् गुरोः मुख़ात् श्रुतिं पठ ॥ २५ ॥

४२ तिसर्विप हेत कहेंहैं:--

४३] स्वप्रकाकास्त्रस्य होनेतें ॥

४४ नत् ''आत्माकी स्वप्रकाशताकरि आपहीतें स्फूतिविषे प्रमाण अपेक्षित नहींहैं" ऐसें बोधकी सिद्धि अर्थ प्रमाण अपेक्षित है। यह आर्याकाकरि श्रुतिही इहां प्रमाण है । ऐसैं कहेहें:-

४५] तैसें बोधकी अपेक्षा जो होवे होवेहै १ तहां कहैहैं:--तौ ब्रह्मनिष्टगुरुके सुखतैं श्रुतिकृं पठन कर ॥ २५॥

स्थूलदृष्टिवाला पुरुष शाखाकूं लक्ष्यकरिके पीछे धर्मसहित धर्मसहित बुद्धिकी दृष्टिक् छोडिके अधिष्ठान साक्षीह्रपकरि शाखाकी दृष्टिकूं छोडिके शाखाके समीप स्थित होनैकरि युद्धिके समीप स्थित होनैकरि युद्धिके आधीन हुयेकी न्यांई शाखाके आधीन चंद्रकूं देखताहै । तैसें मंद्रयुद्धिवाला जो परमात्मा है, ताकूं खखरूपकरि अनुभव करताहै ॥

४६ एवम्रत्तमाधिकारिण आत्मानुभवी-पायमभिधाय मंद्राधिकारिणस्तं दर्शयति (यदीति)---

४७] सर्वगृहत्यागः यदि अज्ञाक्यः नर्हि भियं शरणं वज ॥

४८ बुद्धिशरणत्वे किं फलमित्यत आह— ४९] तद्धीनः अंतः वा वहिः एपः अनुभृयताम् ॥

॥ ६ ॥ मंदअधिकारीक्षं आत्माके अनुभवका उपाय ॥

४६ ऐसे उत्तमाधिकारीकं आत्माके अनुभवके उपायक्षं कहिके जव मंदअधिकारीक्षं तिस आत्मानुभवके उपायकूं दिखावेहैं:—

४७। सर्वप्रतीतिका त्याग अशक्य है, तब बुद्धिके प्रति शरण जावह कहिये लेंक्य करह ॥

४८ द्रद्धिके शरण होनैविषे क्या

४९] तिस बुद्धिके अधीन अंतर वा वाहिर यह परमात्मा अनुभव करना ॥

५२ जैसे "शास्त्राविभे चंद्र है" इस बचनकूं सुनिके अधिकारी गुरुके उपदेशतें युद्धिकूं सक्ष्यकरिके वाह्यअंतर

५०) बुद्धचा यद्यत्परिकल्प्यते वाह्यमांतरं वा तस्य तस्य साक्षित्वेन तद्धीनः परमात्मा तथैव अनुभूयतां इत्यर्थः ॥ २६ ॥

५०) बुद्धिकरि जो जो बाह्य वा आंतर-वस्तु चारी औरतैं कल्पना करियेहै। तिस तिस वस्तुका साक्षी होनैकरि तिस बुद्धिके अधीन परमात्मा है। सो तैसें साक्षीपनैंकरिही अनुभव करना। यह अर्थ हैं॥ २६॥ इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यविद्यारण्य-म्रुनिवर्यकिंकरेण रामकृष्णाख्यविदुपा विरचिते पंचदशीप्रकरणे नाटकदीप-व्याख्या समाप्ता ॥ १०॥

इति श्रीमत्परमहंस परित्राजकाचार्य वापु-सरस्वतीपूज्यपादशिष्य पीतांवरकार्म-विदुपा विरचिता पंचदश्या नाटकदीपस्य तत्त्वप्रकाशि-काऽऽख्या व्याख्या समाप्ता ।। १० ॥

पुस्तक मिलनेका ठिकानाः— हरिप्रसाद भगीरथजी, प्राचीन पुस्तकालय, काल्वादेवी रोड रामवाडी, मुंबई.

### विचार-दर्शन । (हिन्दीभाषामें अपूर्व ग्रंथ)

इस ग्रंथके विषयमें साहसके साथ कहते हैं, कि, ऐसी प्रस्तक आजतक किसी भाषामें वनी नहीं । यह नवीन विचारकी नवीन विचारश्रेणी New thought है । जिसमें-वेद, वेदाङ्ग, उपनिषद्, शास्त्र, स्मृति, पुराण, कल्प, सूत्र, गाथा, अवस्था, वाइवल, क़ुरान, सांख्य, योग, तंत्र, मंत्र, ज्योतिप, वैद्यक, विज्ञान, मेरमेरिझम, आदि सबका रहस्य, गुप्तभेद एवं सार निकाल-कर सय धर्मीकी एकवाक्यता करके-वाह्यजगत्, जगत्का व्यवहार, आन्तरजगत्, विचारशक्ति, विचारसंयम, विचारसंस्कार सामर्थ्य, जिज्ञासा, श्रद्धा, सद्गुरु, वैराग्य, सचरित्र, आत्मा, परमात्मा, जीवात्मा, कर्म, उपासना, कर्म-भक्ति-ज्ञानयोग, अष्टांगयोगका पूर्ण विवे-चन करके क्रियारूप, ज्ञानरूप, सत्वरूप, अए-सिद्धि, नवनिधि, धनमाल खजाना, सुखशांति, भूतभविष्यत्रिकालज्ञान, अमरत्व आदि-चाहे सो साध्य करनेके लिये अमीघ शक्ति प्राप्त करनेका सरल सीधामार्ग दिखाया है । जिससे चाहे जो थोडे परिश्रम एवं समयमें इच्छित फल साध्य करके विजय पा सकता है। यह प्रस्तक क्या है मानों, सुख ज्ञांति, आनन्द, उत्साह, आरोज्य, वल, ऐक्वर्यका खजाना है। भाग्यशाली, पुण्यवान , धार्मिक ही को यह प्राप्त होसकती है; कागज, छपाई, जिल्द-बहुत बढ़िया, संच्छ एवं सुन्दर है ऐसे बहुमूल्य प्रन्थकी कीमत सिर्फ ५) रुपया रक्खी है। डाकमहँसूल ८ आना.

#### एकादशस्कन्ध

भाषा श्रीचतुरदासजीकृत.

इसमें श्रीमद्भागवतांतर्गत एकादशस्कन्धका वैदान्तरहस्य सरल भाषामें वड़े विस्तारके साथ लिखकर सर्व साधारणके सहजमें समझने योग्य कर दियागया है। की.१४ आना.डा. म. ४ आना

# वेदान्तमतदशैन।

भापा यह ग्रंथ अत्युत्तम है इसमें दो खंड हैं तथा वेदान्तविधिचारादि ५० प्रसंग हैं; जिनमें १८२ मत हैं और अनेक स्थलोंपर सूत्र व वृत्तियोंके प्रमाण भी दिये हैं कीमत १२ आना डा म २ आना

#### सुभाषितरत्नाकर. भाषादिकासहित।

यह अलंकार ग्रन्थ संस्कृतज्ञ पंडितों तथा हिंदी रसिक जनोंके निमित्त परमोत्तम अलंकार-रूप है। इस ग्रंथमें पाँच प्रकाश हैं। प्रथम प्रकाशमें सुभापित, विद्या, कवि, पंडित वैद्य आदि तथा धर्म, नीति सम्बन्धी सम्पूर्ण निष-योंकी प्रशंसा और तद्विरुद्धविपयोंकी निन्दा वर्णित है। द्वितीय प्रकाशमें राजसभा सम्बन्धी सब विषयोंका वर्णन है. तृतीय प्रकाशमें संसारके समस्त व्यवहारोंके अनुसार सामान्य नीति वर्णन की गई है। चतुर्थ प्रकाशमें समस्या, पहेली, कूटश्लोक और किया आदि गुप्तश्लोक, अन्तरालाप, वहिरालाप, प्रश्नोत्तरश्लोक, भाषा-चित्र, संस्कृतचित्र काच्य, शृंगार आदि नवरस निरूपण और विषयोपहास वर्णित हैं. पंचम प्रकाशमें धर्मोधर्म निरूपण, वर्णोश्रमधर्म, स्त्रीधर्म-तप तथा तीर्थनिरूपण, पुनर्जन्मनिरूपण, मोक्ष-स्वरूप, ब्रह्मनिरूपण, वर्णन है. सभाओंमें बोलने योग्य यह प्रन्थ पंडितों तथा सामान्य पुरुषोंके लिये भी रत्नकी खान है इसीसे इसका नाम " सुभाषित रत्नाकर " रक्खा है। इस ब्रन्थमें ज्योतिर्वित्पण्डित नारायणप्रसाद मिश्र लखीमपुर खीरी निवासीने अनेक काव्य नाटक इतिहास स्मृति और नीति ग्रन्थोंका उत्तमोत्तम विषय लेकर लिंखा है इसीसे इस ग्रन्थके आश्रयसे सामान्य पंडित भी सभामें बोल सकता है तथा सभाओंमें व्याख्यान देनेकी सामर्थ्य ग्रन्थके पदनेसे हो जाती है । इस ग्रन्थकी भाषादीका भी सरल भाषामें की गई है।

इस परमोत्तम ग्रन्थकी एक एक प्रति प्रत्येक पंडि-तजनको अपने पास रखनी उचित है-मूल्य भी सबके सुभीतेके लिए इतने बढ़े ग्रन्थका केवल - ३ रुपया मात्र रक्खा है। डाक खर्च ६ आना

अष्टोपनिषद्भाषा पक्का।
(अर्थात् आठ उपनिषदोंका सुरपष्ट शांकरभाष्यानुसार स्पष्ट अर्थ और मनउपदेशक शब्द, अन्तर्भुकी रामायण, आत्मस्तोत्राष्टक, जगद्विलास आदिका वर्णन.)

आजकल वेदांतके जितने ग्रंथ छपे और विना छपे नजर आते हैं उन सबका मुखिया आधार-स्तंभ वेदका उपनिषद्भाग है. सो वे चारों वेदोंके उपनिषद् एकसौ आठ १०८ हैं. उनमेंसे ईश, केन, कठ, ग्रुण्ड, माण्ड्रक्य, तैत्तिरीय, ऐतरेय, छान्दोग्य और बृहदारण्य ये दश ही उपनिषद मुख्य होनसे इनपर श्रीमान् स्वामी दांकराचा-र्यजीने संस्कृतमें अज्ञ बोधके लिए भाष्य किया है. परंतु वह भाष्य संस्कृतमें होनेके कारण संस्कृ-तसे अनजान लोगोंको समझमें अच्छी तरह नहीं आता. और सभी वेदान्तप्रन्थोंमें सब जगह उपनिषद् मंत्रोंका ही उपयोग किया गया है, यह विचारकर शंकराचार्यजीने जो उपनिपद मंत्रोंका, पक्षपातको छोड्कर कर्मकाण्ड, उपास-नाकाण्ड और ज्ञानकाण्डके विषे भाष्यरूप यथा-संमव अर्थ किया है, उसीका आश्रय लेकर श्रीमत्परमहंस स्वामी हरिप्रकाशाजीने ईश,

कठ, केन, प्रश्न, मुण्ड, माण्ड्स्य, तैतिरीय और छान्दोग्य इन आठों उपनिपदोंकी यथार्थ भाषा फका संक्षेपसे की है. वही "अष्टोपनिषद्भाषा— फका" हमने सर्व साधारणके उपयोगके अर्थ अच्छे सुचिकन ग्लेज कागजपर छापी है और छोटे यड़े सबके सुमीतेके लिए कीमत भी बहुत ही कम अर्थात् १॥) रुपया रक्खी है. डाक-महसूल ४ आना.

#### ब्रह्मसूत्र (वेदान्तद्दीन )

यारीरकभाष्यानुसार स्त्रभावार्थप्रकाशिका-भाषाटीका, अधिकरणस्त्र, तथा उनका प्रसंग दिशेंत करनेवाली सूची और अकारादिवर्णक्रमा-नुसार सूत्रावलोकन प्रकारसिंदत. इसमें सूत्र और यांकरभाष्यके गहन विषयोंका विवेचन सरल रीतिसे किया गया है; जिससे यह पुस्तक सर्व साधारणके संग्रहयोग्य हो गयी है. ऐसी सरल, और वेदान्तके गृद् सिद्धान्तोंको स्पष्टसे समझा-नेवाली यह टीका अपने ढंगकी एकही है; क्योंकि भामती, आनन्दिगिर आदि सब टीका-ऑक सहारेसे लिखी गयीहै. की.१-१२डा.०-४

## वेदस्तुति

सटीक ( सान्ययभापाटीकासहित ) श्रीमद्भागवतान्तर्गत दश्चमस्कंधोत्तरार्धके ८७ वें अध्यायमें श्रीकृष्ण भगवान्ने श्रुतदेव ब्राह्मण और राजाबहुलाधको सन्मार्गनाम वेदमार्गका उपदेश किया है अर्थात् इस स्तुतिमें समस्त वेदोंने ब्रह्म प्रतिपादन किया है.की.०-८डा.०-१

प्रस्तक मिलनेका पता-

# हरिप्रसाद भगीरथजीका

पाचीन पुस्तकालय,

कालकादेवी रोड-रामवाडी-बस्बई.